

## تفصيلات

### آسان بیان القرآن کے جملہ حقوق محفوظ ہیں

نام كتاب : آسان بيان القرآن جلداول

تعنيف اطيف : تحيم الامت مجدوالملت جعزت مولانا شاه اشرف على صاحب تحانوى قدس مرة

ولارت: ١٢٨٠ هوفات ١٣٦٢ ه

كسبيل نكار : حضرت مولا ناعقيدت الله قاسى فاضل وارالعساق ويوبسك

نظرانى : حضرت مولا نامفتى سعيدا حمصاحب يالن يورى

صدرالمدرسين وشيخ الحديث والالعساق ويوسن

صفحات : ۲۰۸

تاريخ طباعت: باراول رجب الرجب ١٣٨٠ همطابق مار ١٥١٥ء

كاتب : مولوى حسن احمريالن يورى فاصل دارانعسام ديوب مد 09997658227

ريس : انگامايس پرنتری،C-29, Cector A-7,Part-1 Tronica City U.P

09811122549-7982896171-8802549459

ناثر

مکتبه حجاز دیهبند ضلع سهارن پهر۔(ی،نِ)

09997866990 ----- 09358914948

# فهرست مضامين

| 11         | آسان بیان القرآن                                                                                 |
|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 44         | میں نے اس تغییر میں کیا کام کیا ہے؟                                                              |
| 12         | تمهيد نظر ثانی از حضرت مفسرعلام قدس سرهٔ                                                         |
| M          | خطبه غيربيان القرآن                                                                              |
| ٣1         | بعض ان امور کا ذکرجن کی اس تغییر کے لکھنے میں رعایت کی گئی                                       |
|            | سورة يقره                                                                                        |
| ۳۲         | مؤمنول كي صفات ب                                                                                 |
| ۳۸         | کافروں کی خصلتیں:                                                                                |
| ۳۸         | انتهائی بد بخت کے لئے نفیحت کا نفع بخش نہ ہونا:                                                  |
| ۳۸.        | شقی از لی کونصیحت کرنے کا فائدہ:                                                                 |
| ۳۸         | شقی از لی کا کفر میں معذور نه ہونا:                                                              |
| ٣٩         | امرتکویی کے مطابق استعداد کی مثال:                                                               |
| ۴۰)        | خلق ونعل کی حقیقت کی ایک مثال کے ذریعہ تو ضیح:                                                   |
| ۴۰)        | فعل کے نتیج ہونے پر قیاں کر کے طلق کے نتیج ہونے کے شبہ کا ازالہ:                                 |
| ۴۰)        | بنده کےافعال میں ارادہ کی تا ثیر ہے متعلق شبہ کا ازالہ:                                          |
| M          | بنده کے اختیار کی نفی کے شبہ کا از الہ:                                                          |
| M          | تقذیرے متعلق شبہات کامخضرواطمینان بخش تقریر کے ذریعیازالہ: • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| اما        | منافقوں کے حالات:                                                                                |
| ra         | منافقوں کی پہلی مثال:                                                                            |
| ſΥY        | منافقوں کی دوسری مثال:                                                                           |
| 72         | تو حيد کي تعليم:                                                                                 |
| <u>Γ</u> Λ | رسالت کی دلیل:                                                                                   |
| C/A        | کافرول کوڈراتا:                                                                                  |
| 1/1        | .40000000000000000000000000000000000000                                                          |

| ٩٩              | مؤمنوں کو بشارت: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                        |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۱              | تمثيل ي شخفيق:                                                                                                                                                |
| ۵۳              | کفر پرنگیر:                                                                                                                                                   |
| ۵۳              | عام نعمتون كابيان:                                                                                                                                            |
| ۵۳              | زمین وا سمان کس تر تبیب سے بین میں؟                                                                                                                           |
| ۵۵              | خاص نغتول کابیان:                                                                                                                                             |
| ۵۵              | قصداً دم عليهالسلام: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                    |
| ۵۵              | خلافت کے معنی: '                                                                                                                                              |
| 20              | فرشتوں کی عرضداشت کا خلاصہ: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                             |
| ۲۵              | بني آدم ي تخليق كي حكمت اور ملائكه سے اس كى تحكيل نه ہونا:                                                                                                    |
| ۵۷              | جنات کے ذرایعہ حکمت مذکورہ کی تکیل نہ ہونا:                                                                                                                   |
| ۵۷              | ندکوره حکمت کی ضرورت برشبه کاازاله: · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                     |
| ۵۸              | اس علم کی محقیق تعیین جس پرانسان کی اصلاح موقوف ہے اوراس علم کی انسان کے ساتھ مخصیص:                                                                          |
| ۵٩              | انسان کی اصلاح میں ملائکہ کے دخل کا جواب:                                                                                                                     |
| 4               | جنات کی اصلاح میں انسان کا کافی ہونا:                                                                                                                         |
| 4+              | ملائكه كواصلاح كاعلم ديدياجا تا تووه خلافت كے لئے كافى ہوجاتے:                                                                                                |
| 4+              | اصلاح کی استعداد ملائکہ کو کیوں نہیں عطا فر مائی ؟                                                                                                            |
| 41              | ملائكه میں اس علم کی استعداد نہیں تھی تو ان کو اساء کی تفصیلات بتانے کا کیا فائدہ؟                                                                            |
| 41              | شيطان نے آدم عليه السلام كوس طرح بهكايا؟                                                                                                                      |
| ٩ľ٢             | دوسری وجه پرردوقدح اور حضرت قدس سرهٔ کی تاویل                                                                                                                 |
| YY              | ر دسر ن دجه پر در در سرت مدن سرت مین سرت مین از در این مین مین از مین مین مین از مین مین مین مین مین مین مین م<br>الغزش مین مین الا کئے جانے برعماب کی توجیه: |
| 42              | ترن میں برن میں برن میں رہنے گی حکمت:<br>توبہ قبول ہونے کے بعد زمین میں رہنے گی حکمت:                                                                         |
| 49              | وبه بون اوے مے بعد رسی میں رہانی:<br>بنی اسرائیل کودی گئی نعمتوں کی باور ہانی:                                                                                |
| <b>~</b>        | ی استرایس ودن می مسول می درد باد.<br>گفراور دین فروش کی ممانعت:                                                                                               |
| <u>ا</u>        | شر اور درین از وی ماست.<br>فروعی عبادات کا حکم:                                                                                                               |
| <u>دا</u><br>دا |                                                                                                                                                               |
|                 |                                                                                                                                                               |
| 21              | مال وجاه كي محبت كاعلاج:                                                                                                                                      |

| 20        | نماز میں دل لگانے کا آسان طریقہ:                                    |
|-----------|---------------------------------------------------------------------|
| 49        | نوال معامله:                                                        |
| ۸٠        | دسوال معامله:                                                       |
| ۸f        | قصه کے اجزا کی ترتیب کی تبدیلی میں حکمت:                            |
| ٨١        | عيار موال معامله:                                                   |
| ۸۲        | بار بوال معامله:                                                    |
| ۸۳        | تير موال معامله:                                                    |
| ۸۳        | قانونِ عام: جوبھی ایمان لائے گامقبول ہوگا اوراس کی خدمت مشکور ہوگی: |
| ۸۵        | قانونِ عام میں مسلمانوں کے ذکر کی وجہ:                              |
| ۸۵        | چود جوال معامله:                                                    |
| YA        | دین میں زبردئ کے اشکال کا جواب:                                     |
| ۲۸        | پندر بوال معامله:                                                   |
| ٨٧        | سولهوال معامله:                                                     |
| ۸۸        | نكال اور موعظت مين فرق:                                             |
| ۸۸        | ستر بوال معامله:                                                    |
| <b>19</b> | يني اسرائيل کی حجمتین:                                              |
| <b>19</b> | مررسوال:                                                            |
| 9+        | تىيىرى بارسوال:                                                     |
| 9+        | آخرى سوال كاجواب:                                                   |
| 91        | الخار بوال معامله ستر بوین معامله کانتمه:                           |
| 91        | مقتول کے بیان کے جت ہونے پرشبہ کا جواب:                             |
| 91        | تعه کی ترتیب بدلنے کی حکمت:                                         |
| 95        | یہودے شکایت:                                                        |
| 91"       | بقرول كے تين احوال اورايك شبر كاجواب:                               |
| 91"       | پقرول کے احوال کے بیان میں حسن رتیب:                                |
| ٩٣        | انیسوال معاملہ: جس ہے مسلمالوں کی کلفت دور کی ہے:                   |

| 91   | بيسوال معامله: مؤمنول كى پريشانى دوركرنے كےسلسله كارشته مضمون كاتمة :    |
|------|--------------------------------------------------------------------------|
| 90   | قرآن میں ایک بات بار بارآنے کا نکته:                                     |
| 90   | يهود لول كالحميق:                                                        |
| 44   | يېود کے عوام کا حال:                                                     |
| 44   | يېږودي علماء کې برائي:                                                   |
| 94   | اکیسوال معاملہ: ************************************                     |
| 91   | ضابطه: دوزخ میں کون جائے گااور جنت میں کون؟                              |
| 91   | گَنْهُگَارِمُوَمنُول کے لئے ضابطہ: • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| 99   | بائيسوال معامله: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                   |
| 99   | ندكوره بالاعبد كاتتمه:                                                   |
| ++   | عهد مذکور کی خلاف ورزی:                                                  |
| 1•1  | ملامت اوروبال: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                     |
| •    | معصیت کو کفر قرار دینے کی دجہ:                                           |
| 1+1  | وبال مع علت كا تتمه:                                                     |
| 1+1" | تنبكيسوال معاملية: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                 |
| 1+14 | چوبيسوال معامله:                                                         |
| 1+17 | پچسوال معامله:<br>منابع                                                  |
| 1+4  | حق کی معرفت کے باوجود یہودکوکا فرقر اردینا:                              |
| 1+0  | یہود کے انکار کا سبب:                                                    |
| 1+4  | يېود کے کفر وحسد کی دليل مع جواب:                                        |
| 1+4  | یہود کے دعوئے ایمان کے رد کا تتہ:                                        |
| 1•٨  | ردِّ مْدُورِكَاتْمْتِهِ:                                                 |
| 1+9  | چهبیسوال معامله:                                                         |
| 111  | مضمون سابق کا تتمه:                                                      |
| 111  | ستائيسوال معامله:                                                        |
| ۳۱۱۱ | سفیر میں دومفتوں کا ہونا کا فی ہے:                                       |

| 111  | ﴿عَلَى قَلِيكَ ﴾ مع وسوسها جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 110  | اللهائيسوال معامله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۱۱۳  | انتيبوال معاملية: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 110  | سابق مضمون كاتتمه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 117  | يبودكا جادوكي اتباع كرنا (سابقه ضمون كاتمه)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 119  | قصه زهره کی تحقیق:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 114  | تنيسوال معامله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ITI  | اكتيسوال معاملية:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ITT  | بتيسوال معامله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 122  | منسوخ کی قشمین:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 122  | ناسخ کے لئے ضروری امور:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 122  | نشخ بربنا بے مصلحت ہوتا ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ITM  | تينتيسوال معاملية: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ITM  | چونتيبوال معامله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| Ira  | ۳۵ وال معامله: نضاری کوشریک کرتے ہوئے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 174  | چھتیوال معاملہ: نصاری اور مشرکول کوشریک کرتے ہوئے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 11/2 | سینتیسوال معاملہ: نصاری اورمشرکوں کوشریک کرتے ہوئے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| IM   | اژنتیسوال معامله:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| 119  | نماز میں استقبال کعبہ کی حکمت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 124  | انتالیسوال معاملہ: نصاری اور مشرکول کوشریک کرتے ہوئے ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| 124  | عالیسوال معاملہ: نصاری اور مشرکوں کوشریک کرتے ہوئے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ۳۳   | رسول الله مِلْ الله مِلْ الله عِلْ الله عَلَمْ الله عِلْ اللهِ الله عِلْ اللهِ الله عِلْ اللهِ الله عِلْ اللهِ اللهِ الله عِلْ اللهِ الل |
| ۳۳   | خاص مخالفوں کے ایمان لانے سے کمل مایوی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 127  | اہل کتاب کے انصاف پسندوں کا ذکر:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| 120  | بطور شخيص تمهيد كااعاده:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٣٢  | حفرت ابراهيم عليه السلام معمار كعبه كي فضيلت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| 12    | امتحان کے دومقصد:                                                                                           |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ITA   | كعبى فغيلت:                                                                                                 |
| 129   | حرم اورا ال حرم کے واسطے دعائے اہر الہیں:                                                                   |
| ٠٠١١  | كعبدكى تقير كاقصه اورتقمير كرنے والے كااخلاص اور دعا:                                                       |
| IM    | مذكوره بالادعا كاتتمه:                                                                                      |
| IM    | حضرت ابراهيم عليه السلام كي دعا كے مصداق:                                                                   |
| IM    | عكمت كمعنى:                                                                                                 |
| Irr   | ملت إبراجيمي كي تحقيق اوراس كامحمد مِلا ليناييل كي انتاع مين منحصر بونا:                                    |
| ساماا | جب ملت ابراجیمی دین اسلام میں منحصر ہے تو اس کور ک کرنے والے بدکار ہیں:                                     |
| ساماا | اطاعت سے بل انبیاء میں عصیان کے اشکال کا جواب:                                                              |
| الدلد | يعقوب عليه السلام في بهي اسلام يربخ كي وصيت كي ب:                                                           |
| الدلد | ندكوره بالاوصيت كي تاكيد:                                                                                   |
| ۱۳۵   | اسلام کے خاص معنی یا یہودیت ونفرانیت کے عام معنی کے شبر کا جواب:                                            |
| IMA   | نجات میں مقبولین کے ساتھ انتساب کا کافی نہ ہونا:                                                            |
| IMA   | دنیایا آخرت میں نب کے مفید ہونے کی تحقیق:                                                                   |
| 11/2  | یں۔<br>یہودیت یا نصرانیت کی طرف بلانے والوں کو جواب: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                  |
| IM    | ملت ابراجيم عليه السلام كانتاع كامر اشكال كالزاله:                                                          |
| 1179  | ملت إبراجيم كاخلاصه:                                                                                        |
| 10+   | من الشريخ المن المن المن المن المن المن المن المن                                                           |
| 10+   | اسلام كيشرف كااظهار:                                                                                        |
|       |                                                                                                             |
| 101   | الل كتاب كوكيا جواب ديا جائے؟                                                                               |
| 167   | آخرت میں نجات کے لئے مقبول حضرات کی طرف انتساب کافی نہیں ( مکر رمضمون ) *********************************** |
| 101   | متحويل قبله پرشبه کا حا کمانه جواب:                                                                         |
| 101   | احكام كى محكمتوں كا كھوج لگانا كيسا ہے؟                                                                     |
| 100   | امت محمد يكي مدح:                                                                                           |
| 164   | امل موضوع کی طرف رجوع:                                                                                      |

| 104   | لعلم ي عجيب تغيير:                                                            |
|-------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 104   | تنويل قبله كي مهلي حكمت:                                                      |
| 101   | قبلہ کے عمم کے بارے میں اہل کتاب کا عناد:                                     |
| 109   | رسول الله مِتَالِينَ يَقِيمُ كِمعامله مِين الل كتاب كاعناد:                   |
| 14+   | تحويل قبله مين دوسرى حكمت:                                                    |
| IYI   | تحويل قبله کي تيسري حکمت:                                                     |
| 144   | تحويل قبله کے عکم میں تکرار کی وجہ:                                           |
| 141   | محمد شلافظی کے مبعوث کئے جانے کی خبر:                                         |
| 141   | ذكروشكركا حكم:                                                                |
| וארי  | مبروصلوة كأتعليم:                                                             |
| IYM   | غُم كو بلكا كرنے ميں صبر وصلوة كااثر:                                         |
| arı · | الله كراسته مين مارے جانے كى فضيلت:                                           |
| 142   | صبر کی نضیلت اوراس کے بعض مواقع:                                              |
| AFI   | صفاومروه کی شعی پرشبه کاازاله: ۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰           |
| 149   | حق کوچھپانے اوراس پراصرار کرنے پروعیداور توبہ کرنے والے کے لئے معافی کا وعدہ: |
| 14+   | توحيدكابيان:                                                                  |
| 141   | توحير کی دلیل:                                                                |
| 12    | مشرکوں کی ندمت:                                                               |
| 125   | آخرت کے عذاب کی شدت:                                                          |
| 120   | بتوں کے نام پر چھوڑ ہے ہوئے جانور کی تعظیم کا باطل ہونا:                      |
| 124   | مشركوں كى دليل كا بإطل ہوتا:                                                  |
| 122   | مشرکوں کی شیج فنہی کی مثال:                                                   |
| 122   | مؤمنون پرنهت كاظهاراورشكر گذارى كاتحكم:                                       |
| 141   | کمانے کی حرام چزیں:                                                           |
| 141   | ال مقام ہے متعلق چند سائل فتہیہ ہیں:                                          |
| IAI   | دين فروشي كوحرام قراردينا:                                                    |

| IAT          | نیکی کی بنیادیں باتیں:                                                                   |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| IAM          | نیکی کے بعض جزئی احکام: پہلاتھم: قصاص کی فرضیت                                           |
| ۱۸۵          | دوسراً علم وصيت:                                                                         |
| 11/4         | تنيسراهم روزول کی فرضيت                                                                  |
| IAZ          | روزه کی حکمت کا تقوی میں محدود نه ہونا:                                                  |
| 1/9          | روزوں کے لئے دنوں کی تعیین:                                                              |
| 191          | بارى تعالى كا قرب اور قبوليت:                                                            |
| 191          | حق تعالى كقرب كامطلب نهين سمجها جاسكتا:                                                  |
| 191          | مناسب اور نامناسب درخواستین: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                       |
| 195          | چوتفا تھم: روز ہ تو ڑنے والی چیز ول سے روز ہ کی را توں میں فائدہ اٹھانے کا جواز:         |
| 1917         | پانچوان حکم:اعتکاف کامسکله:                                                              |
| 191          | نه کوره بالااحکام کی تا کید:                                                             |
| 1917         | چههانحکم: مال حرام کی مم انعت: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                     |
| 191          | ساتوان تهم: حج وغيره مين قمري حساب كاعتبار:                                              |
| 190          | سنتسى حساب كاستعال كاحكم:                                                                |
| 190          | آ تھوال تھم: احرام کی حالت میں گھر میں داخل ہونے کے طریقہ کی اصلاح:                      |
| 194          | غیرلازم کولازم کرلینابرعت ہے:                                                            |
| 192          | نوال علم: کفار سے قال کے بارے میں:                                                       |
| 191          | ان آیتوں ہے متعلق چند فقہی مسائل ہیں۔                                                    |
| <b>***</b>   | دسوال تعلم: جباد مين خرج كرنا:                                                           |
| <b>**</b>    | مگیار ہوال تھم: حج اور عمرہ کے احکام:                                                    |
| <b>1</b> +1" | عج کے احکام کا تھے: مجے کا وقت اور زادِراہ کی تا کید:                                    |
| 1.1          | جج میں تجارت کرنااور عرفات ومز دلفہ میں قیام کرنا: · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| r•0          | منى كادتوف اور حاجيول كي قسين:                                                           |
| <b>r</b> +4  | طالبان دنیا کی مرح کے شبر کا جواب:                                                       |
| <b>r</b> •∠  | منافق كابيان:                                                                            |

| · <b>۲•</b> Λ | مخلص کابیان:                                                                  |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ۲•۸           | برعت کیا ہے؟                                                                  |
| 1+9           | برغتی کی اصلاح:                                                               |
| 1+9           | صفات بنشابہات کی کھوج میں نہ رہے:                                             |
| 11+           | بدعت پر سخت سخت وعیدین آئی ہیں: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •         |
| Mi            | حق کی مخالفت کی سزا:                                                          |
| rir           | دنیا کی محبت کے آثار: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                   |
| , rir         | دنیا کی محبت کے اثر کی تائید:                                                 |
| ۲۱۳           | مسلمانوں کو سختیاں برداشت کرنے کی ترغیب                                       |
| ۲۱۳           | کاملین کی دعااوررضا کے اجتماع کی توجیہ: · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| 110           | بار موال حكم: انفاق في سبيل الله كي مصارف:                                    |
| 710           | تیر ہواں تھم : جہاد کی فرضیت:                                                 |
| riy           | چود ہواں تھکم جمحتر م مہینوں میں قال کی تحقیق:                                |
| 714           | دین میں مزاحمت کے مضمون کی تا کید: · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·      |
| MA            | ارتداد کاانجام:                                                               |
| 119           | نیت کے اخلاص پرتواب کا دعدہ:                                                  |
| 119           | پندر ہوال حکم: شراب اور جوئے سے متعلق:                                        |
| 114           | سولہواں تھم: کتنا خرچ کریں؟                                                   |
| 771           | ستر ہواں تھم: یکتیم کا مال اپنے مال کے ساتھ ملانا:                            |
| YYW           | اٹھار ہواں تھم: کفار کے ساتھ میل جول رکھنا:                                   |
| 277           | كتابيك تكاح كے جواز يراشكال وجواب:                                            |
| 770           | كتابيهمي تو كفرى تحريك كرشكتى ہے پھراس سے نكاح كيوں جائزہے؟                   |
| 220           | مسلمان مردوزن کی قوت عقلیہ قوی ہے ہیں مشرک مردوزن سے نکاح جائز ہونا جا ہے؟    |
| 774           | انيسوال تحكم جيف كي حالت مين جماع كي حرمت اورياكي مين اجازت كي شرطين:         |
| 772           | بیسوال علم: نیکی نه کرنے کی شم کھانے کی ممانعت:                               |
| ۲۲۸           | اكيسوال علم جموني فتم كاكناه:                                                 |

| 779         | بائيسوال علم: ايلاء شرى كى صورتنى اوران كے احكام:                                     |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 114         | تىيىوال اور چوبىسوال تھم:مطلقە كى عدت اور رجعت كى مدت:                                |
| 777         | پچيپوال تھم: طلاق ِ رجعی کی تعداد: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •              |
| ۲۳۲         | چىبىسوال تھم : خلع كابيان:                                                            |
| ٢٣          | ستائیسوال تھم تیسری طلاق کے بعد حلالہ ضروری ہے:                                       |
| rra         | اٹھائیسوال تھم پچیوں تھم کا تمتہ اوراحکام کے ساتھ کھلواڑ کرنے کی ممانعت:              |
| 172         | انتیبوال حکم بحورت کودوسرے نکاح سے روکنے کی ممانعت:                                   |
| ۲۳۸         | تنيسوال تعمم دوده بلانا: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                        |
| 111         | اکتیسوال محکم: شو هرکی وفات کی عدت                                                    |
| <b>۲</b> /۲ | بتیسوال تھم:عدت کے دوران نکاح کا پیغام دینے کی ممانعت:                                |
| 444         | تینتیسواں تھم: دخول سے پہلے طلاق میں مہر کا واجب ہونا نہ ہونا:                        |
| ۲۳۲         | نركوره بالاحكم كانتمه:                                                                |
| rpa         | چونثيوال حکم: نماز کی حفاظت:                                                          |
| ٢٣٢         | پینتیسوال حکم: بیوه کے لئے سکونت کی وصیت:                                             |
| 112         | تینتیسویں اور پینتیسویں نمبر میں فدکور متاع (بیو یوں کوفائدہ پہنچانے) کے حکم کا تتمہ: |
| 1179        | موت سے بھا گنے والوں کا قصہ ، قبال پر ابھارنے کے لئے:                                 |
| 414         | طاعون مے فرار:                                                                        |
| 414         | تناسخ کے وہم کو د فع کرنا اور بعض آیات میں تعارض کو د فع کرنا:                        |
| 10+         | قال پرابھارتا:                                                                        |
| 10+         | خیرو بھلائی کے کاموں میں (جہادوغیرہ میں)خرچ کرنے کی ترغیب:                            |
| 101         | طالوت وجالوت كاوا تغير: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                         |
| tor         | باتی قصہ:                                                                             |
| 101         | باتی قصہ:                                                                             |
| ror         | مزيدباتی قصه:                                                                         |
| <b>100</b>  | امتحان میں حکمت:                                                                      |
| 100         | انجى قصەچل رہاہے:                                                                     |

| ray         | واقعه كانجام:                                                                                 |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 102         | نبوت محمد بيه پراستدلال:                                                                      |
| <b>10</b> 2 | بعض انبیاءاوران کی امتوں کے احوال کی تفصیل:                                                   |
| 109         | انفاق فی سبیل الله میں عجلت سے کام لینا:                                                      |
| <b>۲</b> 4+ | توحيرذات وصفات • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                          |
| 141         | دین میں زبروسی نبین: · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                    |
| 277         | مومن کی مدح اور کا فرکی مذمت:                                                                 |
| 242         | حضرت ابراجيم عليه السلام اورنمر ودمين مباحثه (پهلاقصه)                                        |
| 240         | مرده کوزنده کرنے کی نظیر ( دوسراوا قعہ )                                                      |
|             | حضرت ابراہیم علیہ السلام کومشاہدہ کرایا کہ اللہ تعالی قیامت کے دن مردوں کوکس طرح زندہ کریں مے |
| 147         | (تيراقصه)                                                                                     |
| 247         | انفاق في سبيل الله كي فضيلت:                                                                  |
| 749         | بھلائی کے کاموں میں خرچ کی قبولیت کے لئے بعض شرائط                                            |
| 12+         | احسان جمّانے ، ایذارسانی اور ریاہے ثواب کا باطل ہونا:                                         |
| 121         | مقبول صدقات کی مثال:                                                                          |
| 121         | فاسدطاعتوں اور نفقات کی مثال:                                                                 |
| 120         | عمده مال کی رعایت:                                                                            |
| 124         | شیطان کی مزاحمت پر تنبیه:                                                                     |
| 122         | انفاق کی شرطوں کی رعایت کی تا کید:                                                            |
| 141         | ظاہر کر کے خرچ کرنا افضل ہے یا پوشیدہ طور پر؟                                                 |
| 129         | مسلمان اور کا فردونوں کے ساتھ احسان کرنا:                                                     |
| ۲۸+         | مدقات کے اصل مستحق                                                                            |
| 1/1         | انغاق میں اوقات وحالات کی کوئی تخصیص نہیں:                                                    |
| M           | مچنتیں دا <i>ل تھم</i> :ر بوا کی حرمت اور <b>ن</b> دمت:                                       |
| M           | آسيب لينني كي فقيقت :                                                                         |
| <b>1</b> /\ | جزاجنن عمل سے دی جائے گی:                                                                     |

| 110          | نيك عمل كرنے والے مؤمنین كى تعریف:                                                 |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| MA           | بقایا سود وصول کرنے کی ممانعت:                                                     |
| MY           | سودنه چھوڑنے والوں سے قال کی تفصیل:                                                |
| MAY          | دارالحرب ميں حربی سے سود لينے كامسكلہ:                                             |
| 11/4         | سینتیسوال تھم مفلس کومہلت دینا ضروری ہے:                                           |
| 111          | تحكم سابق كانتمه تغييل تحكم مين كوتابي برؤرانا                                     |
| 1149         | ار تيسوال علم: قرض ہے متعلق:                                                       |
| 791          | لکھنے میں تینٰ فائدے:                                                              |
| 491          | انتاليسوال تحكم: گردى ركھنا:                                                       |
| 491          | عاليسوال تهم الهادت كاج ميانا حرام ب:                                              |
| 194          | ول کے افعال برمواخذہ کی شخفیق:                                                     |
| 797          | آیت سے محابہ کے خوف اور جواب نبوی کی وضاحت:                                        |
| <b>19</b> 1  | مؤمنوں کی مدح دستائش:                                                              |
| <b>19</b> 1  | مضمون ﴿ وَإِنْ تُبِدُوا ﴾ كاتوضيح                                                  |
| 199          | غیراختیاری امورکی نه تکلیف ہے نہ تواب وعقاب:                                       |
| 141          | دعا کی تعلیم:                                                                      |
|              |                                                                                    |
|              | سوره آل عمران                                                                      |
| <b>14.14</b> | توحيدكابيان:                                                                       |
| ٨٠١٨         | کتابوں اور انبیاء کی حقانیت کا اثبات: · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·        |
| ۳+۵          | مضمون توحيد كاتتمه:                                                                |
| <b>74</b> 4  | آیات کی دو تشمیں بھی اور متشابه اور لوگ بھی دوطرح کے: پخته علم والے اور فتنه پرور: |
| <b>**</b> *  | عن يوستون کي دعا: من                           |
| <b>14</b> 9  | ں چر سوں کو گئا۔ معمد معمد اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ الل                  |
| וויין        |                                                                                    |
| " "<br>""    | د نیوی لذتوں کا بے قدرو قیمت ہوتا:                                                 |
|              | آخرت کی نفتوں کی نفاست:                                                            |
| ٣١٢          | متقیوں کے کھادصاف:                                                                 |

| mm          | مضمون توحيد كي طرف رجوع:                                                         |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| ساله        | اسلام کی حقانیت کی صراحت:                                                        |
| 110         | عنادر کھنے والوں کے جھکڑے کا جواب:                                               |
| 217         | يېود کے چھھالات کی فرمت:                                                         |
| <b>M</b> Z  | يهود يول كي غرمت كاتمته:                                                         |
| MIN         | مناجات کے عنوان سے مؤمنوں کے غلبہ کی بشارت:                                      |
| 119         | کفارے دوستی کی ممانعت:                                                           |
| <b>77</b>   | شيعول كے نقيہ كا آيت ہے كوئى تعلق نہيں:                                          |
| 2           | كفارىيدوسى كى عام ممانعت:                                                        |
| 271         | سابق مضمون کی تا کید:                                                            |
| 27          | رسالت کے اعتقاداوررسول کی امتباع کا وجوب:                                        |
| 444         | بعض انبیاء کیبهم السلام کی برگزیدگی:                                             |
| سهر         | حضرت مريم وحضرت عيسى عليهاالسلام كاقصه:                                          |
| 20          | آگے کا قصہ:                                                                      |
| 277         | باقی واقعه:                                                                      |
|             | زكر ما عليه السلام نے اولا د كى دعا كى: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •    |
| ٣٢٨         | زكر ياعليه السلام كى دعا قبول موئى:                                              |
| 779         | زكرياعليه السلام كي دعا كاتمته:                                                  |
| <b>mm</b> • | حضرت مريم رضى الله عنها كے قصه كي تحميل:                                         |
| ٣٣٢         | ندكوره بالاقصول من محمد مطلقيليم كي نبوت پراستدلال:                              |
| 444         | جفرت مريم كيساته ملائكه كے كلام كاتته اور حفرت عيسلى عليه السلام كے قصه كا آغاز: |
| ساساس       | بغیرباپ کے پیاہونے کی بشارت پر حضرت مریم کا تعجب اوراس کا جواب:                  |
| rro         | عيسى عليه السلام كے فضائل كى خوش خبرى:                                           |
| ۲۳۲         | حفرت عیسیٰ علیه السلام کا پی قوم کے ساتھ آخری معاملہ:                            |
| <b>77</b> 2 | عموم بعثت كااشكال اوراس كاجواب:                                                  |
| ٣٣٨         | يبودكا مراور حق تعالى كى حفاظت:                                                  |
| <b>*</b> "  | قادياني تحريف پرضروري تنبيه:                                                     |

| قیامت کے دن اہل حق اور اہل باطل میں کیا فیصلہ ہوگا؟                     |
|-------------------------------------------------------------------------|
| ايك خفيف اشكال كاجواب:                                                  |
| مذكوره بالا واقعه بي نبوت محمد بير براستدلال:                           |
| عیسیٰعلیالسلام کے بغیر باپ کے پیدا ہونے سے نصاری کے استدلال کا جواب:    |
| ند كوره بالأمضمون كى تاكيد: · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·       |
| ضدی لوگوں کو چپ کرنے کا ایک طریقہ: مباہلہ کی دعوت دینا بھی ہے:          |
| اب بھی ضرورت کے وقت مباہلہ جائز ہے:                                     |
| مبابله ظنی اختلافی مسائل میں جائز نہیں:                                 |
| مذكوره مضمون بالا كي هيت كي تاكيداورتو حيد كااثبات:                     |
| الل فساد كاانجام:                                                       |
| اہل کتاب کوزی کے ساتھ اسلام کی دعوت:                                    |
| تقلید فقهاء جائز اور مشروع ہے:                                          |
| ملت ِ ابرامیمی کے بارے میں اہل کتاب کے وعوی کی تر دید:                  |
| الل كتاب كأمراه كرنا:                                                   |
| اہل کتاب کو ممراہ ہونے اور ممراہ کرنے پر ملامت:                         |
| نوسلموں کوشک میں بہتلا کرنے والے اہل کتاب کے مروفریب کابیان             |
| الل كتاب كے الل امانت اور الل خيانت كاذكر:                              |
| الل كتاب كے قول كارداور عهد كو پورا كرنے كى فضيلت اور غدارى كى برائى:   |
| الل كتاب كى ايك عادت كه ايك خاص طريقة سے تحريف كرتے تھے:                |
| تحريف لفظی اور معنوی:                                                   |
| انبياً ويلبم السلام اپني معبوديت كي بات مجمعي نبيس كه سكتة:             |
| انبياء يبهم السلام في دوسر ب دسولول كى تقديق كاعبدليا كياب:             |
| عهد فکنی کی پروعید:                                                     |
| . موت المسلام کونه ماننے پر ڈانٹ: • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| اسلام کی حقیقت کا حاصل:                                                 |
| اسلام كيسواكسي دين كامقبول شهونا:                                       |
| مرتد لوگوں کا اور دوبارہ ایمان لانے والوں کابیان:                       |

| بغيرايمان كيتوبه كاقبول نه بونا:                                                                                                                                                                                                                                                                             |    |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----|
| مرتے دم تک کا فررہنے والے سے فدیہ قبول نہ ہونا:                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| خرچ کرنے کی ترغیب اوراس کے آواب                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |
| ابراہیم اوران کی اولا دیراونٹ کے گوشت کے حرام ہونے کے یہود کے دعوی کی تکذیب: ۲۸ سست                                                                                                                                                                                                                          |    |
| قرآن کی سچائی کے ظاہر ہونے پر اسلام کی دعوت:                                                                                                                                                                                                                                                                 |    |
| دوسری عبادت گاهون پر بیت الله کی افضلیت: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                               |    |
| کفراور گمراه کرنے پراہل کتاب کوملامت:                                                                                                                                                                                                                                                                        |    |
| مسلمانوي كوسمجمانا: * • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                    | )  |
| زکوره بالاثیهم کاتتم <sub>ی</sub> ز: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                   |    |
| وگول کی ہدایت کا تھم:                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 1  |
| مر بالمعروف اور نہی عن المنکر کے مسائل کی تفصیل: ۲۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰۰                                                                                                                                                                                                                       | 1  |
| ختلافات پھیلانے کی ممانعت اوراس پروعید: منتختلافات پھیلانے کی ممانعت اوراس پروعید:                                                                                                                                                                                                                           | ļ  |
| ختلاف ندموم اور جائز: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                  |    |
| ركوره بالاحكم مين الله تعالى كاسچا ، حكمت والا اورمنفر د جونا: • • • • • • • • سيسالله تعالى كاسچا ، حكمت والا اورمنفر د جونا: • • • • سيسال حكم مين الله تعالى كاسچا ، حكمت والا اورمنفر د جونا: • • • • سيسال حكم مين الله تعالى كاسچا ، حكم مين الا اورمنفر د جونا: • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | į  |
| مت محمد یہ کے بہترین ہونے کابیان:                                                                                                                                                                                                                                                                            | ſ  |
| ال كتاب كى مسلمانوں كونقصان نه پہنچا سكنے كى اطلاع: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                    | j  |
| بېودکى ذلت کابيان:                                                                                                                                                                                                                                                                                           |    |
| ال کتاب مومنوں کی مدح وستائش: ************************************                                                                                                                                                                                                                                           | 3  |
| کفر پر اصرار کرنے والوں کی <b>ند</b> مت: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                               |    |
| كفاركے انفاق كے ضائع ہونے كابيان:                                                                                                                                                                                                                                                                            | 1  |
| ا فروں کے ساتھ خصوصی تعلق رکھنے کی ممانعت: · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                             | 5  |
| قعه غروه احد:                                                                                                                                                                                                                                                                                                | وا |
| مدکے قصہ کا آغاز:                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -1 |
| ر کی نفرت کا قصہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بد |
| ر کے قصہ کا تمتہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                            | بد |
| يُوره بالا واقعه كي حكمت                                                                                                                                                                                                                                                                                     | i  |
| عدے قصہ کی طرف رجوع: · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                                                                                                                                                                   | ,1 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |    |

| <b>194</b>   | تقوی کے بعض شعبوں کا حکم اور بعض معاصی کی ممانعت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 799          | تقوی کے شعبوں کا حکم اوراس کی جزاء کا وعدہ: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| <b>[*</b> ++ | احد کے قصہ کی طرف واپسی اور مسلمانوں کوسلی:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| 147          | مسلمانوں کی تسلی کی دوسری تقریری: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| r+r          | مشقتول وشختیول پردلول کوتفویت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| P+ P         | فنكست برملامت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| <b>L+L</b>   | تشکست پر ملامت کاتترہ: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ۲÷۵          | سابق مخلص امتول کی ثابت قدمی کا تذکرہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ۲+۱          | مؤمنوں کومنا فقوں اور کفار کامشورہ قبول کرنے سے ڈرانا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| 144          | الله كي نفرت كا ثبوت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| <b>^*</b> •A | احديثي مؤمنوں كے مغلوب ہوجانے كاسبب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| r+9          | مغلوبیت کے قصہ کا تتمہ:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| اا۳          | مؤمنوں کے لئے معافی اور عافیت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| MIY          | تین خلجان کے جواب:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| سالها.       | حضرت عثان رضى الله عنه رميهمل اعتراض:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| المالم       | مؤمنوں کومنا فقوں کے اقوال کی تقلید کی ممانعت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| MY           | صحاب کی معافی کے بارے میں رسول اللہ میں اللہ اللہ میں الل |
| MZ           | صحابہ سے نی کے مشورہ کا فائد ہے:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| MZ           | كثرت رائے كے اعتبار كا باطل ہونا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| MZ           | توكل كيدرجات اوراحكام:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ΜΙΛ          | صحابہ کے دلوں سے مغلوبیت کی پشیمانی دور کرنا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 14           | حضرت نبي مَاللَيْ عَلِيمُ كِالمِين مونے كاشوت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| MI           | حضور برنور مِلْكِيْلِيَمْ كَى بعثت كامؤمنول براحسان عظيم هونا:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۳۲۳          | احد کی شکست کی علت و حکمت اور منافقون کی ندمت:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٣٢٩          | شهدا کی حیات اورلذت کا اثبات:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 749          | غزوة حمراء الاسد كاقصه:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٠٣١٩         | منا فقولَ اور كا فرول كے معاملہ ميں رسول مقبول مِلاليَّةِ إِلَيْ كُتِسلى:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |

| اسم         | ونیامیں عذاب سے نیج جانے کے بارے میں اہل کفر کے زعم کا باطل ہونا:                                              |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 744         | بعض اوقات مؤمنول برختیول کی حکمت:                                                                              |
| لماسالم     | بخل کی ندمت:                                                                                                   |
| مهم         | يېودکی گـتاخی کابيان:                                                                                          |
| 442         | يېودكا فتراء: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                            |
| ٣٣٨         | كفاركى تكذيب كے معاملہ ميں رسول الله كوتسلى:                                                                   |
| وسم         | حجمثلانے والوں کے لئے وعیدا درتقیدیق کرنے والوں کے لئے وعدہ:                                                   |
| <b>اباب</b> | يېود کې ايذارساني پرمسلمانو ں کوصبر کی تعلیم:                                                                  |
| ا۲۲         | حق كوچھانے كے سلسله ميں اہل كتاب كى غدمت:                                                                      |
| ۲۳۳         | معصیت پرخوشی پر وعید:                                                                                          |
| ساماما      | الله كي قدرت وسلطنت كااثبات:                                                                                   |
| لدلدلد      | تو حید کی دلیل اور کامل موحد و ل کی فضیلت:                                                                     |
| لدلد        | دوسرى درخواست:                                                                                                 |
| ۲۲۵         | تيسرى درخواست:                                                                                                 |
| ۳۳۵         | چوتھی درخواست:                                                                                                 |
| ۳۳۵         | يانچوين درخواست:                                                                                               |
| المرابط     | ندکوره بالا دعا وَن کی قبولیت،علت اورعلت پرتفریع:•••••                                                         |
| ۳۳۸         | كفاركاانجام بداور كفرسے توبه كرنے والول كااستناء: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                        |
| وماما       | ابل كتاب مؤمنون كي مرح:                                                                                        |
| <b>۳۵•</b>  | باہمت رہنے کا ،مقابلہ میں ڈب جانے کا ،مقابلہ کے لئے مستعدر ہے کا اور اللہ سے ڈرنے کا حکم اور اس کا فائدہ:      |
|             |                                                                                                                |
|             | (سورة النساء)                                                                                                  |
| ram         | تقوى اوراس كے من ميں آپسى حقوق كى حفاظت كا حكم:                                                                |
| ram         | پيدائش کي تين صورتين:                                                                                          |
| rar         | پهلانظم تييمول کوضررنه پهونچانا:                                                                               |
| raa         | دوسراتكم: تيمول كےمهر ميں كى كرنے كى صورت ميں غير تيمول سے نكاح كرنا:                                          |
| 207         | ہو بوں کے درمیان ناانصافی کے خوف کی صورت میں ایک بیوی یابا ندی پراکتفا کرنا: · · · · · · · · · · · · · · · · · |

| ran                                    | تيسراتكم مهركي ادائيگي:                                         |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| ra9 ·····                              | چوتھا تھم : بیموں کو مال سپر دکرنے کی تفصیل:                    |
| ۲۲۰                                    | ايك شبه كاازاله:                                                |
| ١٢٦                                    | چوتھے تھم کا تمہ، اور تمہ کے درمیان یا نچویں تھم کا آغاز: • • • |
| hdh                                    |                                                                 |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | سا توال تھم:غیروارثوں کے ساتھ رعایت کرنا: ••••••                |
| k                                      | تیموں کے خق کی رعایت کی تا کید:                                 |
|                                        | اولا وكاحصه:                                                    |
| h44                                    | والدين كاحصه:                                                   |
| P42                                    | میراث سے مقدم حقوق:                                             |
| MYZ                                    | <b></b>                                                         |
| ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠ | میاں بیوی کا حصہ:                                               |
| ۲۷.                                    |                                                                 |
| ۲۷۱                                    | مذكوره احكام كي اطاعت كي تاكيد:                                 |
| 12r                                    |                                                                 |
| rzr                                    |                                                                 |
| 124 ·····                              | (10                                                             |
| r/2 \https://www.                      | بیوی کی نا فرمانی کے بغیر مہروا پس طلب نہ کرنا: • • • • • • •   |
| 729                                    | شبه کاازاله:                                                    |
| ام:                                    | دسوال حکم جمر مات کی تفصیل،اورنکاح سے متعلق دوسرے احکا          |
| γΛI                                    | دسوين حكم كاتمية:                                               |
|                                        | سابق مضمون كاتتمه:                                              |
|                                        | کنیروں کے ساتھ نکاح کا تھم:                                     |
|                                        | میار ہواں حکم کنیزوں کے زنا کی حد:                              |
|                                        | ی داری کے ساتھ نکاح کے حکم کا تتر ۔                             |
|                                        | نتنهی پڑنے سے بچنے اوراحسان ونیکی کی بیروی کی ترغیب:            |
|                                        | بارہواں تھم بکسی کے مال یانفس میں غیر شری طریقہ سے تصرف         |
|                                        | -/                                                              |

| 191 | كبيره گنامول سے اجتناب كرنے والے كے صغيره گنامول سے درگذر:                           |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 191 | كبيره گناه كيابين؟                                                                   |
| 494 | تیر ہوال حکم:عادی ممتنع امور کی تمنا کرنے کی ممانعت:                                 |
| 490 | چود بهوال حكم : مولى الموالات كى ميراث مين ترميم :                                   |
| 4   | پندر ہواں حکم: میاں بیوی کی معاشرت (رہن ہن) سے متعلق احکام:                          |
| 199 | سولہواں تھم بخلوق کے ساتھ حسن سلوک کی اور مبداؤمعاد کے عقیدہ کی تھیجے:               |
| ۵+۱ | گذشته مضمون کاتتمه:                                                                  |
| ۵+۲ | گذشته مضمون کا دوسراتمه:                                                             |
| ۵٠٣ | ستر ہواں تھم: طہارت صلوۃ سے تعلق:                                                    |
| ۲+۵ | يبود كيعض قبائح كاذكر: ابل كتاب كوايمان لانے كاحكم:                                  |
| ۵+۸ | الل كتاب كوايمان لانے كا حكم:                                                        |
| ۵۱۰ | شرك وكفر كالجنشانه جانا:                                                             |
| ۱۱۵ | يہود کے اپنے تقترس کے دعوی کارد:                                                     |
| ۵۱۲ | مؤمنوں پرمشرکول کور جے دینے کی وجہ سے یہود کی فرمت:                                  |
| ماه | یہود کے حسد کی برائی                                                                 |
| ماه | رسول الله مِثَالِيَّ عِيلِمُ كَيْسَلَى:                                              |
| ۵۱۵ | كافر كى سز ااورمؤمن كى جزاء:                                                         |
| 012 | الثار ہواں تھم مسلم حامم ومحکوم کے حقوق کی ادائیگی کابیان:                           |
| ۵۲+ | شریعت کے علم کے علاوہ کی طرف رجوع کرنے کی مذمت:                                      |
| ۵۲۳ | استغفارنه کرنے میں منافقوں کوغلط قرار دینا:                                          |
| arm | شریعت کے حکم کوظا ہری اور باطنی لحاظ سے تسلیم کرنا ضروری ہے:                         |
| ory | کامل اطاعت کی فضیلت اور کامل اطاعت کرنے والوں کا کم ہونا:                            |
| 012 | احكام كي اطاعت پرفضل عظيم كاوعده:                                                    |
| STA | انیسوال علم: جہاد کا واجب ہونا اور اس کی فضیلت اور اس کوٹرک کر کے بیٹھر ہنے کی ندمت: |
| ۵۳۰ | مخذشته مضمون کا تتمه اورتا کید: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                |
| art | جہادے پیچھے ہننے اور دنیا کی لذتیں چاہنے کی شکایت:                                   |
| ٥٣٣ | موت سے بیچنے کی تو کوئی صورت نہیں!                                                   |

| مهم       | -<br>حادثات میںمؤثر اسباب کی تحقیق: · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                       |
|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۵۳۲ .     | رسالت کا ثبوت اوراس کی دلیل کی طرف اشاره:                                                       |
| ۵۳۲ .     | اطاعت كاواجب مونااوررسول الله مِتَالِينَةِيمُ كَيْسَلَى: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •  |
| ۵۳۷ .     | اطاعت كے سلسله ميں منافقوں كامعامله اور رسول مِلانتيان كُرسلى:                                  |
| 012       | قرآن کی حقانیت کااثبات: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                   |
| ۵۳۹ •     | منافقوں کی انتظامی جنابیت: ************************************                                 |
| ۵۳۰ •     | جهاد کا خاص حکم:                                                                                |
| orr .     | بیسوان حکم: شفاعت حسنه کی ترغیب ادر شفاعت سدیر کی ممانعت: • • • • • • • • • • • • • • • • • • • |
| ٠. ٣١٥    | اکیسوال تھمٰ:سلام کے جواب کی تعلیم:                                                             |
| arr •     | توحيداور قيامت: ٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠٠                                            |
| ۵۳۸ •     | بعض غاص ُ عالات ميں جہاد کے بعض غاص احکام:                                                      |
| ٥٣٩ -     | دوسر بے فرقه کابیان:                                                                            |
| 670       | تيسر _ فرقه كابيان:                                                                             |
| ۰ ا۵۵     | بائیسوال حکم قبل کی بعض صور تول کے احکام کی تفصیل:                                              |
| ۵۵۳.      | مؤمن کے قبل پرسخت وعید: سابق حکم کا تتمہ:                                                       |
| ٠ ٢٥٥     | تیکیسوال حکم:اسلام کےاظہار پراکتفا کا واجب ہونا: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •          |
| ۵۵۷ .     | عمر بیشچر سنے والوں پر مجاہدین کی فضیلت: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                  |
| ۵۵۹ ۰     | چوبیسوال حکم: هجرت کاوجوب: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                |
| ٠ •٢۵     | ه چرت کی فضیلت وتر غیب: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                   |
| ۵4۲ •     | چوببیبوان حکم:سفرکی نماز:<br>چوببیبوان حکم:سفرکی نماز:                                          |
| ٥٧٣ .     | پیسیواں حکم:خوف کے وقت نماز ریڑھنے کا طریقہ: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •              |
| . ara     | ، پیدون م. در میشد یا بندی کرنااور نماز قائم کرنااوقات کی یا بندی کے ساتھ :                     |
| ۵۱۵ • ۲۲۵ | و ترق، پیشد پابندن روه در مناوه م روه دوه ت کا پیدن سے مناط.<br>جہاد میں کم ہمتی کی ممانعت:     |
|           |                                                                                                 |
| • 444     | بعض منافقوں کا قصدان کے احکام کے ساتھ :                                                         |
| 02r ·     | مشرکوں کے طریقہ کی مذمت اور سزا:                                                                |
| ٥٢٣ .     | مؤمنون كاثواب:                                                                                  |
| ٥٧٥ .     | بيكار بهوس كالغومونا اورا عمال اسلام كالمعتبر هونا:                                             |

| ۵۷۷         | عورتوں اور تیبموں کے بعض احکام کی طرف رجوع:                                                                    |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 029         | میاں بیوی کے درمیان ملح کا جواز:                                                                               |
| ۵۸۰         | بیوی کے شرعی حقوق کا واجب ہونا:                                                                                |
| ۵۸۱         | علاحدگی کاانجام:                                                                                               |
| DAT         | احكام پرغمل كى پورى تا كيداوركمل اجتمام:                                                                       |
| ۵۸۳         | اظهار حق اورانصاف كاواجب مونا: • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                           |
| ۵۸۵         |                                                                                                                |
| ۵۸۵         | مرتد لوگوں کی ندمت:                                                                                            |
| ۲۸۵         | منافقوں کی مزمت:                                                                                               |
| ۵۸۷         | کفریہ باتوں کے تذکرہ کے وقت کفار کے ساتھ بیٹھنے کی ممانعت:                                                     |
| ۹۸۵         | منافقین کی برائیو <b>ں کا</b> تنمہ:                                                                            |
| ۵9+         | چھبیسوال تھم: کفار کے ساتھ دوستی کی ممانعت:                                                                    |
| ۵9+         | منافقوں کی سز ااور توبہ کرنے والوں کی جزا:                                                                     |
| ۵91         | ستائیسواں تھم: شکایت کے جواز وعدم جواز کی تحقیق اور معافی کی فضیلت: مساکت کے جواز وعدم جواز کی تحقیق اور معافی |
| 091         | يېودکى بېلى مذمت:                                                                                              |
| 290         | يېودکى دوسرى مذمت:                                                                                             |
| ۵۹۵         | يېود کی جہالت کے بعض اقوال واحوال:                                                                             |
| 490         | سابق مضمون كاتتمه:                                                                                             |
| 691         | سابق مضمون كادوسراتتمه:                                                                                        |
| ۵99         | مؤمنول کی جز ااور مدح:                                                                                         |
| 4+1         | بہت سارے انبیاعلیہم السلام کی نبوت کی خبراور نبوت مجمریہ کا اثبات اور منکر کے لئے وعید:                        |
| 4+1         | عام خطاب: رسالت محمد به کی تقیدیت کاوجوب:                                                                      |
| 4+1         | نصاری ہے خطاب:                                                                                                 |
| 4+0         | عیسیٰ علیهالسلام اور ملائکه کاعبدیت و بندگی کا قرار اوراقر اروا نکار کابدله:                                   |
| Y+Y         | رسول اور قرآن کی تقدیق کے تعلق سے عام خطاب:                                                                    |
|             | ميراث كي طرف واليسى:                                                                                           |
| <b>N•</b> Y | شريعتوں ميں حكمت اوراحسان كااظهار:                                                                             |

### بسم الله الرحمن الرحيم

### آسان بيان القرآن

کمل بیان القرآن بھیم الامت مجددالملت حضرت مولا نااشرف علی صاحب تھانوی قدس سرۂ کی مایئ نازتھنیف ہے،
لوگ کہتے ہیں کہ اس تفییر میں حضرت کے بارہ سال خرج ہوئے ہیں، اب چاردا تگ عالم میں اس کی شہرت ہے، ایک دنیا
اس سے مستفید ہور بی ہے، اس میں حضرت قدس سرۂ نے علمی زبان استعال کی ہے، جب وہ طبع ہوئی اور حضرت علامہ انور
شاہ صاحب شمیری قدس سرۂ (سابق شخ الحدیث وارالع اور دیوب ل) کے مطالعہ میں آئی تو آپ نے فرمایا کہ ''میرا
خیال تھا کہ علوم عربی میں ہیں، اب اندازہ ہوا کہ اردو میں بھی ہیں' اس ارشاد سے بیان القرآن کا مقام ومرتبہ آشکارا ہوتا
ہے، یہ فیسر گنجینہ علوم ہے، خاص طور برجد یہ تعلیم یا فتہ حضرات کے شبہات کاشفی بخش جواب اس میں ہے۔
ہے، یہ فیسر گنجینہ علوم ہے، خاص طور برجد یہ تعلیم یا فتہ حضرات کے شبہات کاشفی بخش جواب اس میں ہے۔

جب حضرت قدس سرۂ نے بیٹھیں شروع کی تو دیگر لواحقات ولواز مات کا التزام نہیں کیا تھا بھر سورۃ المائدہ سے اس کا التزام شروع کیا اور حاشیہ بیس عربی میں لغات، روایات، نحو وصرف، بلاغت ومعانی، اور ملحقات ترجمہ کا اضافہ کیا اور مسائل السلوک حاشیہ پر چڑھائی، بھراس کا ترجمہ کیا، اس طرح وہ ایک مستقل کتاب بن گئ، باقی با تیس حضرت نے عربی میں کمسی تھیں، اس آسان بیان القرآن میں اس کا ترجمہ اور شہیل نہیں گئی، کیونکہ یہ چیزیں خواص کے لئے تھیں، بلکہ اخص الخواص کے لئے تھیں، بلکہ اخص الخواص کے لئے تھیں، بلکہ اخص الخواص کے لئے تھیں، کی ان القرآن میں الله آن بھی لوگوں کے لئے تھی، اس لئے اس کو اردو میں کھا تھا، مگر زبان علمی استعمال کی تھی اورعنوانات فاری میں کھے تھے، اس لئے وہ تفییرعوام کی دسترس سے باہر ہوگئی، بلکہ علماء بھی اس سے کما حقہ فائدہ نہیں اٹھ اسکتے۔ اس لئے ضرورت تھی کہ کوئی اس کی تسہیل کرتا، مگر لوے کے جنے کون چیا تا!

الله كاشكر ہے كه دارالعب اور ديوب كرے آيك برانے فاضل جناب مولانا عقيدت الله صاحب قاسى (فراغت الله كاشكر ہے كه دارالعب اور ديوب كرے آيك برانے فاضل جناب مولانا عقيدت الله صاحب قاسى (فراغت مديد) كويہ سعادت نصيب ہوئى، موصوف صحافى كى حيثيت سے كام كرتے رہے ہيں، اس لئے آسان زبان كلفنے برقادر ہيں، انھوں نے ہمت كى ادر يورى بيان القرآن كى شہيل كى ، يہ نھوں نے بردا كارنامہ انجام ديا۔

پھر وہ اس کو لے کر میرے پاس آئے، انھوں نے چاہا کہ میں اس کوشائع کروں، میں نے ان کومشورہ دیا کہ دارالعب اور دیوب کے مکتبہ سے شائع ہوگاتو دارالعب اور دیوب کے مکتبہ سے شائع ہوگاتو اس کی شان برھے گی، وہ مسودہ لے کر حضرت مہتم صاحب کے پاس گئے، دارالعب اور دیوب کے مہتم حضرت مولانا

ابوالقاسم صاحب نعمانی زید مجدۂ نے مسودہ رکھ لیا، پھر انھوں نے مجھ سے رابطہ کیا، میں نے عرض کیا کہ پہلے کسی استاذکودکھائی جائے، اس لئے کہ بڑے حضرت کی کتاب ہے، دارالعلوم کواطمینان کر کے شائع کرنا چاہئے۔

مہتم صاحب نے مسودہ مولانات مصاحب (استاذ دارالع اور دیوب کی پاس بھیج دیا، انھوں نے رپورٹ دی اور تسہیل کی خوب ستائش کی، حضرت مہتم صاحب نے پھر مجھ سے رابطہ کیا، میں نے عرض کیا صرف تسہیل پڑھ کر مولانا نے جور پورٹ دی ہے وہ کافی نہیں بہیل کواصل کتاب سے ملانا ضروری ہے، تہیل نگار نے سیح ترجمانی کی ہے یانہیں؟ اس کا اطمینان کرنے کے بعد ہی دارالعلوم کوشائع کرنا چاہئے، اس لئے کہ حضرت قدس سرۂ کی زبان بیان القرآن میں اردوئے معلی ہے، تہیل کرنے والا اسے سمجھا ہے یانہیں؟ یبھی جاننا ضروری ہے، اور بعض حقائق و دقائق تو حضرت نے عرش پر بیٹھ معلی ہے، تہیں، اس کو تہیل نگار فرش پر لاسکا ہے یانہیں؟ اور بعض شبہات کے جوابات منطق وفل فدکی دنیا میں گھس کر دیئے میں اور ایک جگہ تو یہ اطلاع عام کھی ہے کہ اس مضمون میں عام لوگ غور نہ کریں، اس لئے اس تسہیل کواصل کتاب سے ملانا ضروری ہے۔

مہتم صاحب مدظلہ نے مزید گفتگو کے لئے مجھے بلایا اور فرمایا کہ اتنا بڑا کام کون کرسکتا ہے؟ ساری کتاب کواصل سے
ملانا بڑا مشکل کام ہے! میں نے عرض کیا کہ مسودہ مجھے دے دیجئے، میں پوری کتاب اصل سے ملاؤں گا، پھرا پنے کم بیوٹر سے
کتابت کراؤں گا، پھر تھیے بھی خود کروں گا، پھر حرف آخر کر کے دارالعلوم کودوں گا۔

گر جب کام شروع کیا تو خیال آیا کہ پوری کتاب جو غالبًا چھ جلدوں میں کممل ہوگی،اس کی طباعت میں اتنی تاخیر مناسب نہیں،اس لئے میں جلد جلد شائع کر رہا ہوں، پھر پورا ہونے کے بعد دارالعب اور دیوب ند جا ہے گا تو وہ بھی شائع کرےگا۔

حفرت مہتم صاحب نے میری یہ بات خوثی سے منظور کرلی۔ میں نے عرض کیا کہ فی الحال میں تغییر ہدایت القرآن میں مشغول ہوں، جب اس سے فارغ ہوؤں گا تو ہیکام ہاتھ میں لوں گا،اس لئے کنفس ناطقہ بیک وقت دوکاموں کی طرف پوری طرح متوجنہیں ہوسکتا، ہتم صاحب نے میری ہہ بات بھی منظور فرمالی، یوں یہ مسودہ لوٹ کرمیرے پاس آگیا، میں نے مسودہ کمپوز کے لئے دے دیا، کا تب نے تقریباً آٹھ سوصفحات کمپوز کرڈالے، اور میں تغییر ہدایت القرآن میں مشغول رہا۔ اب میں بفضلہ تعالی تغییر ہدایت القرآن میں مشغول رہا۔ اب میں بفضلہ تعالی تغییر ہدایت القرآن سے فارغ ہوگیا ہوں، مگر میرے ذھے ایک قرض ہے، میں نے وہ قرض اتارنا چاہا، سال دوسال پہلے دارالعب اور یوسن کی مجلس شوری نے یہ تجویز پاس کی تھی کہ صدر المدرسین صاحب "دیو بندیت کیا ہے" کے عنوان پر کھیں، جب تغییر پوری ہوئی تو میں نے اس موضوع پر کھنے کا اعلان کر دیا۔ مگر معا خیال آیا کہ بیان القرآن کی تسہیل رکھی ہوئی تو میں نے اس موضوع پر کھنے کا اعلان کر دیا۔ مگر معا خیال آیا کہ بیان القرآن کی تسہیل رکھی ہوئی ہوئی ہوئی میں نے اس موضوع پر کھنے کا اعلان کر دیا۔ مگر معا خیال آیا کہ بیان القرآن کی تسہیل رکھی ہوئی ہوئی ہی ہے، پہلے بیکام کیوں نہ نمٹادیا جائے، دیو بندیت کو ہجھنے والے تو

ابھی بہت سے حضرات ہیں، اور حضرت حکیم الاسلام قاری محمر طیب صاحب قدس سرؤ کی کتاب 'علائے ویوبند کا دینی رخ

اورمسلکی مزاج''امت کے ہاتھوں میں ہے،اس لئے وہ کام فوری کرنا ضروری نہیں،اور بیان القرآن کی تسہیل کمپوزشدہ رکھی ہےاس لئے حاضر میں جحت نہیں غائب کی تلاش نہیں۔

## میں نے اس تفسیر میں کیا کام کیاہے؟

() حفرت مولاناعقیدت الله صاحب قاسمی نے جو شہیل کی ہے، اُس میں انھوں نے حفرت کیم الامت قدس مرہ کے اصل ترجمہ کی کہیں کہیں تہیں آئی ہے، مشکل لفظ کو آسان لفظ سے بدلا ہے، پس وہ حضرت تھا نوی کا ترجمہ نہ رہا؛ اِس لئے میں نے آیات کے بعد ترجمہ کے عنوان سے حضرت کا بعینہ ترجمہ دکھا ہے، اس میں کوئی تبدیلی نہیں کی، اس میں کوئی مشکل لفظ ہوگا تو عنوان کے بعد جو تفسیر آئے گی اس سے مل ہوجائے گا۔

حضرت حکیم الامت قدس سرۂ نے حاشیہ میں ''ملحقات الترجمہ'' بھی لکھاہے، کہیں کہیں حضرت نے اس کی وضاحت کی ہے کہ میں نے بیتر جمہ کیوں کیا ہے؟ اس کو کتاب میں شامل کرنا جا ہے تھا؛ مگروہ اہل علم کے لئے اشارے تھے، اس کئے ان کوچھوڑ دیا گیا ہے۔

﴿ بیان القرآن میں عناوین فاری میں تھے، تسہیل نگار نے ان کواردو کا جامہ پہنایا ہے، ان کے علاوہ دورانِ تغییر میں نے اور بھی عناوین بڑھائے ہیں ادر مضامین کے پیراگراف قائم کئے ہیں۔

جہاں کہیں عبارت دقیق کے اور سہیل سے بات واضح نہیں ہوئی کی اُس مقام کی میں نے سہیل کی ہے؛ گردقیق بات و قتی ہی ہوئی کی اور سہیل سے بات واضح نہیں ہوئی کی اُس مقام کی میں نے تو درگذرند کی جو مجھ سے ہوسکا!

آخر میں قارئین کرام کی طرف سے مولا ناعقیدت اللہ صاحب کا شکر بیادا کرتا ہوں کہ انھوں نے یہ بہت بڑا کام بہتن وخوبی انجام دیا، مولا نازید مجدہ ہمت نہ کرتے تو شاید بیر میدان سرنہ ہوتا۔ فاللہ یجزیہ خیر الجزاء، وصلی اللہ علی محمد و آلہ و صحبہ اجمعین، و آخر دعوانا اُن الحمد لله رب العالمین.

کتبهٔ سعیداحمدعفاالله عنه پالن بوری خادم دارالعه و دیوبن ۲۱رجمادی الاخری ۱۳۴۰هه ۱۸رفر دری ۲۰۱۹ء

## تمهید نظر ثانی از حضرت مفسرعلام قدس سرهٔ

حروصلوٰ ہے بعد عرض ہے کہ ایک عرصہ موااحتر نے بیان القرآن کے نام سے قرآن ٹریف کی تغییر کھی تھی ، جو بھر لنہ ۱۳۲۱ھ ہیں مرقی جو بھر لنہ کاشکر ہے کہ اس نے اس کو مفید بنایا اور مقبول فر مایا۔ اس ور میان میں خود بھی بار ہا اس پر جگہ جگہ سے دیکھنے کا اتفاق ہوا ، اور میرے بہت سے احباب نے تو اس کا شروع سے آخر تک ایک ایک لفظ مطالحہ کیا۔ اس نظر اور مطالحہ کے در میان جھے خود بھی اور احباب کی زبانی یا تحریری طور پر بھی اور توجید دلانے اور در خواست کرنے ہے بھی بعض مقامات ترمیم کو دی کو ان مالے کے قابل معلوم ہوئے۔ اور پہلی بار کے چھے ہوئے عاشیوں وغیرہ کی تحریر میں بحض مقامات پرمیری تجویز کے خلاف ترمیم کر دی کی تعالیٰ معلوم ہوئے۔ اور پہلی بار کے چھے ہوئے عاشیوں وغیرہ کی تحریر میں مقامات پرمیری تجویز کے خلاف ترمیم کر دی ہوجائے ، النہ کاشکر ہے کہ میری ہوئی سے مالی اس مودہ کھا تھا، بھون نے اصل مسودہ کھا تھا، بھون نے السلاکا شکر کے کہ میری ہوئی کہ میرے تھتیج مولوی شیر علی سلمہ ما لک اشرف المطابح تھانہ بھون نے ہوجائے ، النہ کاشکر ہے کہ میری بیلے ان مقالح کی اور خواست کی۔ میں نے اس طرح اس کی طباعت کا فیصلہ کیا اور ترمیم واضافہ کے قابل مقامات میں جھے ترمیم واضافہ کر کے جو اس کی دخواست کی۔ میں نے اس درخواست کو خوثی کے ساتھ منظور کیا اور نظر جانی اس طرح کی کہ مولوی عبد الکریم سلمہ میں تھاں نے بھران مقامات کا مطالحہ کر کے جو المائی میں نے قور کر کے نفیسے میں ہوئی کے میان کی مولوں کو نوٹ کر لیت تھے ، پھر ان مقامات کا مطالحہ کر بیش کیں۔ کرتے تھے ، پس نے ان پرغور کر کے نفیس جگر جو کا ہے۔ اور بعض اہل علم نے گئی مقامات سے شعلق کچھ عبارتیں حاشیہ کے طور پر کھی کر پیش کیں۔ مور اس مقام نے کئی مقامات سے شعلق کچھ عبارتیں حاشیہ کے طور پر کھی کہ ہو تھا ہے۔ اور بعض اہل علم نے گئی مقامات سے شعلق کچھ عبارتیں حاشیہ کے طور پر کھی کیں۔ اور ان مقامات کا ایک بہت بڑا حصورہ بھی ہے۔ اور بعض اہل کے ان کے آخر میں افظ دو محمل کے ان کے آخر میں افظ دو محمل کیا گیا۔ وران مقامات کے اور پر کھی کے ان کے آخر میں افظ دو محمل کے ان کے آخر میں افظ دو محملے کے ان کے آخر میں کی مقامات کے اس کے ساتھ کے ان کے آخر میں کے ان کے آخر میں کے ان کے آخر میں کیا کہ کے ان کے آخر میں کی کھی کی کھی کے اس کے اعتمال کے ان کے آخر میں کے ان کے آخر میں کے ان کے آخر میں کے ان کے ان کے کہ کو ک

چونکداب بینسیرالحمدلله هراعتبار سی کلمل هوگئ ہے،اس لئے اس کا نام بھی کلمل بیان القرآن تجویز کرتا ہوں (انحق تعالیٰ فدکورہ برخوردارسلمہ کی اسسعی کو قبول فرمائیں اوراس کا رخیر میں ان کی امداد فرمائیں۔اوراس سے آنہیں دینی ودنیاوی ہرفتم کا فائدہ عطا فرمائیں۔اوراس فیق و ہو خیر دفیق۔

اشرف علی ۲۰ رشوال المکرّم ۱۳۵۳ه

<sup>(</sup>۱) چونکہ عربی حواثی، مسائل السلوک اور وجوہ الشانی اس تسہیل میں نہیں ہیں، اس لئے نام میں سے مکمل کفظ حذف کرے'' آسان بیان القرآن' نام رکھا ہے اسعیدا حمدیالن بوری

## بسم الله الرحن الرحيم خطبة فسيربيان القرآن

متب قرآنی کا پیطالب علم عرض کرتا ہے کہ بہت دن سے خود ہی اور احباب کے اصرار سے بھی بھی خیال ہوا كرتا تھا كەكوئى مخصرتفىيرلكھى جائے، جوضروريات كا احاطەكرنے والى اورز دائدسے خالى ہو، مگرتفىيرول اورتر جمول كى کثرت دیکھ کراس امرکوزائد سمجھا جاتا تھا۔اس دوران نئ حالت بیپیش آئی کہ بعض لوگوں نے محض تجارت کی غرض سے نہایت بے احتیاطی سے قرآن کے ترجے شائع کرنے شروع کردیئے ،جن میں کثرت سے شرعی قواعد کے خلاف مضامین بھر دیئے، جن سے عام مسلمانوں کو بہت نقصان ہوا، اس کے باوجود کہ چھوٹے چھوٹے رسالوں سے ان کی برائیوں سے باخبر کر کے ان نقصانوں کی روک تھام کرنے کی کوشش کی گئی، مگر چونکہ ترجمہ پڑھنے کا ذوق کثرت سے پھیل گیاہے، وہ رسالے اس غرض کی بھیل کے لئے کافی ٹابت نہ ہوئے ، جب تک کہاس زمانہ کے لوگوں کوکوئی ترجمہ بھی نہ دیا جائے، جن میں مبتلا ہوکران بدعتوں سے بھرےاور گھڑے ہوئے ترجموں سے بےتوجہ ہوجا کیں۔اس کے باوجود کہ گذشتہ محققوں کے ترجے وتفسیر، خاص طور پر خاندانِ عزیز بیہ کے ہر طرح کافی ووافی ہیں، مگر پڑھنے والوں کی حالت وطبیعت کو کیا کیا جائے کہ بعض تفسیروں میں عربی یا فارس نہ جاننے کی مجبوری، بعض ترجموں میں اختصار یا زبان بدل جانے کا عذر دلچیں میں رکاوٹ بنا،غوروفکر اورمشورے سے بھی ضرورت ثابت ہوئی کہان لوگوں کوکوئی نیا ترجمہ دیا جائے، جس کی زبان وطرز بیان اور مضامین کی تقریر میں ان کے مذاق وضرورت کاحتی الامکان پورالحاظ رہے، اوراس کے ساتھ ہی کوئی ضروری مضمون خواہ قرآن کا جزء ہویا اس سے متعلق ہو، ندرہ جائے۔ کچھ دن تک بیرائے تجویز کی صورت اور تذکرہ کے پیرایہ میں رہی، آخر جب احباب کا تقاضا زیادہ ہوا اور خود بھی اس کی ضرورت روزانہ مشاہرہ ومعائنه میں آنے گلی۔ آخراللہ کا نام لے کراور محض اللہ کے بھروسہ سے پھراس اطمینان پر کہ اگر میں کسی قابل نہیں ہوں تو کیا ہوا،موجودہ زمانہ کے بزرگ حضرات اصلاح فرما کراس کود کیھنے کے قابل کردیں گے، آخر رکتے الاول ۱۳۲۰ھیں اس کوشروع کرتا ہوں اور اللہ تعالیٰ سے مخلوق کونفع پہنچانے کی پوری امیدر کھتا ہوں۔اس میں جن امور کی رعایت اور لحاظ رکھا گیا ہے۔اب اختصار کے ساتھ انہیں بیان کرتا ہوں۔

اول:قرآن مجید کا آسان ترجمه کیاہے،جس میں قابل فہم ہونے کے ساتھ تحت لفظی کی بھی رعایت ہے۔

دوم: ترجمہ میں خالص محاورے دو وجہ سے استعال نہیں کئے گئے: اول تو میں قصبہ کارہنے والا ہوں ، محاوروں پرعبور نہیں ہے ، دوسرے یہ کہ محاورے ہر مقام کے مختلف اور ایک دوسرے سے جدا ہوتے ہیں ، اگر دہلی کے محاورے لئے جاتے تو لکھنو والے نہ مجھتے ، یہاں کے محاورے وہاں نہ مجھتے ، ان دونوں کے محاورے حیدر آباد اور مدراس والے نہ مجھتے ۔ فرض ایسے محاورے عام فہم نہیں ہوتے ، جبکہ اردوتر جمہ کم سے کم ایسا تو ہو کہ قریب ہندوستان کے سارے حصول کے لوگ اسے مجھ جا کیں ۔ اس لئے کتابی زبان کی ہے کہ اس میں فصاحت کے ساتھ سلاست وروانی بھی ہے ۔

سوم: نفس ترجمہ کے علاوہ جس مضمون کو ضروری دیکھا کہ اس پرترجمہ کی توضیح موقوف ہے یا خود قرآن کے مضمون سے ظاہری طور پرکوئی شبہ پیدا ہوتا تھا، اس کا جواب یا مضمون کسی مشہور قرآنی تحقیقات کے خلاف معلوم ہوتا تھا، اس کا جواب یا مضمون کسی مشہور قرآنی تحقیقات کے خلاف معلوم ہوتا تھا، اس کا جواب یا مضمون کسی مشہور قرآن کو گئی سے خلاق مردی بات ہوئی تو اسے 'ف '' بنا کر بڑھا دیا۔ باقی لطیفوں یا نکات یا طویل و عریض حکا پیوں یا فضائل یا بہت سے مسائل وغیرہ سے تغییر کو طویل نہیں کیا گیا۔ غرض بیر کہ مضامین کا جمع کرنامقصود نہیں، بلکہ مضافی تن رعایت کے باوجود بھی علماء وطلبہ کے لئے بہت سے مقامات میں علماء سے کرنا اور ضرورت پوری کرنامقصود رہا۔ لیکن اتنی رعایت کے باوجود بھی علماء وطلبہ کے لئے بہت سے مقامات میں علماء سے استغناء نہیں ہوسکتا، لہٰذا مناسب بلکہ واجب ہیہ کہ آیسے حضرات صرف اپنے مطالعہ سے کہ اتنا تو ضروری ہی ہے کہ مطالعہ حسب ضرورت علماء یا اعلی درجہ کے طلبہ سے اس کو سبقا سبقا سمجھ کر پڑھ لیس، ورنہ کم سے کم اتنا تو ضروری ہی ہے کہ مطالعہ کے وقت جہاں ذرا سا بھی شبہ ہو، وہاں خود غور کر کے نہ نکالیس، بلکہ پنسل سے نشان لگا کر وہ عبارت علماء کے ذریعہ کر کرلیں، اس کے بغیر غلط نہی کا احتمال بلکہ یقین ہے۔

چہارم: جس آیت کی تفسیر میں مفسرین کے بہت سے اقوال ہیں،ان میں سے جس کور جیح معلوم ہوئی،صرف اس کو لے اس کو اللہ ا لے لیا، باقی سے تعرض نہیں کیا،انہیں چھوڑ دیا۔

پنجم: قرآن کے مطلب کی تقریر کہیں تواس طرح کی ہے کہ ضمون کا ربط خود ظاہر ہوجائے اور کہیں ربط کی سرخی لگا کراس کی تقریر کردی گئی۔

ششم:اختلا فیات کی تفسیر میں صرف حنی مذہب کولیا گیا ہے اور دوسرے مذہب ضرورت کے مطابق حاشیہ میں لکھ یئے گئے۔

ہفتم:چونکہ عوام کے نفع کے ساتھ خواص کے فائدہ کا بھی خیال آگیا، اس لئے ان کے فائدہ کے واسطہ ایک حاشیہ

بڑھایا ہے، جس میں سورتوں اور آیتوں کا علی و مدنی ہونا، مشہور لغتیں، بلاغت کی ضروری وجہیں، مغلق ترکیبیں اور خفی
استباط ، فقہی وکلامی مسائل، اسباب نزول وروایات، قراء توں کے ایسے اختلافات جوتر کیب یا تھم میں تبدیلی کرنے والے
ہوں اور ترجمہ وتفییر کی توجیہ مختر طور پربیان کی گئی ہیں، جسے درمیانی ورجہ کا طالب علم بے تکلف سمجھ سکے۔ بیرحاشیہ در تل
وقد ریس کے وقت بہت کام آسکتا ہے، اس حاشیہ کی عبارت اس لئے تبویز کی کہ عوام اس کود یکھنے کی ہوت ہی نہ کریں،
ورنہ جب زبان سمجھتے اور مضامین نہ سمجھتے تو بہت پریشان ہوتے (ا)۔ اب اللہ تعالی سے امید ہے کہ یہ تفییر مختر یا طویل
ترجمہ کہد دیجئے، عوام وخواص سب کے کام کا ہوگا، اور اگر اہالی علم پہلے صرف قرآن کا مطالعہ کر کے بطور خو دخور کریں اور اس
میں جو امور ذھن میں مجمل رہیں یا جواشکال واقع ہوں انہیں ذہنوں میں بٹھا کر پھر اس تفسیر کو ملاحظہ فرما کیں تو ان شاء اللہ
ورگنا لطف حاصل ہوگا۔ پڑھنے والوں سے بیامید ہے کہ اس کومطالعہ فرما کر میرے واسطے مغفرت ورحمت کی دعا کریں کہ
اس مشقت سے بڑالل کی بھی ہے۔

اے کہ برما میروی دامن کشاں کا از سر اخلاص الحمدے بخوال الے قرق جوہمارے پاسے دامن کشاں گذررہاہے خلوص سے ایک فاتحہ پڑھتا جا! اس تفییر کی اصطلاحات سے ہیں کہ جوعبارت خطوط ہلالیہ (بریکٹ) سے باہرہ، وہ ترجمہ ہاور جو بریکٹ کے اندر ہوہ ترجمہ سے زائد ہے اورایک التزام یہ بھی کیا گیاہے کہ عربی حاشیہ میں جہاں کسی کتاب کی بعید عبارت کی گئی، وہاں اس کتاب کا نام لکھ دیا ہے اور جہاں مجھ مناسب تصرف ہوا ہے وہاں کتاب کے نام سے پہلے لفظ 'من' برحادیا ہے۔ جہاں استاذی لکھا ہے، اس سے مراد حضرت مولا نامجہ یہ تقود حضرت مولا نامجہ کی صاحب قدس سرہ ہیں۔ جہاں کوئی ماخذ نہیں لکھا، وہ احقر نے اپنی رائے مقصود حضرت مولا نامجہ کی صاحب قدس سرہ ہیں۔ جہاں کوئی ماخذ نہیں لکھا، وہ احقر نے اپنی رائے مقصود حضرت مولا نامجہ کی ساخت کرتِ الْعِنَّ فَرِ عَنَّا یَصِفُون فَ وَ سَلَمٌ عَلَے الْمُنْ سَلِیْنَ فَ وَالْحَمْ لُولُ وَیَ سَلَمُ عَلَیْ الْمُنْ سَلِیْنَ فَ وَالْحَمْ لُولُ وَیَ سَلَمٌ عَلَے الْمُنْ سَلِیْنَ فَ وَالْحَمْ لُولُ وَیَ سَلَمٌ عَلَے الْمُنْ سَلِیْنَ فَ وَالْحَمْ لُولُ وَیَ سَلَمٌ عَلَیْ الْمُنْ سَلِیْنَ فَ وَالْحَمْ لُولُ وَیَ الْمَمْ الْمِنْ فَیْ وَیْ سَلَمُ عَلَیْ الْمُنْ سَلِیْنَ فَ وَالْحَمْ لُولُ وَیْ کُرِیْ الْعِنْ وَ عَیْنَا یَصِفُونَ فَ وَ سَلَمٌ عَلَیْ الْمُنْ سَلِیْنَ فَی وَالْحَمْ لُولُ وَیْ سَلَمْ عَنْ اللّٰ کَا اللّٰ مُنْ اللّٰ کَیْفِیْ وَیْ وَالْحَمْ لُولُ وَیْ سَلَمُ عَنْ اللّٰ مُنْ حَرْ سَلَائِیْ کُولُ وَالْحَمْ لَائِونَ وَ مَالْمُ لُولُولُ وَیْ سَلَمُ اللّٰ کُلُولُ وَالْمَائِ وَلَیْ الْمُنْ کُولُ مِنْ الْمُنْ کُولُ وَلَیْ مُنْ مُنْ اللّٰ کُولُ وَالْمُنْ وَلَائِ وَلَیْ وَالْمُنْ وَلِیْ الْمُنْ وَلِیْ الْمُنْ وَلِیْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَلَیْ وَالْمُنْ وَلَیْ وَالْمُنْ وَلِیْ وَالْمُنْ وَلِیْ وَالْمُنْ وَلِیْ وَالْمُنْ وَلِیْنَ وَالْمُنْ وَلِیْ وَالْمُنْ وَلِیْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَلِیْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَالْمُنْ وَلِیْ وَالْمُنْ وَالْمُ

الراقم: محمدا شرف على التهانوي عفي عنه



(۱) ہم نے ان عربی حاشیوں کوار تسہیل میں شامل نہیں کیا ہے، کیونکہ یہ سہیل عوام کے لئے کی گئے ہے، قاسمی

برسایا ہے، جس میں سورتوں اور آیتوں کا کی ومدنی ہونا، مشہور لغتیں، بلاغت کی ضروری وجہیں، مغلق ترکیبیں اورخفی استباط، فقہی وکلامی مسائل، اسباب نزول وروایات، قراءتوں کے ایسے اختلافات جوتر کیب یا تھم میں تبدیلی کرنے والے ہوں اور ترجمہ وقفیر کی تو جیہ مختصر طور پربیان کی گئی ہیں، جسے درمیانی ورجہ کا طالب علم بے تکلف سمجھ سکے۔ بیرحاشیہ درس وقد رئیس کے وقت بہت کام آسکتا ہے، اس حاشیہ کی عبارت اس لئے تجویز کی کہ عوام اس کود یکھنے کی ہوت ہی نہ کریں، ورنہ جب زبان سمجھتے اور مضامین نہ سمجھتے تو بہت پریشان ہوتے (ا)۔ اب اللہ تعالی سے امید ہے کہ بی تفسیر مختصر یا طویل ترجمہ کہد دیجئے، عوام وخواص سب کے کام کا ہوگا، اور اگر اہل علم پہلے صرف قرآن کا مطالعہ کر کے بطور خو دخور کریں اور اس میں جوامور ذھن میں مجمل رہیں یا جواشکال واقع ہوں انہیں ذہنوں میں بٹھا کر پھر اس تفسیر کو ملاحظہ فرما کیں تو ان شاء اللہ وگئی کے ماصل ہوگا۔ پڑھنے والوں سے بیامید ہے کہ اس کو مطالعہ فرما کرمیر سے واسطے مغفرت ورحمت کی دعا کریں کہ اس مشقت سے بڑالا کی بھی ہے۔

اے کہ برما میروی دامن کشاں کا از سر اخلاص الجمدے بخوال اے دوقی جوہارے پاسے وائن کشاں گذررہاہے خلوص سے ایک فاتحہ پڑھتا جا! اس تغییر کی اصطلاحات سے ہیں کہ جوعبارت خطوط ہلالیہ (بریکٹ) سے باہر ہے، وہ ترجمہ ہاور جو بریکٹ کے اندر ہے وہ ترجمہ سے زائد ہے اور ایک التزام یہ بھی کیا گیا ہے کہ عربی حاشیہ میں جہاں کی کتاب کی بعینہ عبارت کی گئی، وہاں کتاب کا نام لکھ دیا ہے اور جہاں پچھ مناسب تصرف ہوا ہے وہاں کتاب کے نام سے پہلے لفظ 'من' بڑھا دیا ہے۔ جہاں استاذی لکھا ہے، اس سے مرادحفرت مولا نامجہ یعقوب صاحب رحمۃ اللہ علیہ ہیں۔ جہاں مرشدی لکھا ہے، اس سے مرادحفرت مولا نامجہ یعقود حضرت مولا ناالحاج محمد اللہ مہا جرکی صاحب قدس سرۂ ہیں۔ جہاں کوئی ماخذ نہیں لکھا، وہ احقر نے اپنی رائے مقصود حضرت مولا ناالحاج کی البہ کی ربّ العِنّ فرع عَنّا یَصِفُون ﴿ وَ سَلَمٌ عَلَى الْهُمُ سَلِیْنَ ﴿ وَ الْحَمُ لُكُونَ فَ وَ سَلَمٌ عَلَى الْهُمُ سَلِیْنَ ﴿ وَ الْحَمُ لُكُونَ فَ وَ سَلَمٌ عَلَى الْهُمُ سَلِیْنَ ﴿ وَالْحَمُ لُكُونَ تَ الْعُلُونِيْنَ ﴿ وَ سَلَمٌ عَلَى الْمُمُ سَلِیْنَ ﴿ وَالْحَمُ لُكُونَ تَ الْعُلُونِيْنَ ﴿ وَ سَلَمٌ عَلَى الْمُمُ سَلِیْنَ ﴿ وَالْحَمُ لُكُونَ تَ الْعُلُونِيْنَ ﴿ وَ سَلَمُ عَلَى الْمُمُ اللّٰ وَالْحَمُ اللّٰ الحَدِیْنَ وَ وَ سَلَمٌ عَلَى الْمُمُ سَلِیْنَ ﴿ وَ الْحَمُ لُكُونَ وَ وَ سَلَمُ عَلَى الْمُمُمِينَ ﴾

الراقم: محمدا شرف على التهانوي عفي عنه



(۱) ہم نے ان عربی حاشیوں کواس تسہیل میں شامل نہیں کیا ہے، کیونکہ یہ سہیل عوام کے لئے کی گئی ہے، قاسمی

### بعض ان امور کا ذکرجن کی اس تفسیر کے لکھنے میں رعایت کی گئی

ان میں ہے بعض امور کا تو تفسیر کے خطبہ میں ذکر کر دیا گیا ہے اور بعض اموران سے علاوہ ہیں:

(۱) اس تفسیر کے لکھتے وقت میرے پاس یہ کتابیں رہتی تھیں: بیضا وی، جلالین، تفسیر رحمانی، انقان، معالم التزیل،

روح المعانی، مدارک، خازن، تفسیر فنج المنان، تفسیر ابن کثیر، لباب، در منثور، کشاف، قاموس، قرآن کے بعض ترجے، ان

میں ہے بعض کتابیں شروع سے میرے پاس رہیں اور بعض کچھ لکھنے کے بعد آئیں، اور بعض بالکل اخیر میں آئیں۔

چنانچے حوالوں سے اس کی تفصیل تعیین معلوم ہو سکتی ہے اور ضرورت کے وقت حدیث، فقد وسیرت کی کتابول کی طرف بھی
مراجعت کی جاتی تھی۔

(۲) شروع سے آخرتک ہرسورت اور ہر آیت کا ربط نہایت آسان وعام فہم زبان میں التزام کے ساتھ بیان کیا گیا، اورا کثر سورتوں کے شروع میں ان سورتوں کا خلاصہ بھی بیان کر دیا گیا۔

(۳) جتنی آیوں کی تغییر ایک ہی مضمون یا ملتے جلتے یا مناسبت رکھنے والے مضمون کی وجہ سے ایک جگہ جمع کر کے کھی گئی ہے، ان کے شروع میں ان مضمونوں کا ایک جامع عنوان سرخی کے طور پرلکھ دیا گیا ہے، جس سے مختفر طور پران تمام آیتوں کا خلاصہ ذہن میں بیٹھنے کے بعد مفصل تغییر سے جو پچھ نفع حاصل ہوگا، اسے پڑھنے والے خود دیکھ لیس گے۔ پھران آیتوں کی تفییر اس طرح کی گئی ہے کہ ایک مسلسل تقریر معلوم ہوتی ہے۔

(۴) جن روایتوں پرتفسیر کی بنیادر کھی ہے، ان میں اس امر کولاً زم رکھا گیا ہے کہ وہ سیحے روایتیں ہوں، البتہ جہال تفسیر کسی روایت پر بنی بنیں تھی اور قر آن کے لفظ میں بھی فی نفسہ اس وجہ کا احتمال تھا تو احتمال کی تقویت کے لئے سیحے ہونے کی شرط کے ساتھ اس کو چلنے دیا۔

(۵) جواب صرف ان شبہات کے دیئے ہیں جن کا منشا کوئی سیجے دلیل تھی، جیسے کوئی آیت یا کوئی حدیث یا عقل یا حس سے ثابت کوئی امر۔ اور جن کا منشا کوئی سیجے امر نہیں ہے، بلکہ وہ شبہ خود دعوی بلا دلیل ہے، اس کے جواب میں چونکہ دلیل کا طلب کرنا ہی کافی ہے، اس لئے اس کوئییں چھیٹرا گیا، اور بہت سے شبہات ترجمہ کی تقریر ہی سے دور ہوگئے ہیں۔

(٢) كوئى مضمون ضرورت سے زیادہ نہیں لکھا، سوائے شاذ ونا در کے، جہال كوئى خاص فائدہ ہوا۔

(2) ترجمه میں محاورہ کی اتباع کے مقابلہ میں ترکیب کی رعایت زیادہ رکھی گئی ہے۔

- (۸) چونکه احقر کی نظر گذشته آسانی کتابول پر بالکل نہیں ہے،اس کئے ایسے مضامین تفسیر حقانی سے قتل کردیئے گئے ہیں۔
- (۹) غالبًا پوری تفسیر میں دویا تین مقام ایسے ہیں کہ وہاں جیساجی چاہتا تھا، ویساشرے صدر نہیں ہوا۔ ایسے موقعوں پراحقر نے اس کی تصریح کر دی ہے، تا کہ اگر کسی کواس سے اچھی تقریر وقفسیر میسر ہوجائے تو اس کوتر جیح دے اور اس کو رائج سمجھے۔
- (۱۰) فقہی وکلامی مسائل کی ہرآیت ہے تعلق اسی قدر تحقیق پراکتفا کیا گیاہے جس پرقرآن کی تفسیر موقوف تھی۔ (۱۱) جومضامین زیادہ تفصیل وتحقیق کے قابل کئی جگہ آئے ہیں، انہیں ایک جگہ فصل لکھ کر دوسری جگہوں پراس پہلی جگہ کا حوالہ دیدیا گیاہے یا پہلی جگہ اس دوسری جگہ کا وعدہ کیا گیاہے۔
- (۱۲) تفسیر میں ہرجگہ سلف صالح کا اتباع کیا ہے، متاخرین یعنی بعد والوں کے اقوال کو جوسلف کے خلاف تھے میں لیا۔
- (۱۳) جہاں مفسرین کے کی اقوال ہیں ان میں ہے جس کوروایت یا ذوق عربیت سے رائج سمجھا صرف اس کواختیار کرلیا،سب کوفل نہیں کیا۔البتہ کہیں کہیں اگر دونوں وجہیں برابر معلوم ہوئیں تو دونوں کوفل کر دیاہے۔
- (۱۳) آیتوں کے مدلول کی تقریر میں منطقی میزانی قواعد کی پوری طرح رعایت کی گئی ہے، جس کا لطف ذہین علاء کے دل سے یو چھنا چاہئے۔
- (۱۵) مجھے معلوم ہے کہ کہیں کہیں تقریر کسی قدر نگ ہے، لیکن اس سے کفایت میں کوئی فرق نہیں آیا ہے۔ البتہ کم استعداد لوگوں کو اہل علم سے اس کے لیا ورتوشیح کی حاجت ہوگی ، اسی طرح بعض جگدا یسے مضامین بھی آگئے ہیں کدان کا سمجھنا مخصوص اہل علم کے ساتھ خاص ہے ، اس لئے میر نزدیک مطلقاً ضروری ہے کداس تفسیر کو ایک بارشروع سے آخر تک کسی عالم سے سبقاً سبقاً پڑھ لیا جائے اور جو مضمون اس کے بعد بھی سمجھ میں نہ آئے اس کو درسی علوم پر موتوف سمجھا جائے اور بیا میا جائے اور جو مضمون اس کے بعد بھی سمجھ میں نہ آئے اس کو درسی علوم پر موتوف سمجھا جائے اور بیا مراجعت کے بعد اس تفسیر کو ملاحظہ کرنا ہے۔
  جیرانی اور تفسیروں سے مراجعت کے بعد اس تفسیر کو ملاحظہ کرنا ہے۔
- (۱۲) ترجمہ وتفسیر میں اور بھی بہت سے ضروری ولطیف امور ایسے ملیں گے جو بیان کرنے سے خیال وسمجھ میں نہیں آکتے ،انہیں مطالعہ کے حوالہ کیا جاتا ہے۔
- (۱۷) وہ لطیفے اور نکات جن کوتفسیر میں کوئی دخل نہیں تھا، نہ ہی وہ مقصود بالقرآن تھے، بالکل چھوڑ دیئے گئے۔اصلی مقصود قرآن کے حل کورکھا گیا ہے۔

(۱۸) جن آیتوں کی تفسیر میں حدیث مرفوع آئی ہے،اس کے مقابلہ میں کسی کا قول نہیں لیا گیا۔

(۱۹) چونکہ فدکورہ امور کے التزام کی ضرورت کا خیال درجہ بدرجہ آتارہا، اس لئے ممکن ہے کہ شروع کے حصول میں التزامات کی رعابیت جھوٹ گئی ہواور چونکہ تفسیر کی تمام جلدول میں کہیں تحقیقاً ،اور کہیں سورت کے قریب ہونے کی وجہ سے کسی قدر کم یازیادہ اور جلداول متصلا نہیں کھی گئی، بلکہ درمیان میں وقفے اور اتفاقات ہوتے رہے، اس لئے خوداس کے حصول میں اور چھراس میں اور باقی جلدول میں طرز ووضع کے اعتبار سے کسی قدر فرق بھی ہے، جودھیان سے دیکھنے سے معلوم ہوسکتا ہے۔

(۲۰) باقی جومضامین حواثی عربیه میں لکھے ہیں، وہ اہلِ علم کے ساتھ مخصوص ہیں، ان کے التزامات پرمتنبہ کرنے کی اس مقام پر حاجت نہیں۔ باقی ان سب معروضات کے بعد جونا ظرین کی صلحت سے ظاہر کئے گئے، اپنی خاص حالت کے اعتبار سے میعروض ہے۔

نه بنقش بسته مشوشم، نه بحرف ساخته سرخوشم الله نفس بیادتو میکشم، چه عبارت و چه معانیم (۱) کنید مشوشم، نه بحرا شرف علی عنه



<sup>(</sup>۱) میعبدالقادر بدل دہلوی کاشعر ہے، ترجمہ: ندائی تحریر پرجیران ہوں، ندائی تحریر پرنازاں ہوں ؛ اللہ کی یادیس کچھوفت خرج کررہا ہوں، کیا میری عبارت اور کیا میرے معانی! حاصل کلام: میر اتفسیر لکھنے کا مقصد: اللہ کی یادیس تھوڑا وقت لگانا ہے، نیخن سازی پیش نظر ہے نہ تحقیقات کی داد چاہتا ہوں۔

لغات نقش بستہ: لکھا ہوا،مشوش (اسم مفعول): حیران، حرف ساختہ: لکھا ہوا، سرخوش میں لفظ سرزا کد ہے اور دونوں جگہ م: ام کامخفف ہے،نفس (فاکا زبر): سانس، یائے وحدت یعنی تھوڑا وقت، می کشم: کھینچتا ہوں یعنی لیتا ہوں اور چہ ( مکرر ) تسویہ کے لئے ہے اسعیداحمہ

#### سورة الفاتحة مكية وهي سبع آيات

#### إسروالله الرّحملن الرّحيلو

ترجمہ: سب تعریفیں اللہ بی کولائق ہیں جومر بی ہیں ہر ہرعاکم کے، جو بردے مہربان نہایت رحم والے ہیں، جو مالک ہیں روزِ جزاء کے۔ ہم آپ بی عبادت کرتے ہیں۔ بتلاد بجئے ہم کو ہیں روزِ جزاء کے۔ ہم آپ بی کی عبادت کرتے ہیں اور آپ بی سے درخواست اعانت کی کرتے ہیں۔ بتلاد بجئے ہم کو رستہ سیدھا۔ رستہ اُن لوگوں کا جن پر آپ کا غضب کیا گیا، اور نہ اُن لوگوں کا جن پر آپ کا غضب کیا گیا، اور نہ اُن لوگوں کا جورستہ سے کم ہوگئے۔

تفییر: ﴿ اِلْمُعْدُلُولُلُهُ وَتِ الْعُلِینُ الْتَحِیدُو ﴾ الله کنام سے شروع کرتا ہوں جو بڑے مہریان ، نہایت رحم والے ہیں (')
﴿ (') کُومُ مُلُلُهُ وَتِ الْعُلِینُ الْسُحِیدُو ﴾ سب تعریفیں اللہ ہی کے لائق ہیں جو ہرعالم کے رب ہیں۔ ف. مخلوقات کی ہجن اللہ الگ عالم کہلاتا ہے، جیسے: عالم ملائکہ، عالم انسان، عالم جن وغیرہ۔ ﴿ الْتُحْدُنِ الرَّحِدُنِ الرَّحِدُنِ الرَّحِدُنِ الرَّحِدُنِ الرَّحِدُنِ الرَّحِدُنِ الرَّحِدُنِ ﴾ جو ہڑے مہریان، نہایت رحم والے ہیں۔ ﴿ مٰیلِی یَوْفِو اللّٰهِ اینِ نِیْ ﴾ جو روزِ جزاکے مالک ہیں۔ ف. زوزِ جزاے قیامت کا دن مراد (ا) بعض لوگوں نے کلھا کہ ہسم اللہ وغیرہ کے ترجمہ میں اللہ تعالیٰ کے اللہ تعالیٰ کا اول تو بی بی چاہا کہ اللہ تعالیٰ کا نام تعظیم کے مات انداز سے لیا جائے کہ وہ تو حید کو ظاہر کرے۔ اس کے جواب میں فرمایا کہ اول تو بی بی چاہا کہ اللہ تعالیٰ کا نام تعظیم کے ساتھ لیا جائے۔ جہاں تک تو حید کا تعلق ہے تو وہ الی مسلم ہے کہ اس کے عوانات میں ایسے امور کا لحاظ رکھنے کی کوئی خاص ضوروت نہیں ہے۔ دوسرے یہ کہ کام میں اللہ تعالیٰ کے خود اپنے لئے جگہ جگہ ججہ کا فظ استعال کیا ہے ﴿ مِنْ اللّٰهِ تَعْتَمِ ہُو ہُونِ اللّٰهِ کُونُ کُنَّ اللّٰهِ کُونُ ﴾ (ہم نے بی کہ اس ایس تعلی کیا ہے ﴿ مِنْ اللّٰهِ کُونُ کُلُ صَالِکُ کُونُ ہُوں اور ایک مقام پر جھی فرمایا ہیں تھی ہوئے جو میں اللہ تعلی ہوئے ہی ہوئی ترجم ایک تعلی کو نوطاب ہے مقام پر جھی فرمایا ہے جو میرے ہم شیرہ زادہ عزیزی مولوی سعیدا ہم موجہ میں اللہ تو النہ ہم کی کہنا کی فوجہ ہوئے ہے تغیر کھنے میں ایک میں ایک میں اور کی مولوی سعیدا ہم موجہ ہوئے۔ جو سے تغیر کھنے میں اور کی مولوی سعیدا ہم موجہ ہوئے ہی تغیر کھنے میں تو ہوئے ہی ایک اس میں مولی کیا کہ اس مورہ ما کہ وہ سے مقام ہوئے کئی اس میں اور کی مولوی سید میں تو ہوئے ہوئے اور کی میں میں میا کہ اس میں وہ کی کہنا کی وہ میں ایک میں ایک ہوں ہوئی کہنا کی وہ میں میں میں ایک میں میا کہن کی مولوی سید میں تو میں میا کہ ہی دہن میں میں میا تعلی کی میں میں میا کہنا کی میا کہ جو میں میں میا کہنا کہ وہ میں میں میا کہنا کی میا کہنا کہ میں میں میا کہ میں میں میں میا کہ اس کی میں میں میں میں میں میں میں میں میا کہ میں میں میں میں میں میا کہ کی میا کہ کیا کی کی میں میں میں کی میا کہ کی میک کی کی کی میا کہ کی میں میں کی میا

ہے کہ اس دن سب اپنے کے کا بدلہ پائیں گے۔ ﴿ إِیّاكَ نَعْبُدُ وَایّاكَ نَسْتَو بِنْ وَ ﴾ ہم آپ ہی کی عبادت کرتے ہیں اور آپ ہی سے مدوواعانت کی ورخواست کرتے ہیں۔ ف: بیہ بندہ کی طرف سے اللّٰہ کی بارگاہ ہیں التجا ہے۔ ﴿ إِهْ بِ كَا الصّدَوَ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَيْهِ هُ ﴾ ان لوگوں کا داستہ جن بر آپ نے انعام فرمایا ہے۔ ف: اس سے دین کا انعام مراد ہے۔ ان انعام والوں کے بارے میں اللّٰہ تعالیٰ نے قر آنِ کریم میں دوسری جگہ بنادیا ہے کہ وہ انبیاء اور صدیقین اور شہداء اور صالحین ہیں۔ فرمایا: ﴿ وَمَنْ يُنْطِعِ اللّٰهُ وَ الرَّسُولَ فَاوَلِيْكَ مَعَ الّٰذِيْنَ اَنْعَمُ اللّٰهُ عَلَيْهِ مُ مِّنَ النّٰهِ بَنَ وَ الرَّسُولَ فَاوَلِيْكَ مَعَ الّٰذِيْنَ اَنْعَمُ اللهُ عَلَيْهِ مُ مِّنَ النّٰهِ بَنَ وَ الرَّسُولَ فَاوَلِيْكَ مَعَ اللّٰهِ عَلَيْهِ مُ مِّنَ النّٰهِ بَنَ وَ الرَّسُولَ فَاوَلِيْكَ مَعَ اللّٰهِ عَلَيْهِ مُ مِّنَ النّٰهِ بَنَ وَ السّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهُ وَ الرَّسُولَ فَاوَلِيْكَ مَعَ اللّٰهِ وَاللّٰهِ وَاللّٰهِ اللّٰهُ عَلَيْهِ مُ مِّنَ النّٰهِ بَنَ وَ الرَّسُولَ فَاوَلِيْكَ مَعَ اللّٰهِ وَاللّٰهُ كَا اللّٰهُ عَلَيْهِ مُ مِّنَ النّٰهُ عَلَيْهِ مُ وَمَنَ اللّٰهُ عَلَيْهِ مُ وَمَنَ اللّٰهُ وَالرَّبُولِيَ اللّٰهُ عَلَيْهِ مُ وَمَنَ اللّٰهُ عَلَيْهِ مُ وَمَنَ اللّٰهُ عَلَيْهِ مُولَى اللّٰهِ عَلَيْهِ مُولَى اللّٰهُ عَلَيْهِ مُولَى اللّٰهُ عَلْمُ اللّٰهُ عَلَيْهِ مُولَى مِلْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهِ مُنْ اللّٰهُ عَلَيْهِ مُولَى مِلْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ وَمَنْ لَيْهِ عَلَيْهُ وَ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَيْهِ مَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى الل

#### سورة البقرة مدنية وهي مائتان وست وثمانون آية بِسُمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْهِ ﴿ الْمِرْ قَذْلِكَ الْكِتْبُ لَارَيْبَ ﴿ فِيهُ وَ هُ الْمِرْ قَذْلِكَ الْكِتْبُ لَارَيْبَ ﴿ فِيهُ وَ هُ

ترجمہ: ﴿ الْحَدِ ﴾ بيكتاب الي عبس مين كوئى شبہيں۔

ربط: اس سورہ کا سورہ فاتحہ سے ربط بیہ کہ سورہ فاتحہ میں راہِ ہدایت دکھانے کی درخواست کی گئی تھی ،اوراس سورہ میں اس درخواست کی منظوری ہے کہ لوید کتاب ہدایت ہے،اس پر چلو۔

﴿ إِلَٰهِ اللّٰهِ الدِّحَمٰنِ الرَّحِيْةِ ﴾ الله كنام سے شروع كرتا ہوں جو بڑے مہر بان، نہا يت رخم والے بيں ﴿ الْمَدِّ فَى: ان حروف كِمعنى عام لوگوں كؤبيں بتائے گئے۔ شايد (٢) رسول الله سِلَيْنَ اللّٰهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

نے اہتمام کے ساتھ ہمیں وہی باتیں بتائی ہیں جن کے نہ جانے سے دین میں کوئی حرج واقع ہوتا ہو۔ان حروف کے معانی نہ جانے میں کوئی حرج نہیں ہے،اس لئے ہمیں بھی ایسے امور کی تفتیش کے پیچھے نہیں پڑنا چا ہے (۱)۔ ﴿ ذٰلِكَ الْكِتْبُ معانی نہ جانے میں کوئی حرج نہیں ہے،اس لئے ہمیں کوئی شبہیں فی ایسے اللہ کی جانب کوئی ہے جس کے اللہ کی جانب سے ہونے میں کوئی شکر نہیں ۔مطلب بہ ہے کہ یہ بات واقعی طور پریقین ہے،خواہ کوئی ناسجھ اس میں شک کرتا ہو، کیونکہ سے ہونے میں کے شبہ کرنے کے باوجود حقیقت میں یقینی ہی رہتی ہے۔

ترجمہ: راہ بتلانے والی ہے خدا سے ڈرنے والوں کو، وہ خدا سے ڈرنے والے لوگ ایسے ہیں کہ یقین لاتے ہیں چھپی ہوئی چیزوں پر،اور قائم رکھتے ہیں نماز کو،اور جو کچھ دیا ہے ہم نے اُن کواس میں سے خرچ کرتے ہیں۔اور وہ لوگ ایسے ہیں کہ یقین رکھتے ہیں اس کتاب پر بھی جوآپ کی طرف اتاری گئی ہے،اوران کتابوں پر بھی جوآپ سے پہلے اتاری جا چکی ہیں۔اور آخرت پر بھی وہ لوگ یقین رکھتے ہیں۔ بیلوگ ہیں ٹھیک راہ پر جواُن کے پروردگار کی طرف سے لی ہے۔ اور بیلوگ ہیں ٹھیک راہ پر جواُن کے پروردگار کی طرف سے لی ہے۔ اور بیلوگ ہیں پورے کا میاب۔

#### مؤمنوں کی صفات:

﴿ هُ لَى الْمُنْتَقِبُنَ ﴿ ﴾ الله ہے ڈرنے والوں (۲) کی رہنمائی کرتی ہے۔ف کیونکہ جے خوف خدانہ ہو، وہ قرآن کا بتایا ہوا طریقہ نہیں دیکھا(۲) ﴿ الَّذِینَ بُوْهِ مِنْوْنَ بِالْغَیْبِ ﴾ اللہ ہے ڈرنے والے وہ لوگ ایسے ہیں کہ غیب پریقین خونی ہوا طریقہ نہیں آتی ممکن ہے اس میں تعلیم نبوی کے علاوہ کوئی اور نفع ہو۔اگروہ نفع ہمیں معلوم نہیں ہے تو ہمارے نہ جانے ہے سرے ہے اس کا نہ ہونالازم نہیں آتا التبیان

(۱) اس سے مقطعات کے پچھ معنی نہ لکھنے کا عذر بیان کرنامقصود ہے، کیونکہ اس بارے میں علاء کے درمیان اختلاف ہے کہ مقطعات متشابہات میں جواختلاف ہے، وہ اصلاً لفظی اختلاف ہے، حقی مقطعات متشابہات میں جواختلاف ہے، وہ اصلاً لفظی اختلاف ہے، حقی نہیں۔ کیونکہ جولوگ علم کی نفی کرتے ہیں، وہ تغییر یعنی مراد کی تعیین کے درجہ میں نفی کرتے ہیں، اس کو وہ ٹابت کرتے ہیں، وہ تاویل یعنی مراد کے احتمال کے درجہ میں ٹابت کرتے ہیں۔ اس طرح جس درجہ کی پیفی کرتے ہیں، اس کو وہ ٹابت نہیں کرتے اور جس درجہ کو وہ ٹابت نہیں کرتے ہیں اس کی پیفی نہیں کرتے ہیں اس کی سیفی کی کرتے ہیں کرتے ہیں اس کی کرتے ہیں اس کی کرتے ہیں اس کی کرتے ہیں اس کی کرتے ہیں اس کرتے ہیں اس کی کرتے ہیں اس کی کرتے ہیں اس کی کرتے ہیں اس کی کرتے ہیں اس کرتے ہیں اس کرتے ہیں اس کرتے ہیں کرتے ہی

(۲) تقوی سے لغوی معنی مراد لئے ہیں، پس اب وہ مشہوراعتر اض وار ذہیں ہوتا، ندان تکلف کے جوابوں کی ضرورت ہے۔اور یہ بھی ممکن ہے کہ تقوی سے اصطلاحی تقوی مراد لیا جاوے گرعندالتکلم ۔اور معنی یہ ہوئے کہ جولوگ وقت التکلم متقی ہیں، ←

مسکلہ: ایمان کا مطلب ہے: سچاسمجھنا، رہاعمل کرنا تو یہ دوسری بات ہے۔ اس طرح اللہ تعالیٰ نے پہلے انبیاء کیہم السلام پرجتنی کتابیں نازل کی ہیں، ان سب کوسچاسمجھنا فرض اور ایمان کے لئے شرط ہے، یعنی یوں سمجھئے کہ اللہ تعالیٰ نے جس طرح نازل فرمائی تھیں وہ صحیح ہیں۔ اور خود غرض لوگوں نے جو پچھ تغیر و تبدل کر دیا وہ غلط ہے۔ رہ گیا عمل تو وہ صرف قرآن کریم پرہوگا، پہلی سب کتابیں منسوخ ہوگئ ہیں، اس لئے ان پرعمل جائز نہیں۔

﴿ وَبِالْلِخِوَةِ هُمُ يُوقِنُونَ ﴿ ﴾ اوروه لوگ آخرت پر بھی یفین رکھتے ہیں۔ ﴿ اُولِیّا کُ عَلَاهُ مُنَّ وَہِمُ ﴾ تو بس (۲) یہ لوگ اس راہِ راست پر ہیں جوان کے پروردگاری طرف سے ملی ہے۔ ﴿ وَاُولِیّا کَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ۞ ﴾ اور یہ لوگ پورے کامیاب ہیں۔ ف: یعنی ایسے لوگوں کو دنیا میں یہ نعمت ملی کہ راہِ حق نصیب ہوئی اور آخرت میں یہ دولت نصیب ہوگی کہ ہر طرح کی کامیابی ان کے لئے ہوگی۔

اِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءُ عَلَيْهِمْ ءَ اَنْنَ رُتَهُمْ اَمْ لَمْ تُنْذِيهُمْ لَا يُؤْمِنُونَ وَخَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُومِهُمْ وَعَلَا سَهُ عِهِمْ وَعَلَا اللهُ عَلَا قُلُومِهُمْ وَعَلَا سَهُ عِهِمْ وَعَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَظِيمٌ وَعَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَظِيمٌ وَعَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَظِيمٌ وَعَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَظِيمٌ وَعَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَا اللهُ عَمَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ ال

ترجمہ: بےشک جولوگ کافر ہو چکے ہیں برابر ہے اُن کے حق میں ،خواہ آپ ان کوڈرائیں یا نہ ڈرائیں ،وہ ایمان نہ لائیں گے۔ بندلگادیا ہے اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں پر۔اور اُن کے کانوں پر اور اُن کی آنکھوں پر پردہ ہے، اور اُن کے لئے سزابری ہے۔

ربط: يہال تك ان لوگوں كا ذكر تھا جوزبان اور دل سے قرآن اور دين كومانے والے ہيں۔آ گے ان لوگوں كا ذكر ہے

(٢) "دبن المارى زبان مين ثمرة كلام پرداخل كياجاتا ب، البذااشاره اس طرف بكه أو لنك إلى ماسبق كاثمره ب٢ اتبيان

toobaa-elibrary.blogspot.com

<sup>→</sup> ان کویتقوی اس کلام کی وجہ سے حاصل ہوا پس متقی میں مجاز نہ ہوگا ۲ اتبیان

<sup>(</sup>۱) یعنی غیب سے مراد ما غاب عناہے، اصطلاحی معنی نہیں، کیونکہ اصطلاح میں غیب اس کو کہتے ہیں جس پرکوئی بھی دلیل قائم نہ مواور ظاہر ہے کہ ایمان ای چیز پر ہوگا جو کسی دلیل سے ثابت ہو کا بتیان

جونہ زبان سے مانتے تھے اور نہ دل ہے۔ ایسے لوگ قرآن کی اصطلاح میں کا فرکہ لاتے ہیں۔

# كافرول كي خصلتين:

﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءً عَلَيْهِمْ ءَ أَنْنَ رُتَهُمْ أَمُ لَمُ تُنْذِينَهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ۞﴾ بِ شک جولوگ کافر ہو چکے ہیں،ان کے ق میں برابر ہے کہ جا ہے آپ ان کوڈرائیں یانہ ڈرائیں وہ ایمان ہیں لائیں گے۔

## انتهائی بد بخت کے لئے نصیحت کا نفع بخش نہ ہونا:

کوئی پیشبہ نہ کرے کہ کا فرتو بہت سے ایمان لے آتے ہیں۔ اس آیت میں سارے کا فرول کا بیان نہیں ہے، بلکہ خاص ان کا فرول کا ذکر ہے جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ کو معلوم ہے کہ ان کا خاتمہ کفر پر ہوگا۔ اور اس آیت سے بیمراد نہیں ہے کہ ان کو عذا ہے الہی سے ڈرانے اوراحکام سنانے کی ضرورت نہیں، بیتورسولِ مقبول میں افرائی کا خاص معمی کام تھا۔ بلکہ مطلب بیہے کہ آپ ان کے ایمان لانے کی فکر نہ کریں، اور ان کے ایمان نہ لانے سے مغموم نہ ہول۔ ان کے ایمان لانے کی امید نہیں۔

## شقى ازلى كونفيحت كرنے كا فائده:

اوراس سے بیلازم نہیں آتا کہ پھرایسے لوگوں کواحکام کا سناناعبث و بے کار ہوا، تو عبث فعل رسول اللہ میلائی آتیا کو کیوں سونیا گیا؟ دراصل عبث اسے کہتے ہیں جس میں کوئی بھی فائدہ نہ ہو۔ یہاں اگر ان لوگوں کو فائدہ نہ ہوتو نہ ہمی، رسول مقبول میلائی آتیا کے کوتو فائدہ ہوگا کہ پیغام کی ادائیگی کا ثواب ملے گا، پھرعبث کیسے ہوا؟

## شقى ازلى كا كفرميس معذورنه مونا:

کوئی یوں بھی نہ جھے کہ جب اللہ تعالیٰ نے ان کے بارے میں ایمان نہ لانے کے سلسلہ میں یے خبر دیدی، اور اللہ تعالیٰ کی خبر کے خلاف کچھ بھی ہونا محال ہے تو اب ایمان نہ لانے میں ان کو معذور سمجھا جائے۔ یہ فرمانا بالکل ایسا ہی ہے جیسے طبیب حاذق، دق (ٹی بی) کے مرض میں مبتلا شخص کے بارے میں کہے کہ اس کا مرض آخری درجہ میں پہنچ گیا ہے، اب یہ اچھانہ ہوگا۔ فوا ہزہے کہ وہ شخص اس طبیب کے کہنے سے مرض میں مبتلا نہیں ہوگیا، وہ تو اپنی کسی باحتیا طلی کے سبب پہلے سے اس کیفیت سے دوجار ہو چکا ہے۔ اب طبیب کا یہ کہنا خود اس کے اس حالت سے دوجار ہونے کی وجہ سے ہے۔ اس طرح یہاں سمجھنا جا ہے کہ اس کا فرکا ایمان کے قابل نہ ہونا، اللہ تعالیٰ کے خبر دینے سے نہیں ہوا، بلکہ خود اللہ تعالیٰ کا بی خبر دینے سے نہیں ہوا، بلکہ خود اللہ تعالیٰ کا بی خبر دینے اس کی مفت خود اس کی شرارت اور حتی کی فالفت وعناد کے سبب پیدا ہوئی ہے۔ جبیا کہ دیکھا جا تا ہے کہ جب آدمی کسی کی مخالفت پر آمادہ و کمر بستہ ہوجا تا ہے اور

ہرونت اس کوشش میں رہتا ہے تو موافقت اور مصالحت کی صلاحیت واستعداد کھٹی چلی جاتی ہے، جتی کہ بالکل نیست و نابود
ہوجاتی ہے۔ اس طرح اللہ تعالی نے ہر محف میں اس کی پیدائش کے ساتھ قبول جن کی استعداد رکھی ہے، جبیا کہ حدیث
میں آیا ہے، مگر میخص خود اپنی نفسانی خواہش اور خود غرضی کی وجہ سے جن کی مخالفت کرتا ہے، حتی کہ وہ استعداد فنا ہوجاتی
ہے۔ اس وقت وہ ایسی حالت میں ہوتا ہے کہ طبیب روحانی کہہ سکے کہ اب میری کو قبول نہ کر ہے گا، کیونکہ اس کی استعداد
درست نہیں رہی ، اس طرح اب اس میں کوئی عقلی اشکال نہیں رہا۔

﴿ خَتُمَ اللهُ عَلَا قُلُوَيِهِمْ وَعَلَا سَنْعِهِمْ وَعَلَا أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةً وَ وَلَهُمْ عَذَا بُ عَظِيْمُ وَ ﴾ الله تعالى نے ان كے دلوں پر بندلگاديا ہے، اور ان كے كانوں پر اور ان كى آئھوں پر پردہ ہے، اور ان كے لئے بردى سناہے۔

ف: اس میں بھی اس متم کے شبہ کی تخبائش نہیں کہ اللہ تعالی نے جب خودان کے حواس کو ماؤف کر دیا تو اب وہ معذور ہوگئے۔ اصل بات یہی ہے جیسا کہ اوپر بیان ہو چکا کہ انھوں نے شرارت اور عناد کر کے خودا ہے اختیار سے اپنی قبول تن کی استعداد پر باد کر لی ہے، اب استعداد کی اس تباہی کے ذمہ دار تو وہ خود ہی ہیں، مگر چونکہ بندوں کے تمام افعال کا خالق اللہ سجانہ وتعالی ہوئے اللہ سجانہ وتعالی ہوئے اللہ سجانہ وتعالی ہوئے اللہ سجانہ وتعالی ہوئے اداری میں اپنے خالق ہونے کو بیان کر دیا کہ جب وہ استعداد کی تباہی کے فاعل ہوئے اور اس کوخود اپنے ارادہ سے اختیار کرنا چاہا تو ہم نے بھی ان کے قلوب وغیرہ میں بداستعدادی کی وہ صلاحیت پیدا کردی۔ بندلگانے سے اس بداستعدادی کی وہ صلاحیت پیدا کردی۔ بندلگانے سے اس بداستعدادی کی بیدا کرنا مراد ہے۔ سویہاں بھی ان کا پیغل اس ختم کا سبب ہوا۔ ختم الہی اس فعل کا سبب ہوا۔ ختم الہی اس فعل کا سبب ہوا۔ ختم الہی اس فعل کا سبب ہوا، سطرح ان کی معذوری کی کوئی وجنہیں۔

## امرتكوين كے مطابق استعداد كى مثال:

اس فرمانِ اللی کی مثال ایس ہے جیسے کسی شریف امیر نے رحم وکرم کے جذبہ سے کسی مفلس کی تخواہ سورو پے مقرر کردی، مگروہ ناقدرشناس ان روپیوں کو آتے ہی کسی کویں یا دریا بیس پھینک آتا ہے، جو نہاس کے کام آویں نہ کسی دوسر سے کے۔اس امیر نے چند باراسے اس نامعقول حرکت سے منع بھی کیا، مگر اس نے بات نہ مانی اور نہ ہی ہے امیر نے وہ تخواہ بند اس حرکت سے باز آجائے گا۔اب چونکہ ایسے شخص کورو پے دینے سے کوئی بھی فائدہ نہ ہوگا، اس لئے امیر نے وہ تخواہ بند کردی۔اورافسوسناک بات یہ کہ اس شخص کو اس تخواہ بند کردی۔اورافسوسناک بات یہ کہ اس شخص کو اس تخواہ کے بند کرنے کا بھی پہھٹم وافسوس نہ ہوا، نہ اس نے پچھ معذرت کی۔ اس وقت وہ امیرا پی رعایا کو اطلاع دینے کی غرض سے کہے کہ جب اس نمک حرام نے ہمارے عطیہ کی ایسی ناقدری کی تو ہم نے بھی وہ تخواہ بند کرلی۔ ہر شخص بچھسکتا ہے کہ اس مثال میں مورد ملامت خودوہی نمک حرام ہوگا نہ کہ آتا ہے کریم ۔ اس طرح اس مضمون کو بچھ لینا چا ہے۔

# خلق وفعل کی حقیقت کی ایک مثال کے ذریعہ توضیح:

اب فعل وخلق اوران کی حقیقت میں جوفرق ہے اس کو بچھنا ضروری ہے۔ اس کی مثال ایس ہے کہ ایک بڑا پھر ہے جے زید جو کہ آقا ہے، تنہا آسانی سے اٹھاسکتا ہے، مگر وہ عمر وسے جو کہ غلام ہے، ہاتا بھی نہیں۔ زید عمر وسے کہتا ہے کہ اس پھر کا اٹھانا ہمارے قانون میں جرم ہے اوراگر چاس کو کو گی اٹھانہیں سکتا، مگر ہم نے بطورامتحان سیہ طے کیا ہے کہ جواس کو اٹھانے کے ارادہ سے ہاتھو لگا تا ہے، ہم اسے اٹھوا دیے ہیں، مگر بیا ٹھانا اس کاعمل اس کے قرار دیا جاتا ہے کہ اس نے ارادہ کیوں کیا، جس کی وجہ ہے ہم نے اٹھوایا۔ اگر وہ ارادہ نہ کرتا تو ہم اس پھر کو نہ اٹھوا تے اور وہ مجرم قرار نہ دیا جاتا۔ اب زید کے اس قانون اور معمول ہے آگا وہ ونے کے بعد عمر و نے پھر کے پاس پنج کراس کو اٹھانے کے ارادہ سے ہاتھو لگایا اور اٹھانے کی کوشش کی، معمول ہے آگا وہ ونے کے بعد عمر و نے پھر کے پاس پنج کراس کو اٹھانے کے ارادہ سے ہاتھو لگایا اور اٹھانے کی کوشش کی، تب زید نے اپنے معمول کے مطابق فوراوہ پھر اٹھوا دیا۔ اس صورت میں ظاہر ہے کہ ہر مجھود ارتخص عمر وہ ہی کو مجرم قرار دے گا، زید کو کوئی الزام نہیں دے سکتا۔ اس طرح می سجانہ و تعالی نے اپنے بند کوارادہ اور کسب کی قوت عطافر مائی ہے، مگر وہ ایجاد فعل کے لئے کائی نہیں۔ اللہ تعالی نے اپنا معمول مقرر کیا کہ جب بندہ کی فعل کا ارادہ کرتا ہے تو اللہ تعالی اس فعل کو بیدا کر دیتا ہے، پس نہ کورہ بالامثال کے مطابق جو پھراعتر اض ہے، وہ بندہ پر ہے، اللہ تعالی سجانہ پاک ومنزہ ہے۔

# فعل کے بتیج ہونے پر قیاس کر کے خلق کے بتیج ہونے کے شبہ کا ازالہ:

اگریشبہ وکہ اگرفتیج فعل کاار تکاب فتیج ہے تو فتیج کاخلت بھی تو فتیج ہونا جائے۔ یہ قیاس غلط ہے، کیونکہ فعل فیج اس کے فتیج ہے کہ اس میں مفاسد غالب ہیں اور اس کے فعل میں کوئی حکمت واقعی تھے نہیں ہے۔ بخلاف فلق فتیج کے کہ اس میں مضاحیت ہیں مفاسد غالب ہیں البتہ ان حکمتوں کا تفصیلی علم ہر خص کوئہیں ہوتا، مگر کسی شے کاعلم نہ ہونے سے خود اس شے کا معدوم ہونالاز منہیں آتا، فعل فتیج میں حکمت نہونے اور خلق فتیج میں حکمت موجود ہونے کے لئے صرف یہ اجمالی دلیل کافی ہے کہ اللہ تعالی اہل عقل فقل کے زویک متفقہ طور پر حکیم ہے اور حکیم کا کوئی فعل حکمت سے خالی نہیں ہوتا، اور فعل فتیج خود ان کا خود اللہ تعالی نے منع کیا ہے، تو لازی طور پر فعل فتیج حکمت سے خالی ہے، اس کے حکیم نے منع کیا ہے۔ اور خلق فتیج خود ان کا فعل ہے تو لازی طور پر اس خلق میں کوئی حکمت ہوگی، اسی لئے اس کو اختیار کیا۔ اس فرق کو بھینے سے بہت سے شبہات قعل ہے دو فع ہوجاتے ہیں۔

## بنده كافعال مين اراده كى تا تير معلق شبكا زاله:

اگریشبه(۱) ہوکہ اگر چیفل فتیج بندہ کے ارادہ کے نتیجہ میں ہوتا ہے اوراس لئے خالق پرکوئی الزام نہیں آتا ، مگراس فعل کے ساتھ ارادہ خداوندی کا جوتعلق ہے وہ تو ارادہ بدکا نتیجہ بیں ، بلکہ خود بندہ کا ارادہ اس کا نتیجہ ہے ، تو اب اشکال پھرلوٹ (۱) خلاصہ اعتراض کا بیہے کہ ارادہ خداوندی ارادہ عبد وفعل عبد دونوں پر مقدم ہے ، کیونکہ اول ارادہ خداوندی ہوتا ہے کہ بندہ ← آئے گا۔ توبیشبہ بھی ندکورہ بالا تقریر سے زائل ہوگیا، کیونکہ وہ ارادہ خدادندی ہزار ہاہزار مسلحتوں پر مشتمل ہے،اس لئے وہ فتبے نہیں، بخلاف فعل عبد کے کہ وہ مفاسد کی وجہ سے نتیج ہے۔

# بنده کے اختیار کی نفی کے شبکا از الہ:

اگریہ شبہ ہوکہ اگر چہ اللہ کے ارادہ اور خلق سے کوئی قباحت لازم نہیں آتی گر بندہ کا غیر مختار ہونا لازم آگیا تواس کا جواب یہ ہے کہ ارادہ خداوندی خاص اس طریق سے متعلق ہوا ہے کہ بندہ خودا پنے اختیار سے بیغل انجام دے گا،اس لئے بندہ کے اختیار کا وجود تو اور بھی زیادہ تاکید کے ساتھ ثابت ہوگیا، وہ مسلوب اور معدوم نہیں ہوا۔ جبیبا کہ خودارادہ خداوندی یعنیا افعال خداوندی کے ساتھ متعلق ہے اور پھر بھی اہلِ ملت کے نزدیک متفقہ طور پر اللہ تعالی اپنے افعال میں غیر مختار نہیں ہے، پس اللہ تعالی کے فضل سے، تقدیر سے متعلق تمام اشکال دور ہو گئے، گرفہم وانصاف اور حق کی طلب شرط ہے۔

#### تقذیرے متعلق شبہات کامختصر واطمینان بخش تقریر کے ذریعہ ازالہ:

یہ تفصیل اس شخص کی رعایت ہے تھی گئی ہے جس کو اپنے آپ شبہ پیدا ہوجائے، ورنہ خالی الذہن کے لئے اس تفصیل کی ضرورت نہیں۔اسی طرح جس کے ذہن میں اس تفصیل کے بحد بھی کوئی وسوسہ پیدا ہو، اسے بھی آگے غیر ضروری الجھن میں پڑنا جا ترنہیں، بلکہ ان دونوں قتم کے لوگوں کے لئے بیعقیدہ قائم کر لینا کافی ہے کہ اللہ تعالیٰ ما لک ہے اور ما لک کو بحثیت میں پڑنا جا ترنہیں، بلکہ ان دونوں قتم کے لوگوں کے لئے بیعقیدہ قائم کر لینا کافی ہے کہ اللہ تعالیٰ ما لک کی حصہ بیں اپنی ملکیت میں ہر طرح کے تصرف کا مکمل اختیار حاصل ہے، جیسے کوئی شخص زمین کے کسی حصہ پر کوئی شاندار عمارت تعمیر کردے، جس میں مختلف درجات ہوں، کسی حصہ میں اپنی نشست گاہ بنائے جے ہزاروں قتم کے ساز وسامان سے آ راستہ کرے۔ دوسرے حصہ میں بیت الخلایا کوڑا گھر بنادے، جہاں روزانہ سیکڑوں کوئنان نجاست ڈالی جائے ہا تھا کہ اس سزا کا مستحق قرار دیا گیا اور زمین کے فلاں حصہ نے کیا جرم کیا تھا کہ اس سزا کا مستحق قرار دیا گیا اور زمین کے فلاں حصہ نے کیا اجرم کیا تھا کہ اس سزا کا مستحق قرار دیا گیا اور زمین کے فلاں حصہ نے کیا انجام کا کام کیا تھا جو اس عنایت کا اہل قرار پایا؟ ہرصا حبِ عقل ودائش بہی کے گا کہ ما لک کو اختیار ہے، جہاں جوچا ہے بنائے گا۔

#### منافقول كے حالات:

ربط: یہاں پہنچ کران لوگوں کا ذکر بھی ختم ہوگیا جوقر آن اور دین کونہ زبان سے مانے تھے نہ دل سے۔اب ان لوگوں

← یوں ارادہ کرے اس کے بعد بندہ ارادہ کرتا ہے، پھراس پر خاتی فعل مرتب ہوتا ہے، پھراس پر بندہ کی جانب سے کسب فعل ہوتا
ہے، پس درحقیقت فعل عبد مرتب ہے خاتی پر،اوروہ مرتب ارادہ عبد پر،اوروہ مرتب ارادہ باری پر ہے، لہذا اثر یعنی فعل عبدوارادہ عبد اگر فتیج ہونا چا ہے اور تقریر جواب ظاہر ہے البنیان

(۱) البته اتناشبه باقی رہتا ہے کہ کم از کم اس مالک کی نسبت اگر اس نے عمدہ قطعہ زمین میں پا خانہ بنایا ہے تو یہ کہہ سکتے

کابیان ہے جو کسی مصلحت یا دباؤ کے سبب زبان سے مانتے تھے، مگر دل سے بالکل نہ مانتے تھے۔ایسے لوگول کوشریعتِ اسلامیہ کی اصطلاح میں منافق کہاجا تاہے۔

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ امَنَا بِاللهِ وَ بِالْيَوْمِ الْاَخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِيْنَ ۞ يُخْدِعُونَ اللهَ وَ اللهَ وَ اللهَ وَ اللهَ وَ اللهَ وَ اللهَ مَا اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ وَمِنْ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ وَمِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ وَاللهُ مَرَضًا وَلَهُمْ عَذَابُ اللهُ وَاللهُ مَا اللهُ مَرَضًا وَلَهُ مُنْ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَرَضًا وَاللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ وَاللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَا اللهُ مَاللهُ مَا اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَا اللهُ مَنْ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَنْ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ اللهُ مَا اللهُ الل

ترجمہ: اورلوگوں میں بعضے ایسے ہیں جو کہتے ہیں ہم ایمان لائے اللہ پراورآ خری دن پر ، حالانکہ وہ بالکل ایمان والے نہیں ، چالبازی کرتے ہیں اللہ سے اوراُن لوگول سے جوایمان لاچکے ہیں ( یعنی محض چالبازی کی راہ سے ایمان کا اظہار کرتے ہیں ) اور واقع میں کسی کے ساتھ بھی چالبازی نہیں کرتے بین ذات کے ، اور وہ اس کا شعور نہیں رکھتے ، ان کے دوں میں بڑا مرض ہے سواور بھی بڑھا دیا اللہ تعالی نے ان کومرض اور ان کے لئے سزا ہے در دنا ک ہے اس وجہ سے کہ وہ جھوٹ بولا کرتے ہے۔

تفسیر: اوربعض لوگ ایسے بھی ہیں جو کہتے ہیں'' ہم اللہ پر اور آخری دن پر ایمان لائے' والانکہ وہ بالکل بھی ایمان والے نہیں ہیں (بلکہ) وہ اللہ سے اور ان لوگول سے جو ایمان لا چکے ہیں، چال بازی کرتے ہیں (بعنی وہ محض چالبازی کی غرض سے ایمان کا اظہار کرتے ہیں) جبکہ واقعہ میں تو وہ خود اپنی ذات کے سواکسی کے ساتھ بھی چال بازی نہیں کرتے اور وہ اس کا شعور نہیں رکھتے (بعنی اس چال بازی کا انجام خود انہی کو بھگتنا پڑے گا) ان کے دلوں میں بڑا مرض ہے، اللہ تعالی فران کا مرض اور بھی بڑھا دیا۔

فائدہ: لفظِ مرض میں ان کی بداعتقادی وحسد اور ہروفت کا اندیشہ وخلجان سب آگیا، چونکہ اسلام کوروز بہروزتر تی ہوتی جاتی تھی، اس لئے اس کے ساتھ ساتھ ان کے دلول میں بیامراض ترقی پاتے جاتے تھے۔ اور ان کے لئے در دناک سزا ہے، اس وجہ سے کہوہ جھوٹ بولا کرتے تھے (یعنی وہ ایمان کا جھوٹا دعویٰ کیا کرتے تھے)

﴿ يُخْدِعُونَ ﴾ ميں خداع يعنى عال اپنے حقيقى معنى ميں ہے، اس سے خاص اہل ايمان كے بارے ميں جال بازى كرنامراد ہے، خواہ وہ چال اللہ كے سامنے نہ چا اور خواہ ان كا مقصد بھى نہ ہوكہ اللہ كے سامنے چال جائے گى، مگر يہ فعل خود چال ہے كہ اللہ كے سامنے بھى خلاف و اقع امر كا اظہار كيا۔ پھر خداع يعنى چال بازى كى جزاكو بطريق عموم مجاز خداع كہا گيا ہے۔ مرض سے عموم مجاز مراد ليا گيا ہے تا كہ حقيقت بھى اس كا ايك فرد ہوجائے تو انديشہ اور خلجان تو حقيقت بھى اس كا ايك فرد ہوجائے تو انديشہ اور خلجان تو حقيقت خداع كہا گيا ہے۔ مرض سے عموم مجاز مراد ليا گيا ہے تا كہ حقيقت بھى اس كا ايك فرد ہوجائے تو انديشہ اور خلجان تو حقيقت خدائى كى نبست نہيں ہوسكا كہ ايسا امر مناسب نہ تھا تو اس كا جو اب يہ ہوسكا ہے جس كے انعال ميں حكمت سے خلوجمتل ہوا ور انعال خدا وندى چونكہ حكمت سے مرگز خالى نہيں ، اس لئے وہاں يہا حتمال اور يہ ہوال ہى نہيں جيسا كہ اد پر بھى آ چكا ہے ١٢ انبيان

## مرض ہیں اور بداعقادی کومجاز أمرض کہا گیاہے۔

وَإِذَا قِنْلَ لَهُمُ لاَ تُفْسِدُوا فِي الْاَرْضِ قَالُوَّا أَمَّا أَخُنُ مُصْلِحُونَ ۞ الْآ إِنَّهُمُ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَاِنَ لَا يَغْدُونَ ۞ وَإِذَا قِنْلَ لَهُمُ الْمُنُواكِمَا الْمَنَ النَّاسُ قَالُوْا الْنُوْمِنُ كَمَا الْمَنَ السَّفَهَا أَءُ اللَّهُ الْمُنُواقِ وَإِذَا لَقُوا الَّذِيْنَ امْنُواقَالُوَّا امْنَا \* وَ الْكِنْ لاَيغُلُمُونَ ۞ وَإِذَا لَقُوا الَّذِيْنَ امْنُواقَالُوَا الْمَنَا \* وَ الْكِنْ لاَيغُلُمُونَ ۞ وَإِذَا لَقُوا الَّذِيْنَ امْنُواقَالُوَا الْمَنَا \* وَ الْكُونُ السَّفَهُ وَمَا اللَّهُ الل

ترجمہ: اور جب اُن سے کہا جاتا ہے کہ فساد مت کروز مین میں، تو کہتے ہیں کہ ہم تو اصلاح ہی کرنے والے ہیں۔
یادر کھو بے شک یہی لوگ مفید ہیں، کیکن وہ اس کا شعور نہیں رکھتے۔ اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہ تم بھی ایساہی ایمان
کے جب اایمان لائے ہیں اور لوگ و کہتے ہیں کیا ہم ایمان لا کیں گے جیسا ایمان لائے ہیں یہ بیوتو ف ؟ یا در کھو بے شک یہی ہیں ہیوقو ف ، کیکن وہ اس کا علم نہیں رکھتے۔ اور جب ملتے ہیں وہ منافقین اُن لوگوں سے جو ایمان لائے ہیں تو گئے ہیں جہ ہم ایمان لائے ہیں تو ہمنافقین اُن لوگوں سے جو ایمان لائے ہیں تو کہتے ہیں اور جب خلوت میں چہنچتے ہیں اپنے شریر سرواروں کے پاس تو کہتے ہیں، ہم تو صرف استہزاء کیا کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ ہی استہزاء کر رہے ہیں ان کے ساتھ اور ڈھیل دیتے ہیں اُن کو کہ وہ اپنی سرشی میں سرگردال ہور ہے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ اُنھوں نے گراہی لے لی، بجائے ہدایت کے ہو صود مند نہ ہوئی ان کو کہ وہ اپنی سرشی میں سرگردال ہور ہے ہیں۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ اُنھوں نے گراہی لے لی، بجائے ہدایت کے ہوایت کے مشابہ ہم ہمانی ان کو کہ وہ اپنی سرشی میں سرگردال ہوائی آگ نے اس شخص کے گرداگردگی سب چیزوں کو ، ایسی حالت میں میں ہیں ہیں ہوائی حالت اس شخص کی طرائے نہ ہوں۔ بہرے ہیں، میں سلب کرلیا ہواللہ تعالیٰ نے ان کی روشنی کو اور چھوڑ دیا ہوان کو اندھیروں میں کہ و کیستے ہوائے نہ ہوں۔ بہرے ہیں، موریا ہوں۔ بہرے ہیں، اندھے ہیں، سویدا برجوع نہ ہوں گے۔

تفیر:﴿ وَإِذَا قِنْكَ لَهُمُ لَا تُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ ۚ قَالُواۤ الْآمَا نَحْنُ مُصُلِحُونَ ﴿ وَاور جبان سے كَها جاتا ہے كرزمین میں فسادمت كروتو كہتے ہیں: ہم تو صرف اصلاح ہی كرنے والے ہیں۔

فا کدہ: لیعنی جب ان کی ان منافقانہ کارروائیوں سے مختلف انواع واقسام کے نسادو فتنے وقوع میں آنے گئے، جبیبا کددیکھا جاتا ہے کہ منافق کی وجہ سے ہمیشہ فسادہی بڑھتا ہے۔ یہاں ان کا کوئی مستقل فسادمراز ہیں ہے، جس کووہ کرتے ہیں، بلکہ مرادیہ ہے کہتم بیفاق چھوڑ دوجوفساد کا سبب بنتا ہے۔ کسی خیرخواہ نے انہیں سمجھانے کی کوشش کی کہ ایسی کارروائی فساد کا سبب ہوتی ہے، اس کوچھوڑ دوتو وہ اس کے جواب میں خود کو صلح بتاتے ہیں۔ غرض ان کی کندوجنی یا شرارت اس حد

تك بروه گئى ہے كہ وہ فساد كواصلاح كہتے ہيں۔﴿ اللَّ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُ وْنَ وَلَكِنْ لِلَّا يَشْعُدُونَ ۞ ﴾ يادر كھو بيثك يبي لوگ مفسد ہيں، كيكن بياس كاشعوز ہيں ركھتے۔

فائدہ: منافق لوگ ایسی بے باکانہ گفتگوان غریب مسلمانوں کے سامنے کرگز رتے تھے، جن سے انہیں کوئی اندیشہ نہ تھا اور بااثر لوگوں کے سامنے تو وہی نفاق وخوشامد کی باتیں کرتے رہتے تھے۔ اس تقریر سے بیشہد دور ہوگیا کہ وہ لوگ تو اپنے کفر کو چھپاتے تھے، پھرالیں کفر کی باتیں مسلمانوں سے کیسے کرسکتے تھے۔ اور بیجی اخمال ہے کہ ایسی بات اپنی ہی جماعت سے کرتے ہوں۔ لیکن ظاہراً پہلے اخمال کو اس لئے ترجیح ہے کہ بیقول آمِنُو اُ کے جواب میں ہے اور آمَنُو اُ کا خطاب خودان کی جماعت کی طرف سے نہیں ہوسکتا۔

﴿ وَإِذَا كَقُوا الّذِيْنَ اَمُنُوْا فَالُوْا اَمُنَا اَوَ اِذَا حَلُوا اِلّى شَيْطِيْنِهِمْ ۖ قَالُوْا اِنَّ مَعَكُمْ لِ اِنْهَا نَحْنُ مُمُسَتَهْ وَوُونَ ﴿ هَا وَوه مِنافَق جبان لوگوں سے ملتے ہیں جوایمان لاۓ ہیں، او کہتے ہیں: ہم ایمان لے ہیں، ہم تو صرف استہزاء کیا جب این شریر مرداروں کے پاس خلوت میں پہنچتے ہیں تو کہتے ہیں: ہم بیشک تمہارے ساتھ ہیں، ہم تو صرف استہزاء کیا کرتے ہیں۔ فی: یعنی ہم مسلمانوں سے تسخواوراستہزاء کے طور پر کہدد ہے ہیں کہ ہم ایمان لاۓ ہیں۔ ورنہ ہم دل سے قو تمہارے ہی ہم مشرب ہیں۔ اللہ نے ان سے پہلے بھی ان کا بیقول 'نہم ایمان لاۓ' نقل فرمادیا ہے اور یہاں پھر نقل کیا ہم ہمارے کو گراروہ ہے جہال اعادہ میں کوئی اوری غرض نہ ہو، جبکہ یہال ایسانہیں ہے۔ پہلے مقام پر ان کاعقیدہ بیان کرنا مقصود تھا کہ گووہ ذبان سے ایمان کا وقوی کرتے ہیں، مگر ان کے دل میں ایمان نہیں ہے۔ اور یہال ان کا عقیدہ بیان کرنا مقصود تھا کہ گووہ ذبان سے ایمان کا وقوی کرتے ہیں، مگر ان کے دل میں ایمان نہیں ہے۔ اور یہال ان کا طرح تکر ارنہ ہوئی۔ اور سارے قرآن میں جہال جہال تکرار معلوم ہوتی ہے، وہال اغراض میں ایسانی تفاوت ہے۔ مسلمانوں سے کیا استہزاء کرتے ہیں ﴿ اَدْ اُنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ اَنْ کُوسِیْ اِنْ کُوسِیْ الله تعالیٰ ہی استہزاء کرد ہم ہیں اور ان کو دھیل وی وی سے جاتے اللہ تعالیٰ ہی استہزاء کرد ہم ہیں اور ان کو دھیل وی کے ساتھ اللہ تعالیٰ ہی استہزاء کرد ہم ہیں اور ان کو دھیل وی دیے ط

(١) لعني آيت مي جمله بمدهم الي معطوف عليه الله يستهزء بهم كابيان إرتبيان)

جاتے ہیں کہ وہ اپنی سرکشی میں جران وسرگرداں ہورہے ہیں۔ف: وہ استہزاء یہی ہے کہ ان کومہلت دے دی گئی ہے کہ جب خوب کفر میں کامل ہوجا نیس اور جرم علین ہوجائے ،اس وقت دفعة کیڑ لئے جائیں، چونکہ یہ معاملہ ان کے استہزاء کے مقابلہ میں تھا، اس لئے اس کو بھی استہزاء کہہ دیا گیا۔﴿ اُولِیاکَ الَّذِیْنَ الشَّنَدُوُ الصَّلَاةَ بِالْهُ لَٰ عَمَا رَبِحَتُ اِبِّحَتُ اللّٰهِ مِن تَفَاء اس کئے اس کو بھی استہزاء کہہ دیا گیا۔﴿ اُولِیاکَ الَّذِیْنَ الشَّنَدُوُ الصَّلَاةَ بِالْهُ لَٰ عَمَا رَبِحَتُ اِبِحَتُ اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ مِن اللّٰهِ اللّٰهِ بِاللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ بِاللّٰهُ وَمَاکَ اُنُوا مُن خَمَا اِبْنَ کَ ﴾ بیوہ لوگ ہیں کہ انھوں نے ہدایت کے بجائے گراہی لے لی اور چیارت ان کے لئے سودمند نہ ہوئی اور نہ بیٹھیک طریقہ پر چلے ۔ف: یعنی انہیں تجارت (۱) کا سلیقہ نہ ہوا کہ ہدایت جیسی انہیں چیوڑ دی اور گراہی جیسی بری چیز لے لی ۔

# منافقول کی پہلی مثال:

﴿ مَثَلُهُمُ كَمَثَلِ الّذِى الْمَتَوْقَلَ نَارًا ، فَلَمَّ أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللهُ بِهُوْرِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلَمْتٍ لاّ يُنْصِهُ فَنَ ﴿ اللهُ مِنْ وَلِهِمْ وَتَرَكَهُمْ فِي ظُلَمْتٍ لاّ يَنْصِهُ فَنَ ﴿ اللهُ اللهُ

<sup>(</sup>۱) مطلب بیر کہ آیت میں ﴿ وَمَا کُنُواْ مُنْهَ تَکِ بِنِنَ ﴾ سے ہدایت دین مراد لینے کی ضرورت نہیں ہے کہ اس کی نفی ہو بلکہ نفی تجارت میں ہدایت کی ہے کہ انھیں تجارت کرنے کا ڈھنگ بھی نہیں آتا ( بنیان )

<sup>(</sup>٣) تولدان کی روشن الخ، یہ جمع اس اعتبار سے ہے کہ وہ خص اپنے ہمراہیوں سمیت مراد ہے، چنانچ تغییر میں اس کی تصریح بھی کردی ہے، اور چونکہ ﴿ حَوْلَهُ ﴾ میں مفرد کی ضمیر ہے اور ﴿ بِنُوْرِهِمْ ﴾ میں جمع کی ضمیر ہے۔ اس لئے دونوں جگہ ترجمہ اس کے مطابق کیا گیا۔

ہیں، اندھے ہیں۔ سواب بیرجوع نہ ہول گے۔

فائدہ: لیمی تق سے بہت دورہوگئے ہیں کہ ان کے کان حق بات سننے کے قابل ندرہے، ان کی زبان حق بات کہنے کے لائق ندرہی، آئکھیں راوحق دیکھنے کے کام کی ندر ہیں، سواب ان کے حق کی طرف رجوع ہونے کی کیا امید ہے؟ منافقوں میں دوسم کے لوگ تھے، بعض تو خوب دل کھول کر کفر کوا ختیار کئے ہوئے تھے، بید کورہ مثال تو ان کی تھی کہ بالکل اندھیرول میں رہ جانے والوں کے مثابہ قرار دیے گئے، بعض ایسے تھے کہ ابھی انہیں اسلام کے حق ہونے میں بھی بھی تر ددہوتا تھا۔ اوراس کی خوبیاں دیکھ کے کھادھر میلان ہونے گئا تھا، گر پھر جب نفسانی اغراض کا غلبہ وتا تو پھروہ میلان انکار میں بدل جاتا۔ آگے ان کی مثال دیتے ہیں۔

آؤكصَيِّبٍ مِن السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمْتُ وَرَعْلُ وَبَرْقُ يَجْعَلُونَ آصَابِعَهُمْ فِيَ اذَانِهُمْ مِّنَ الصَّوَاعِقِ
حَذَرَ الْبَوْتِ، وَاللهُ مُحِيْظُ بِالْكِفِمِيْنَ ﴿ يَكَادُ الْبَرْقُ يَخْطَفُ اَبْصَارَهُمْ، كُلَّمَا آضَاءً لَهُمْ مَّشُوا فِيْهِ ذَوَاذَا آطُلَمَ عَلَيْهِمْ فَامُوا ، وَلَوْشَاءَ اللهُ لَنَ هَبَ لِسَمْعِهِمْ وَابْصَارِهِمْ اللهَ على كُلِّ فَيْهِ قَدِيْرُهُ ﴿ وَاذَا آطُلُمَ عَلَيْهِمْ فَامُوا ، وَلَوْشَاءَ اللهُ لَنَ هَبَ لِسَمْعِهِمْ وَابْصَارِهِم اللهَ على كُلِّ اللهَ على كُلِّ اللهُ عَلَى عُلْ اللهُ عَلَى عُلْ اللهَ عَلَى كُلِّ اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهُ عَلَى عَلَى

ترجمہ: یا (ان منافقوں کی الیم مثال ہے) جیسے بارش ہوآ سان کی طرف سے، اس میں اندھیری بھی ہواور رعدو برق بھی، جولوگ اس بارش میں چل رہے ہیں وہ تھونسے لیتے ہیں اپنی انگلیاں اپنے کانوں میں کڑک کے سبب اندیشہ موت سے۔اور اللہ تعالی احاطہ میں گئے ہوئے ہیں کافروں کو۔ برق کی بیھالت ہے کہ معلوم ہوتا ہے کہ ابھی ان کی بیٹائی اس نے لی جہاں ذراان کو بجل کی چمک ہوئی تو اس کی روشنی میں چلنا شروع کیا اور جب اُن پرتار کی ہوئی تو پھر کھڑے کے کہ جہاں ذراان کو بجل کی چمک ہوئی تو اس کی روشنی میں چلنا شروع کیا اور جب اُن پرتار کی ہوئی تو پھر کھڑے کے کھڑے رہ ہیں۔

کھڑے رہ گئے،اور اللہ تعالی ارادہ کرتے تو ان کے گوش و چشم سب سلب کر لیتے، بلاشک اللہ تعالی ہر چیز پر قادر ہیں۔

منافقول کی دوسری مثال:

یاان منافقوں کی مثال ایسی ہے جیسے آسمان کی طرف سے بارش ہو، اس میں اندھیرااور تاریکی بھی ہو، اور دعدو برق (کڑک، گرج دبحل) بھی ہو۔ جولوگ اس بارش میں چل رہے ہیں، وہ کڑک وگرج کے سبب موت کے اندیشہ سے اپنے کانوں میں اپنی اٹکلیاں ٹھونے لیتے ہیں اور اللہ تعالی کا فروں کو اپنے احاطہ میں لیے ہوئے ہے۔ بجل کی بیرحالت ہے کہ معلوم ہوتا ہے کہ اس نے ان کی بینائی اب لی۔ جہاں ان کو بجل کی ذراج کہ ہوئی تو اس کی روشنی میں چلنا شروع کر دیا اور جب ان پرتاریکی چھائی تو پھر کھڑے کے کھڑے دوراگر اللہ تعالی ارادہ کرتے تو ان کے کان و آئکھ سب سلب کر لیتے۔ بے شک اللہ تعالی ہر چیز پرقادر ہیں۔

فائدہ: جس طرح بیلوگ بارش کے طوفان میں بھی چلنے سے رک جاتے ہیں، بھی موقع پاکرآ کے چلنے لگتے ہیں، ای

طرح یه منافق غلبهٔ اسلام کی علامتوں کے ہجوم میں بھی نویواسلام کی جھلک کود کیھ کرادھرکو بڑھنے گئتے ہیں اور بھی خودغرضی کی ظلمت میں پڑ کر پھر حق سے رک جاتے ہیں۔اسی مضمون کے شمن میں اخیر میں انہیں ایک دھمکی بھی دے دی گئی کہ اللہ تعالیٰ سب کو اپنی قدرت کے احاطہ میں لئے ہوئے ہیں۔اور ان کے آئکھ وکان (قوت بصارت وساعت) کے سلب کر لینے پر پوری قدرت رکھتے ہیں۔سوت کوچھوڑ کر انہیں مطمئن نہ ہونا چاہئے۔

يَايُهَا النَّاسُ اعْبُلُوا رَبَّكُو الَّذِي خَلَقَكُو وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُو لَعَلَّكُو تَتَقُونَ ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُورُ الْاَرْضَ فِرَاشًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءَ وَالْنَرُلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاخْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرُتِ رِزْقًا لَكُورُ وَلَا تَجْعَلُوا لِلهِ انْدَادًا وَ اَنْتُونُ تَعْلَمُونَ ﴿ وَإِنْ كُنْتُمُ فِي رَبْبِ مِّمَا لَنَّالُونَ عَلَى عَبْدِنَا فَاتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِنْ مُولِ اللهِ وَانْ كُنْتُمُ فِي رَبْبِ مِمَّا لَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَاتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِنْ مُولِ اللهِ وَانْ كُنْتُمُ طِي وَيُنَ ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللّ

ترجمہ: اے لوگو! عبادت اختیار کروا پنے اس پروردگار کی جس نے بنایا تہمارے لئے زمین کوفرش اور آسان کو چکے ہیں، عجب نہیں کہتم دوزخ سے نی جاؤ، وہ ذات پاک ایس ہے جس نے بنایا تمہارے لئے زمین کوفرش اور آسان کو حجب اور برسایا آسان سے پانی، چر پردہ عدم سے نکالا بذریعہ اس پانی کے چلوں کی غذا کوتم لوگوں کے واسطے، پس اب تو مت تھہرا وَاللّٰد پاک کے مقابل اور تم جانتے ہو جھتے ہو۔ اورا گر پھے خلجان میں ہواس کتاب کی نسبت جوہم نے نازل فر مائی ہے، اپنے بندہ خاص پر تو اچھاتم بنالا وَایک محدود کھڑا جو اس کا ہم پلّہ ہو، اور بلالوا پنے حمایتیوں کو جو خدا سے الگ ( تجویز کر رکھے ) ہیں، اگر تم سے ہو۔

ربط: یہاں تک نتیوں قسموں کی جماعتوں کا بیان ہو چکا۔اب سب کوخطاب میں جمع کر کے وہ کام بتایا جارہا ہے جسے انجام دینے کے لئے یہ کتاب مقدس نازل کی گئی ہے۔جس کے دواصول ہیں: (۱) تو حیداور (۲) تصدیق رسالت۔پہلے تو حیدکامضمون بیان کیا جارہا ہے۔

# توحيد كاتعليم:

﴿ يَا أَيْهَا النَّاسُ اعْبُلُوا النِّكُوُ الّذِي حَلَقَكُوُ وَالّذِينَ مِنْ قَبْلِكُوْ لَعَلّكُوْ تَتَقُونَ ﴿ اللهِ ال

مقابل (شریک) مت کھہراؤ۔ف: لیعنی اس بات کو جانتے ہو کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی تصرفات کرنے والانہیں تو اس صورت میں بیکب زیب دیتا ہے کہ اللہ کے مقابلہ میں دوسروں کو معبود بناؤ۔

# رسالت کی دلیل:

فَإِنْ لَوْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَ الْحِجَارَةُ ﴿ اَعِدَتُ لِلْكَفِي بُنَ ﴿

ترجمہ: پھراگرتم بیکام نہ کر سکے اور قیامت تک بھی نہ کرسکو گے تو پھر ذرا بچتے رہودوزخ سے جس کا ایندھن آ دمی اور پھر ہیں، تیار ہوئی رکھی ہے کا فروں کے واسطے۔

#### كافرول كوڈرانا:

پھراگرتم ہیکام نہ کرسکواور قیامت تک بھی نہ کرسکو گے تو پھر بچتے رہودوز نے (کی آگ) سے جس کا ایندھن آ دمی اور پھ پھر ہیں، وہ تیار کھی ہوئی ہے کا فرول کے واسطے ف۔ یہ من کر کہ قیامت تک بھی نہ کرسکو گے، کیسا جوش وخروش اور پھ وتاب نہ آیا ہوگا اور کوئی دقیقہ عی کا کیوں اٹھار کھا ہوگا۔ پھر عاجز ہوکرا پناسا منہ لے کر بیٹھ رہنا قطعی دلیل ہے کہ قرآن مجید معجزہ ہے۔ اور عادت کے لحاظ سے میامر محال ہے کہ کسی نے پچھ کھا ہوا وروہ می ہوگیا ہو، کیونکہ قرآن مجید کے حامی ہرزمانہ میں کم رہے ہیں، جب یہ محفوظ چلا آتا ہے تو اس تحریر کے حامی و مددگار تو قرآن کی مخالفت میں ہرزمانہ میں حامیانِ قرآن

## تعداد میں زیادہ ہی تھے، وہ کیے ضائع ہوسکتا تھا،اس لئے بیاحمال بالکل لغوہ۔

وَلَيْقِرِ الَّذِينَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ آنَ لَهُمُ جَنَّتٍ تَجُرِى مِنْ تَعُنْتِهَا الْاَنْهُمُ وَكُمَّا رُزِقُوَامِنُهَا مِنْ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ آنَ لَهُمُ جَنَّتٍ تَجُرِى مِنْ تَعُنْتِهَا الْاَنْهُمُ وَكُمَّا الْإِنْ وَلَا اللَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبُلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهًا وَلَهُمُ فِيهَا الْوَاجُ مُطَهَّرَةً وَهُمُ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ مُنَا اللَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبُلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهًا وَلَهُمُ وَيُهَا الْوَاجُ مُطَهَّرَةً وَهُمُ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُعَلِقًا اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنَا اللَّذِي وَلَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ

تر جمہ: اور خوشخری سناد یجئے آپ اے پیغمبران لوگوں کو جوائیمان لائے اور کام کیے ایچھے، اس بات کی کہ بے شک ان کے واسطے پہشتیں ہیں کہ چلتی ہوگی ان کے بنچے سے نہریں، جب بھی دیئے جادیں گے وہ لوگ ان بہشتوں میں سے کسی پھل کی غذا تو ہر بار میں بہی کہیں گے کہ بیتو وہ ہی ہے جوہم کو ملاتھا، اس سے پیشتر، اور ملے گا بھی ان کو دونوں بار کا پھل ملتا جلتا، اور ان کے واسطے ان بہشتوں میں ہمیشہ کو بسنے والے ہو نگے۔ ان کے واسطے ان بہشتوں میں ہمیشہ کو بسنے والے ہو نگے۔ ربط: آیت بالا میں شکرین قرآن کے لئے وعید تھی، اب اس آیت میں شلیم کرنے والوں کو خوش خبری سنائی جاتی ہے۔ مؤمنوں کو بشارت:

اورا ہے پیغیر! آپان لوگول کوخو تخری سناد ہے جوابیان لائے اورانھوں نے اجھے کام کے ،اس بات کی کہ بیٹک ان کے واسط جنتیں ہیں، جن کے بیچے سے نہریں بہتی ہوں گی، جب بھی ان لوگول کوان جنتوں میں سے کسی پھل کی غذادی جائے گی توہر باریمی کہیں گے کہ بیتو وہی ہے جو ہمیں اس سے پہلے ملاتھا۔اور انہیں ملے گا بھی دونوں بار کا پھل ملتا جاتا۔اور انہیں ملے گا بھی دونوں بار کا پھل ملتا جاتا۔اور ان کے واسطے ان جنتوں میں ہمیشہ بسنے والے ہوں گے۔ فائدہ: سورۃ کے شروع میں جو اہل ایمان کا ذکر تھا، وہاں قرآن مجید کی عظمت و برکت کا بیان کرنا مقصود تھا کہ اس کتاب پاک سے ایسے لیسے لوگول کو ہدایت ملتی ہے تو ایمان کے فضائل کا بیان آگیا تھا اور اس مقام پرخودایمان کے فضائل کا بیان آگیا تھا اور اس مقام پرخودایمان کے فضائل و ثرات کا قصد آبیان فرمانا پیش نظر ہے۔اس طرح مضمون میں کوئی تکرار نہیں ہے۔اور بیہ جوفر مایا کہاں کوملتا جاتا کھل ملے گا توا کشر لطف کے واسطے ایسا ہوگا کہ دونوں بار کے بھلوں کی صورت ایک ہوگی، جس سے وہ جھیں گے کہ یہ بہلی ہی تشم

إِنَّ اللهَ لَا يَسْتَحَى آَنُ يَصْرِبُ مَثَلًا مَا بَعُوضَةٌ فَمَا فَوْقَهَا. فَامَّنَا الَّذِينَ امَنُوا فَيَعُلَمُونَ اللهُ الْحَقُّ مِنْ لَوْمِ وَالْمَا الذِينَ كُفُرُوا فَيَعُولُونَ مَا ذَا آرَا دَ اللهُ بِهِ نَنْ لَوْمَ وَلَكُ مِ يُعْتِلُ بِهِ كَثِيْرًا وَهُولُونَ مَا ذَا آرَا دَ اللهُ بِهِ نَنْ اللهُ عِلْمَا اللهِ مِنْ بَعْدِ مِينَ اللهِ كَثِيرًا وَمَا يُعْلَمُونَ عَهْدَ اللهُ مِنْ بَعْدِ مِينَ اللهُ وَمَا يَعْمُونَ مَا أَمَرُ اللهُ عَلَى اللهُ مِنْ بَعْدِ مِينَ اللهُ وَمَا اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ فَيْ الْأَرْضِ أُولَيِكَ هُمُ الْخُومُ فَنَ قَلْمُ مَنْ وَيُعْمِدُ وَنَ مَا اللهُ مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ فَي الْأَرْضِ أُولِيكَ هُمُ الْخُومُ فَنَ قَلْمَا مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مِنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ مُنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ

ترجمہ: ہاں واقعی اللہ تعالیٰ تو نہیں شرماتے اس بات سے کہ بیان کر دیں کوئی مثال بھی ،خواہ مچھر کی ہو،خواہ اس سے
بھی بڑھی ہوئی ہو،سو جولوگ ایمان لائے ہوئے ہیں خواہ کچھ ہی ہووہ تو یقین کریں گے کہ بیشک بیمثال تو بہت موقع کی
ہے، ان کے رب کی جانب سے ۔اوررہ گئے وہ لوگ جو کا فر ہو بچے ہیں،سوچا ہے کچھ بھی ہوجائے وہ یوں ہی کہتے رہیں
گے کہ وہ کون مطلب ہوگا جس کا قصد کیا ہوگا اللہ تعالیٰ نے اس حقیر مثال سے ۔گمراہ کرتے ہیں اللہ تعالیٰ اس مثال کی وجہ
سے بہتوں کو اور ہدایت کرتے ہیں اس کی وجہ سے بہتوں کو اور گمراہ نہیں کرتے اللہ تعالیٰ اس مثال سے کسی کو،مگر صرف بے
حکی کرنے والوں کو جو کہ تو ڑتے رہتے ہیں اس معاہدہ کو جو اللہ تعالیٰ سے کر بچکے تھے، اس کے استحکام کے بعد۔اور قطع
کرتے رہتے ہیں ان تعلقات کو کہ تھم دیا ہے اللہ تعالیٰ نے ان کو وابستہ رکھنے کا۔اور فساد مچاتے رہتے ہیں زمین میں ،پس
ہوگ یورے خمارے میں پڑنے والے ہیں۔

ربط: يهال تك قرآن مجيد كامع ال كمتعلقات ككلام الهي مونا ثابت موكيا اب يتمحصنا حاسية كمدعى كذمه دوحق ہوتے ہیں: ایک اپنے دعویٰ پردلیل قائم کرنا، دوسرے خالف کی دلیل کا جواب دینا۔ سویہاں قرآن کے کلام الہی ہونے کا دعوی کیا گیا،اس پردلیل تو قائم ہو چکی کہاس کے مقابلہ سے تمام انسان عاجز ہیں،اس سے معلوم ہوا کہ اللہ ہی کا كلام ہوگا۔اب بعض مخالفین اس كے كلام اللى نہ ہونے پر يوں استدلال كرتے تھے كداس ميں بعض بہت سى حقير چيزوں كا ذكرہے، جیسے: مکھی، مکڑی جیسا كه بتوں اور بت برستوں كى تمثيل ميں ان كاذكر آيا ہے، اگريدالله كا كلام ہوتا توالي ذليل وحقیر چیزوں کاس میں کیوں ذکر آتا؟ اس لئے اس مقام کا تقاضہ یہ واکراپنی دلیل قائم کرنے کے بعد مخالفین کی اس دلیل كاجواب دياجائے اور چونكه اعتراض كرنے والول نے اس عنوان سے اعتراض كيا تھا كه توبہ توبہ المحمر كرب اليي چيزول كذكركرنے سے شرماتے نہيں؟ اس لئے اللہ تعالی نے جواب بھی اسی عنوان سے دیا ہے۔ ہاں! واقعی اللہ تعالیٰ اس بات سے نہیں شرماتے کہ کوئی بھی مثال بیان کریں،خواہ مجھر ہو،خواہ اس سے بھی برھی ہوئی ہو،سوجولوگ ایمان لائے ہوئے ہیں، جا ہے کھے بھی ہو، وہ تو یہی یقین کریں گے کہ بیٹک پیمثال ان کے رب کی طرف سے بہت موقع کے مطابق ہے۔ اوررہ گئے وہ لوگ جو کا فرہو چکے ہیں تو جا ہے کچھ بھی ہوجائے، وہ یوں ہی کہتے رہیں گے، وہ کونسا مطلب ہوگا جس کا اللہ تعالی نے اس حقیر مثال سے ارادہ کیا ہوگا۔ اللہ تعالی اس مثال کی وجہ سے بہت سے لوگوں کو گمراہ کرتے ہیں اور بہت سے لوگوں کواس کی وجہ سے ہدایت دیتے ہیں۔اوروہ اس مثال سے سی کو گمراہ نہیں کرتے ،سوائے ان لوگوں کے جو نافر مانی كرتے ہيں،اورجواس معاہدہ كوتوڑتے رہتے ہيں، جواللہ تعالی سے كرچے تھے۔اوراس استحام كے بعدان تعلقات كو توڑتے رہتے ہیں جن کو جوڑ کرر کھنے کا اللہ نے حکم دیا ہے اور زمین میں فساد کرتے رہتے ہیں۔ بدلوگ پورے خسارہ میں يرانے والے ہيں۔

# تمثيل ي تحقيق:

﴿ إِنَّ الله لَا يَسْتَحْنَ أَنْ يَضْنَ مَثَلًا مَا بَعُوضَةً فَهَا فَوْقَهَا، ﴾ إل! واقعى الله تعالى اس بات سے نہيں شرماتے کہ کوئی بھی مثال پیش کردیں، خواہ مجھر ہو، خواہ اس ہے بھی بردھی ہوئی ہو (یعنی حقیر ہونے میں) ﴿ فَاَضَا الّذِينِنَ الْمُنُوّا فَيُعَلَمُونَ أَنْهُ الْحَقَّ مِنْ وَہِمَ \* ﴾ جولوگ ايمان لائے ہوئے ہیں، چاہے بھے بھی ہو، وہ تو یہی یقین کریں گے کہ بیشک بیمثال ان کے رب کی طرف سے بہت موقع کے مطابق ہے۔

فائدہ: وجہ اس کی ظاہر ہے کہ مثال کو اس چیز سے مناسبت ہونی چاہئے جس کی وہ مثال ہے، نہ کہ مثال دینے والے سے مناسبت کو ضروری قرار دیا جائے۔ کیونکہ مثال سے غرض کسی شے کی حالت کی توضیح ہوا کرتی ہے تو جب تک اس شے کے مناسب نہ ہوگی، اس کی حالت کی توضیح کے لئے کافی نہ ہوگی، اس لئے قرآن شریف میں جہال کھی کڑی کا ذکر آیا ہے، بت پرسی کا لچر ہونا اور بتوں کا عاجز و مجبور ہونا بیان کیا گیا ہے۔ اس لئے اس کی مثال میں حقیر وضعیف چیز وں کا لانا مناسب ہوگا یا عرش و کرسی کا لانا زیب دے گا جوت سجانہ و تعالی کی شان کی عظمت کے مناسب ہے جو مثال دینے والے ہیں؟ جس کے پاس ذرا بھی عقل ہوگی، اس کے نزدیک سے بات واضح ہے، اس تقریر سے جو ﴿ اَنَّهُ الْکُتُنُ ﴾ کی تفسیر ہے، معترضین کا شہد ور ہوگیا اور قرآن کی حقانیت کا دعوی اعتراض سے سالم و محفوظ رہا۔

﴿ وَالْمَا الّذِينَ كَفُرُوا فَيْعُولُونَ مَا ذُا اللهُ بِهِنَا مَثَلًام ﴾ الدره گئے وہ لوگ جو کا فرہو چکے ہیں تو چاہے کہ جہری ہوجائے ، وہ یوں ہی کہتے رہیں گے ، وہ کونسامطلب ہوگا جس کا اللہ تعالی نے اس حقیر مثال سے ارا وہ کیا ہوگا۔

فاکدہ: چونکہ ایسی مثال سے ، جو مثال والی چیزی توضیح ہے ، غرض اور مقصد بہت واضح اور بدیہی ہے اور وہ لوگ اس سے ناواقف نہ تھے ، نہ سوال اس غرض سے تعا بلکہ محض شرارت کی غرض سے مثال کی حکمت کی نفی کرنا اور اس کے ساتھ متسخر کرنا مقصود تھا۔ اس وجہ سے جواب میں حکمت کا بیان کرنا بھی ضروری قر ارنہیں پایا ، جس کا بیان جملہ ﴿ اَنَّهُ الْحَقَّ ﴾ میں کرنا مقصود تھا۔ اس وجہ سے جواب میں دوسرا طرز اختیار فر مایا ہے ، جس کا اختیار کرنا ایسے ضدی لوگوں کے مقابلہ ہو چکا ہے۔ اس لئے اللہ تعالی نے جواب میں دوسرا طرز اختیار فر مایا ہے ، جس کا اختیار کرنا ایسے ضدی لوگوں کے مقابلہ میں مناسب ہے۔ اس لئے فر ماتے ہیں کہتم ہے پوچھتے ہو کہ ایسی مثالوں کے بیان کرنے سے اللہ تعالی کا کیا مطلب ہے؟ میں مناسب ہے۔ اس لئے فر ماتے ہیں کہتم ہے پوچھتے ہو کہ ایسی مثالوں کے بیان کرنے سے اللہ تعالی کی وجہ سے بہت سے لوگوں کو گرگراہ کرتے ہیں اور بہت سے لوگوں کو ایسی وجہ سے ہوایت دیتے ہیں۔

فائدہ: اس مضمون کی مثال (۱) ایسی ہے کہ کسی طبیب شفق نے چشمہ کے بہت سارے شیشے تراش تراش کرد کھے کہ

(۱) مثال کا حاصل یہ ہے کہ ذاتی طور پراس کا اثر تو نفع اور ہدایت ہی ہے، گرچونکہ بعض نے اس کو برعکس استعال کیا، اس لئے ان کونقصان پہونچایا اور پیگراہی اور مرض بڑھا تو اس کے برعکس استعال سے، گریداستعال کرنا ہدایت کے آلہ ہے متعلق ب اپنے کر ورنظروالے مریضوں کو تقسیم کرے گا کہ بیان کے لئے باریک اور دور کی چیزیں دیکھنے ہیں مددگار ہوں گے۔ان
مریضوں میں سے ایک کوڑھ مغرفض نے وہ شخشے اٹھا اٹھا کراپی آنکھوں میں چھونے شروع کردیے، جس سے رہی ہی
آنکھیں بھی پھوٹ گئیں، تب اس نے بہ کہنا شروع کردیا کہ بہ چشے تو کسی کام کے نہیں ہیں، بلکہ بہ شخشے کے کلاے آنکھیں بھوڑ ویتے ہیں۔ طبیب نے اس کی بات بن کراسے مجھایا کہ بیاس کے کام کے ہیں، مگروہ اپنی ہی رٹ لگائے جاتا ہے اور جان بوجھ کے طبیب کے اس کی بات بن کراسے مجھایا کہ بیاس کے کام کے ہیں، مگروہ اپنی ہی رٹ لگائے جاتا ہے اور جان بوجھ کے مقد کیا ہے؟
ماتا ہے اور جان بوجھ کر طبیب کی ضد میں بی پوچھے جاتا ہے کہ صاحب!ان شیشوں کے بنانے کا مقصد کی ہے کہ فلال کی آنکھ کی اس صورت میں اس جائل بدد ماغ کو یہی جواب دیا جائے گا کہ ان شیشوں کے بنانے کا مقصد یہی ہے کہ فلال کی آنکھ کی رشنی بڑھا ہر ہوا ہے،
دوشنی بڑھادیں اور تیری آنکھ بھوڑ دیں۔ حالانکہ اصلی غرض صرف روشنی ہی ہے اور جواثر اس بدد ماغ مریض پر ظاہر ہوا ہے،
وہ اس کے غلط استعمال کا نتیجہ ہے۔ اس طرح یہاں اصل مقصد صرف ہدایت ہی ہے، جس کے واسطے قرآن نازل ہوا، مگر یہ دومران تیجہ اس بدد ماغ کے عناد و جہالت کا جواب ہے۔

اس مثال کا حاصل میہ ہے کہ اس کا اثر ذاتی طور پر تو نفع اور ہدایت ہی ہے، گرچونکہ بعض لوگوں نے اس مقصد کے برعکس استعمال کیا ہے، اس لئے ان کوضرر پہنچا، اور بیگر اہی اور مرض بڑھا تو غلط استعمال سے، گریداستعمال کرنا ہدایت کے آلہ سے متعلق ہے، بس اتنے التباس سے اس کی طرف منسوب کردیا گیا اور اس حیثیت سے بیاس کا اثر بالعرض ہوا۔

﴿ وَمَا يُضِلُ بِهَ إِلَا الْفُسِقِينَ ﴿ الْكَبْنُ يَنْقُضُوْنَ عَهْلَ اللهِ صِنْ بَعُلِ عِينْكَاوَهِ وَيَقَطَعُوْنَ مَا الْمُولِيَ فَي الْاَرْضِ الْوَلِيكَ هُمُ الْمُحْمِرُهُنَ ﴿ وَ الروه السمثال ہے كى كو كمراہ بُيل كرتے ہوں ﴿ كَمَا اللهِ يَهِ الْاَرْضِ الْوَلِيكَ هُمُ الْمُحْمِرُهُنَ ﴿ وَ اللهِ كَا عادت نَهِي رَبِي الاَرْضِ الْوَلِيكَ هُمُ الْمُحْمِرُهُنَ ﴾ وادروه اسمثال ہے كى كو كورى الله والله والله والله يعالى سے مِن الله والله كي عادت نهيں روى كا مُحامِلًا معالم والله والله

فرق وامتیاز نہیں کرتے ) اور زمین میں فساد کرتے رہتے ہیں (ویسے ظاہری فساد بھی کرتے ہے، کسی پرظلم کرڈالا، کسی ک آبر وخراب کردی، کسی کی حق تلفی کردی، اور باطنی فساد میں تو سارا ہی وقت صرف کرتے ہے۔ کفر کرنا، رسول اللہ میں ایشی ایشی کے سے عداوت وحسد کرنا، نومسلموں کو بہکاتے رہنا) پس ہیلوگ خسارہ میں پڑنے والے ہیں (کدونیا کی راحت اور آخرت کی نعمت سب ہاتھ سے کھو بیٹھے، کیونکہ عداوت وحسد میں دنیا کا عیش بھی تلخ ہوجاتا ہے، آدمی ہر وقت اس ادھیر بن میں رہتا ہے کہا ہے دشن کو کس طرح گرند کہ بنچائے، اس کی ترقی میں کس طرح رکاوٹ بیدا کرے)

كَيْفَ تَكُفُونَ بِاللهِ وَكُنْتُمُ الْمُواتَّا فَاحْيَاكُو بَمُ يُمِينُكُو ثُورً يُحْيِينُكُو ثُورًا يَعْدِينُكُو ثُورًا يَعْدِينَكُو ثُورًا لَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿ هُوَالَذِي اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّا

ترجمہ: بھلا کیونکرناسیاسی کرتے ہواللہ کے ساتھ، حالانکہ تھے تم محض بے جان، سوتم کو جاندار کیا، پھرتم کو موت دیں گے، پھرزندہ کریں گے ( یعنی قیامت کے دن ) پھران ہی کے پاس لے جائے جاؤگے۔ وہ ذات پاک الی ہے جس نے پیدا کیا تمہارے فائدے کے لئے جو پچھ بھی زمین میں موجود ہے سب کا سب، پھر توجہ فرمائی آسان کی طرف سو درست کر کے بنائے سات آسان، اور وہ سب چیزوں کے جانبے والے ہیں۔

ربط: یہاں تک اس شبہ کے جواب کا سلسلہ تھا جو کفار نے پیش کیا تھا کہ کلام الہی میں ایسی نا قابل قدر چیزوں کا ذکر
کیوں آیا؟ جسے ذکورہ جواب سے بخو بی واضح کردیا گیا۔اب اس مضمون کی طرف رجوع کرتے ہیں،جس کا اس سے اوپر
آیت ﴿ یَا یُنْھَا النّاسُ اعْبُلُ وَا ﴾ میں تو حید کے متعلق ذکر ہوا تھا، جس میں ساتھ ساتھ تو حید کی دلیل بھی بیان فرمائی گئ
تھی،اس آیت ﴿ الّذِنِی جَعَلَ لَکُورُ ﴾ میں اسی مضمون پر کلام کومرتب فرماتے ہیں۔اوراس دلیل کا بھی پھر دوسرے رنگ
میں اعادہ فرماتے ہیں۔

#### كفريرنكير:

جب اللہ تعالیٰ کا مربی اور خالق اور رازق اور حسن ہونے میں یک اویگانہ ہونا دلائل سے ثابت ہو چکا تو پھر بھلا اللہ کے ساتھ ناسیاسی وناشکری کیوں کرتے ہو؟ (کہ اس کے احسانوں کو بھلائے دیتے ہواور غیروں کا کلمہ پڑھتے ہو حالانکہ اس کے عبادت کے استحقاق میں یک اہونے پردلائل قائم ہیں کہ) تم بالکل بے جان تھے (نطفہ میں جان پڑنے سے پہلے) پھر تہمیں جاندار بنایا، پھر تہمیں موت دیں گے، پھر زندہ کریں گے (بعنی قیامت کے دن) پھر انہی کے پاس لے جائے جاؤگے (بعنی قیامت کے دن) پھر انہی کے پاس لے جائے جاؤگے (بعنی قیامت کے میدان سے حساب و کتاب کے لئے بارگاہ میں پیش کئے جاؤگے)

ربط: اس کے بعد اپنے کچھانعامات واحسانات کاذکر فرماتے ہیں کہ اگر دلائل سے کام نہیں لیتے جن میں قوت عقلی صرف کرنے کی ضرورت ہے اور یہ محنت کا کام کون کرے، تو خیر محسن کاحق ماننا توطیعی امرہے، یہی سمجھ کر اللہ تعالیٰ کی طرف

رجوع ہوجاؤ،اس لئے اپنی عام اور خاص نعمتوں کو یا ددلاتے ہیں ،سوعام نعمت بیہ:

## عام نعمتون كابيان:

﴿ هُوالَذِي خَلَقُ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا ، ثُمُّ الْسَوْكَ إِلَى السَّكَاءِ فَسَوْبُ سَهُ سَمُ الْحَوْرِ بِينَ وَهُوَ بِكُلِّ شَكَاءً وَهُو السَّكَاءِ فَسَوْبُ سَلَّم عَلَيْهُ وَهُ وَالْحَدِينَ مِيلَ مُوجُود ہِ (خُواه شَيْعٌ عَلَيْهُ وَ وَهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَ وَهُ وَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ وَهُ وَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ وَهُ وَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ وَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ وَهُ وَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ وَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَ وَهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَا عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَى عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَى عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَى عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَى عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَى عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَى عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَى عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَى عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَى عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَمُ عَلَيْهُ وَعِلَمُ وَعِلَمُ وَعِلَمُ وَعَلَيْهُ وَعِلَمُ عَلَيْهُ وَعَلَيْهُ وَعِلَمُ عَلَيْهُ وَعِلَيْكُوا فَعَلَيْهُ وَعِيْهُ عَلَيْكُوا فَعَلَيْهُ وَعِلَمُ عَلَيْهُ وَعِلَيْهُ وَعِلَالِ

سوال: اوراس پرکوئی پیشبرنہ کرنے کہ پھرسب چیزیں حلال ہونی چاہئیں، کیونکہ سب میں پچھ نہ پچھ تو فائدہ ہے، ہور جواب) میں (جواب) صرف کوئی فائدہ ہونے سے، اس چیز کا قابل استعال ہونالازم نہیں آتا، کیاسمیات قاتلہ (مہلک زہروں) میں بھی پچھ نہ پچھ نفح نہیں ہوتا، پھر طبیب لوگ ان کے استعال سے کیوں روکتے ہیں؟ صرف اس وجہ سے کہ گواس میں نفخ ضرور موجود ہے، مگر ضرر غالب ہے۔ اسی طرح شریعت کی حرام چیز وں کو سچھ کے کہ اگر چہ ان میں پچھ نفع بھی ہی مگر ضرر غالب تھا، جس کے لئے اللہ تعالی کا جاننا کافی ہے، ہمارے جانے کی ضرورت نہیں، جیسا کہ وہاں طبیب کا جاننا کافی ہے، ہمارے جانے کی ضرورت نہیں، جیسا کہ وہاں طبیب کا جاننا کافی ہے، ہمارے جانے کی ضرورت نہیں، جیسا کہ وہاں طبیب کا جاننا کافی ہے، عوام کابا خبر ہونا ضروری نہیں، اس لئے اللہ تعالی نے اس کے استعال کو ممنوع قرار دے دیا۔

پھر توجہ فر مائی آسان کی طرف ( یعنی اس کی تخلیق کی تکمیل کی طرف) تو آنہیں سات آسان درست کر کے بنادیۓ اور وہ توسب چیزوں کے جاننے والے ہیں۔

## زمین وآسان کس ترتیب سے بنے ہیں؟

یوں توزمین وآسان کی پیدائش کاذکر قرآن مجید میں سیکڑوں جگہ آیا ہے، گرتر تیب کابیان، پہلے کیا بنااور بعد میں کیا بنا،
عالبًا صرف تین جگہ آیا ہے۔ ایک اس جگہ، دوسر سے سورہ تم السجدہ میں اور تیسر سے النازعات میں، اور سرسری طور پردیکھنے
سے ان سب کے مضامین میں پچھا ختلاف سابھی نظر آتا ہے۔ ساری آیتوں میں غور کرنے سے میر سے خیال میں توبیہ
بات آتی ہے کہ یوں کہا جائے کہ سب سے پہلے زمین کا مادہ بنا اور ابھی اس کی موجودہ ہیئت نہیں بن تھی کہ اس حالت میں
آسان کا مادہ بنا جودھویں کی صورت میں تھا۔ اس کے بعد زمین موجودہ ہیئت میں پھیلا دی گئی، پھر اس پر پہاڑ اور درخت
وغیرہ بیدا کئے میے، پھر اس دھویں جیسے سیال مادہ کے سات آسان بنادیے۔ امید ہے کہ اب ساری آیتوں میں تطبیق

ہوجائے گی، البتہ اصل حقیقت سے اللہ تعالی بہتر طور پر واقف ہیں، اگر کسی کو بیافسوں ہو کہ زمین وآسان کی پیدائش ک تفصیلی کیفیت کیوں نہ بیان فر مادی تو اس سورہ کے شروع میں الم سے متعلق جو صفمون لکھا گیا ہے۔اسے ملاحظہ فر مالیں۔ اختصار کے باوجودان شاء اللہ تسکین بخش ہوگا۔

وَإِذْ قَالَ رَبُكَ لِلْمَلَا لِكَهِ إِنِّ جَاءِلُ فِي الْأَرْضِ خَلِيْفَةً وَالْوَا اَجَعُكُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ اللّهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞

ترجمہ:اورجس وقت ارشاد فرمایا آپ کے رب نے فرشتوں سے کہ ضرور میں بناؤں گا زمین میں ایک نائب، فرشتے کہنے لگے کیا آپ پیدا کریں گے:اورہم برابر فرشتے کہنے لگے کیا آپ پیدا کریں گے:اورہم برابر تسبیح کرتے رہتے ہیں بحد للداور تقذیس کرتے رہتے ہیں آپ کی جق تعالی نے ارشاد فرمایا کہ میں جانتا ہوں اس بات کو جس کوتم نہیں جانتے۔

#### خاص نعمتون كابيان:

ربط: جاننا چاہئے کہ نعت دوقتم کی ہوتی ہے: ایک صوری، یعنی محسوس جیسے کھانا، پانی، روپیہ، مکان، جائیدادوغیرہ۔
دوسری: معنوی، جیسے عزت، آبرو، مسرت، علم وغیرہ۔ یہاں تک نعت صوریہ کا بیان تھا کہ ہم نے تمہارے لئے زمین وآسمان بنائے، ان میں ہرقتم کا سامان بیدا کیا۔ اب نعت معنویہ کا ذکر فرماتے ہیں کہ ہم نے تمہارے باپ آدم علیہ السلام کو علم کی دولت دی اور مبحود ملائکہ بنایا اور تمہیں ان کی اولا دمیں ہونے کا فخر واعز ازعطا کیا، اس حوالہ سے اس قصہ کوشر وع سے آخرتک بیان فرماتے ہیں۔

## قصداً دم عليه السلام:

اور جب آپ کے رب نے فرشتوں سے ارشاد فر مایا (مقصد استفساریہ تھا کہ وہ اپنی رائے ظاہر کریں، ورنہ اللہ تعالی تو باطن کو بھی جانتے ہیں، حقیقت میں ان سے مشورہ لینا مقصود نہ تھا کہ اس کی حاجت ہی کیا ہے؟ بلکہ اس کا تو احتال بھی محال ہے۔ غرض اللہ تعالی نے فرشتوں سے فر مایا) کہ میں زمین میں ایک نائب بناؤں گا۔ تو فرشتے کہنے گے کیا آپ زمین میں ایسے لوگوں کو پیدا کریں گے، جواس میں فساد اور خون ریزیاں کریں گے؟ اور ہم تو برابر بھر اللہ آپ کی شبیح و تقدیس کرتے ہیں۔ ہی رہتے ہیں۔

#### خلافت کے معنی:

لیعنی وہ میرانائب ہوگا کہ میں اپنے احکام شرعیہ کے اجراء ونفاذکی خدمت اس کے سپر دکروں گا۔

#### فرشتول كي عرضداشت كاخلاصه:

یہ ہے کہ ہم توسب کے سب آپ کے مطیع وفر مال بردار ہیں، اوران میں پچھلوگ مفسد وسفاک بھی ہول گے، اس لئے آگر بیکام ہمیں سپردکیا جائے تو ہم سب لگ لیٹ کراس کوانجام دیں گے۔اوروہ لوگ سب اس کام کے نہ ہول گے، جومطیع ہوں گے وہ تو دل وجان سے اس میں لگ جائیں گے، گر جومف دوظالم ہوں گے، ان سے کیا امید ہے کہ وہ اس کام کوانجام دیں؟ خلاصہ بیکہ جب کام کرنے والوں کا ایک گروہ موجود ہے تو ایک نئ مخلوق کوجن میں کوئی کام کا ہوگا، اور کوئی نہ ہوگا، اس خدمت کے لئے تجویز فرمانے کی کیا ضرورت ہے؟ فرشتوں نے یہ بات بطور اعتراض کے نہیں کہی، نداپنا استحقاق جمایا جوان مقدس خدمت گزاروں کے بارے میں شبہات پیدا ہوں، بلکہ یہ اسی بات ہے کہ کوئی حاکم کوئی نیا کام تجویز کر کے اس کے لئے ایک مستقل عملہ مقرر کرنا چاہے اور اپنے پرانے عملہ کے سامنے اپنے اس فیصلہ کا اظہار کرے اور وہ لوگ اپنی جال نثاری کے طور پرعرض کریں کہ حضور! جولوگ اس نے کام کے لئے تجویز ہوئے ہیں، ہمیں معلوم ہوا ہے کہان میں سے پچھلوگ اس کام کو بخو بی انجام دے سکیں گے اور بعض لوگ اس کام کو بالکل ہی بگاڑ دیں گے،جس سے حضور کا مزاج ناخوش ہوگا۔ آخرہم کس مرض کی دواہیں، ہروقت حضور پرجان قربان کرنے کے لئے تیار ہیں، اور حضور کی جان ومال کودعا دیتے رہتے ہیں، کیساہی کام کیوں نہ ہو،حضور کے اقبال سے اس کوانجام دے ڈالتے ہیں۔ہم غلاموں نے بھی کسی خدمت کے انجام دینے سے عذر نہیں کیا، اگروہ نئی خدمت بھی ہم کوسپر دہوتو ہمیں کیا عذروا نکار ہوگا، ہم حضور کی مرضی کےمطابق اسے انجام دیں گے۔اسی طرح فرشتوں کی عرض معروض نیاز مندی کے اظہار کے واسط تھی ، انہیں اس بات کاعلم الله تعالی نے کسی طرح دے دیا ہوگا کہ بن آ دم میں بھلے برے سب طرح کے لوگ ہوں گے جن تعالی نے ارشادفرمایا که میں اس بات کوجانتا ہوں جسے تم نہیں جانتے۔

# بن آدم کی تخلیق کی حکمت اور ملائکہ سے اس کی تکمیل نہ ہونا:

لیعنی جوبات تمہار سے نزدیک بنی آدم کی تخلیق میں مانع ہے، یعنی ان میں سے بعض کا مفسد وسفاک ہونا، اصل میں وہی امر، ان کی تخلیق کے بی آدم کی تخلیق میں مانع ہے، یعنی ان میں سے بعض کا مفسد وسفاک ہونا، اصل میں وہی امر، ان کی تخلیق کا باعث ہے، کیونکہ احکام وانتظام کا اجراء تو اسی وقت ہوسکتا ہے جب کوئی اعتدال سے تجاوز کرنے والا بھی ہو۔

ہر کجا کہتی است آب آں جا رود ہے ہر کجا مشکلے جواب آں جا رود ہر کجا دردے دوا آں جا رود ہو ہر کجا ریخے شفا آں جا رود (جہاں کہتی ہوگی پانی اس طرف جائے گا، جہاں کوئی مشکل پیش آئے گی، جواب اس کا دیا جائے گا، جہاں در دہوگا دوا وہاں ہی کام کرے گی، جہاں بیاری ہوگی شفا بھی وہاں ہی ہوگی) توبیخاص مقصدتم فرمال بردارول کے جمع ہونے سے بورانہیں ہوسکتا۔

جنات کے ذریعہ حکمت مذکورہ کی تکیل نہ ہونا:

ابرہی یہ بات کہ جن تو پہلے سے موجود تھا وران میں نافر مان بھی تھ تو یہ مقصدان کی موجودگی اور انہیں خلیفہ بنانے سے حاصل ہوسکتا تھا، پھر انسان میں نئی بات کیا ہوئی؟ اس سلسلہ میں اصل بات یہ ہے کہ اصلاح کے لئے جیسے کہ کی ضرورت ہے کہ اس میں فساد کی صفت بھی پائی جاتی ہو، اسی طرح اس محل کی قابلیت قریبہ کی بھی ضرورت ہے۔ ورنہ اصلاح وسعی کا زیادہ حصہ ہے کار ہوجا تا ہے اور یہ قابلیت جنوں میں بہت ضعیف ہے۔ چنانچہ ملائکہ میں تو سرے سے فساد ہی نہ تھا اور جنات میں اصلاح کی قابلیت ضعیف تھی۔ اس لئے انسان ہی الی مخلوق ہے جس میں فساد اور اصلاح کی مکمل قابلیت، دونوں مناسب طور سے موجود ہیں۔ اس طرح اس مقصد کی تکمیل کے لئے انسان کو پیدا کیا اور ملائکہ اور جن دونوں ناکا فی قرار دیے گئے۔

ندكوره حكمت كي ضرورت برشبه كاازاله:

ابربی یہ بات کہ خودالی اصلاح ہی کی کیاضرورت ہے جوفساد کے وجود پرموتوف ہو؟اس سوال کا حاصل تکوین کی حکمت معلوم کرنا ہے۔ سوید دریائے خون ہے،اس میں قدم رکھنا خودکو ہلاکت عظیم میں ڈالنا ہے۔ مگراس کی وجہ یہ نہ تھی جی جائے کہاس میں کوئی معقول حکمت نہیں ،ضرور ہے اور بیٹک ضرور ہے، مگر ہماری عقلیں اس کے ادراک سے قاصر ہیں۔ اس لئے:

بدریا در منافع بے شار است ، اگر خوابی سلامت برکنار است (دریامیں بین برکنار است (دریامیں بیشار منافع وفوائد ہیں، لیکن اگر سلامتی چاہتے ہوتو وہ کنارہ پر ہنے میں ہی ہے) اس کئے شریعت نے شفقت کی غرض سے ایسے امور کی چھان بین کے پیچھے پڑنے سے روک دیا ہے اور ضروری کاموں میں لگادیا ہے۔

حدیث مطرب و مے گووراز دہر کم ترجو ﷺ کہ کس نہ کشودنہ کشاید بہ حکمت ایں معمدرا (شراب وسرود کی باتیں کرواور دنیا کے رازوں کے پیچھے کم پڑو کہ حکمت کے ذریعہ اس معمہ کونہ کوئی کھول پایا ہے نہ کھول سکتا ہے)

سورہ بقرۃ کے شروع میں آتم کے ذیل میں بہی ضمون اختصار کے ساتھ عرض کیا ہے، اسے ملاحظ کرلیا جائے۔ ربط: یہاں تک بیتو معلوم ہوگیا کہ انسان کی تخلیق میں بی حکمت ہے کہ ان کے ذریعہ شرعی اصلاح وانتظام کاعمل انجام یائے گا۔ اگر چہکوئی مخالف اس قمت واستعداد ہے جواس کو کامل مقدار میں عطام وئی ہے، اس کی ناقدری کر کے فائدہ نہا تھائے گرسامان ووسائل و ذرائع جمع کردینے میں کوئی کسرنہیں چھوڑی۔اب اس میں فرشتوں کی جانب سے اس خیال کے اظہار کی تخوائش رہ گئی تھی کہ ٹھیک ہے، انسان کو پیدا کردیا جائے اور ان کی اصلاح کی ذمہ داری جمیں وے دی جائے۔اس لئے اب اللہ تعالی میڈا بیت کرنا چاہتے ہیں کہ ان آ دمیوں کی اصلاح بھی آ دمیوں سے ہی ہوسکتی ہے، کیونکہ سلے کے لئے علم کی ضرورت ہے، وہ ملائکہ کی استعداد سے خارج ہے۔اگلی آیت میں اس امر کا بیان ہے۔

وَعَلَمَ الْاَسْمَاءِ كُلُّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلَيْكَةِ فَقَالَ الْبُعُونِيَ بِالشَّمَاءِ هَهُ وُلَا إِلَا كُنْتُهُ وَالْمَا مَلْنَا الْمَاكِيكَةِ فَقَالَ الْبُعُونِيَ بِالشَّمَاءِ هَهُ وُلَا إِلَى كُنْتُهُ وَالْمَامِنِينَ وَقَالُوا اللَّهُ الْمُكِينِينُ وَقَالُوا اللَّهُ الْمُكَالِمُ اللَّهُ الْمُكَالِمُ اللَّهُ الْمُكَالِمُ اللَّهُ الْمُكَالِمُ اللَّهُ الْمُكَالِمُ اللَّهُ اللَّ

ترجمہ: اورعلم دے دیا اللہ آلی نے (حضرت) آ دم (علیہ السلام) کوسب چیز وں کے اساء کا، پھروہ چیزیں فرشتوں کے روبروکردیں، پھر فرمایا کہ بتا کو بچھے کو اساء ان چیز وں کے اگرتم سچے ہو۔ فرشتوں نے عرض کیا: آپ تو پاک ہیں، ہم کو علم نہیں، مگروہ ہی جو پچھ ہم کو آپ نے علم دیا، بے شک آپ بڑے علم والے ہیں، حکمت والے ہیں۔
تفسیر: اور اللہ تعالی نے حضرت آ دم علیہ السلام کو (پیدا کرکے) سب چیز وں کے اساء کاعلم دے دیا (ان چیز وں کے واص و آٹارسمیت، روئے زمین کے تمام موجودات کے ناموں اور خواص کاعلم دے دیا) پھروہ چیز یں فرشتوں کے روبرو کردیں اور فرمایا کہ اگرتم (اپ اس خیال و گمان میں) سپے ہو (کہ ہم طبیعتوں کی اصلاح اور شرائع وقوانیوں کے نفاذ و انتظام کی خدمت انجام دے سکیں گے جس کے لئے نائب و خلیفہ کی تجویز ہورہی ہے) تو مجھے ان چیز وں کے اساء (ان کے تا ورخواص سمیت) بتا دو۔

اس علم کی تحقیق و تعیین جس پرانسان کی اصلاح موقوف ہے اوراس علم کی انسان کے ساتھ تحصیص:

اس مقام کی تحقیق ہیہے کہ ہر شخلم اور صلے کے لئے ضروری ہے کہ وہ جس چیز کا انتظام اوراصلاح کرنا چاہتا ہے، اس کی اصل وحقیقت اور اس کے ہر شم کے نشیب و فراز سے پوری طرح واقف اور اس کا ماہر ہو۔ یہی وجہ ہے کہ اگر حاکم اپنی رعایا کی عادات اور رسوم و مزاج آور سلحتوں اور مصر توں سے واقف نہ ہوتو اس کے ذریعیا نظام بھی درست نہیں ہوسکا۔ اس طرح جب یہاں اللہ کے ظیفہ کو طبیعتوں کی اصلاح کا کا م کرنا پڑے گا تو لازی طور پر طبیعتوں کی کیفیتوں اور خصوصیتوں اور ان کے تغیر و تبدل سے اسے پوری طرح آگاہ ہونا چاہئے۔ بیتو باطنی انتظام ہوا۔ رہا شریعت کا ظاہری انتظام کہ فلاں جیز طال اور فلاں حرام ہے تو اس کے لئے بھی ان چیز وں کے بہت سے حالات و خواص اور منافع و معز توں کے علم کی ضرورت ہوگی۔ مثلاً نشری چیز حرام ہے، لیکن جو خص نشری حقیقت اور اس کے تارکونہیں جانتا، اگر اس کے سامنے کوئی شرورت ہوگی۔ مثلاً نشری چیز حرام ہے، لیکن جو خص نشری حقیقت اور اس کے تارکونہیں جانتا، اگر اس کے سامنے کوئی شراب پی کر بدمست بھی ہوجائے تو بھی وہ اس کو زجرو تو نئی تنبیہ اور نہی عن المنکر ( ڈانٹ ڈ پٹ اور برائی سے روکنے کا عمل ) نہیں کرسکا۔ یونکہ وہ کہ سکتا ہے کہ مجھے نشری نہیں ہوا۔ اور پہنے صالات کے دعوی کوجھلانہیں سکتا۔ اس کے برخلاف

جوفض جانتا ہو کہ نشددار چیز کی کیا خاصیت ہوتی ہے، اوراس کے پینے سے کیا حالت ہوجاتی ہے، وہ خض اس پر ججت اور ولی قائم کرسکتا ہے اوراس کا اختساب کرسکتا ہے۔ یا مثلاً جن بر تنوں میں شراب رکھی جاتی تھی، رسول مقبول سے النقی آنے نے ابتدا میں ان میں شربت رکھنے سے بھی منع فرماد یا، کیونکہ آپ طبیعتوں کے بارے میں جانتے تھے کہ بہت سے چالاک لوگ شربت کے بہانے سے شراب پینے لگیس گے۔ پھر جب آپ کواطمینان ہوگیا کہ اب لوگوں کے دلوں میں اس سے افرت میٹے گئی ہے تو آپ نے اجازت دے دی۔ اگر آپ طبیعتوں کے ان خواص سے واقف نہ ہوتے تو یہ خاص احکام ہر گڑر صادر نہیں فرماسکتے تھے۔ اس سے ثابت ہوگیا کہ مصلح کواس جماعت کے متعلقہ احوال سے پوری واقفیت ہوئی لازی ہم کرنے صادر نہیں فرماسکتے تھے۔ اس سے ثابت ہوگیا کہ مصلح کواس جماعت کے متعلقہ احوال سے پوری واقفیت ہوئی لازی ہے۔ ای طرح لفات ومحاورات کے تغیر وبتدل سے احکام میں فرق آ جاتا ہے، جن سے واقفیت کے لئے ان سے اختلاط کی ضرورت ہوتی ہو اور فلا ہر ہے کہ احوال بشریہ سے جس طرح بشرواقف ہوسکتا ہے، ملائکہ یا جن ان سے ہرگز واقف نہ ہوسکتے ہیں۔ مثلاً جب فرشتوں کو بھوک نہیں گئی تو وہ بھوک کی حقیقت وخاصیت کو کیسے جان سکتے ہیں؟ رہ گئے جن تو واقف ہو سکتے ہیں۔ مثلاً جب فرشتوں کو بھوک نہیں گئی تو وہ بھوک کی حقیقت وخاصیت کو کیسے جان سکتے ہیں؟ رہ گئے جن تو گوہ وہ بھوک کی حقیقت وخاصیت کو کیسے جان سکتے ہیں؟ رہ گئے جن تو گوہ وہ بھوک کی حقیقت وخاصیت کو کیسے جان سکتے ہیں؟ رہ گئے جن تو گوہ وہ بھوک کی حقیقت وخاصیت کو کیسے جان کی تعدیل وتر بہت اور قائل ہیں جنات ان کی کشش سے انسان کی کائل اصلاح انسان ہی کرسکتا ہے۔

سوال: اگر کوئی کے کہ اگر ہرانسان کی اصلاح کے لئے طبیعتوں کے فقدان کی وجہ سے ملائکہ کافی نہیں تو وحی لانے کا کام ان سے متعلق کیوں کیا گیا کہ وحی تواصلاح کامبداہے؟

اور دوسرا سوال بیہ ہے کہ جس طرح اصلاح کے لئے طبیعتوں کے اختلاف کی وجہ سے جنات کافی نہیں۔اسی طرح انسان، جنات کی اصلاح کے لئے کیسے کافی ہوگا، کیونکہ طبیعتوں کا اختلاف تو یہاں بھی موجود ہے۔

انسان کی اصلاح میں ملائکہ کے دخل کا جواب:

پہلے شبہ کا جواب میہ ہے کہ بیعلم خاص یعنی مذکورہ بالامہارت تامہاں مصلح کے لئے ضروری ہے جوا تالیق کی حیثیت رکھتا ہو، جیسے حضرات انبیاء کیہم السلام کی شان ہے کہ امتوں کی اصلاح وتربیت کی خصوصیات ان کی رائے واجتہا دیوبئی کی گئی ہیں اور ملائکہ لیہم السلام کی شان محض سفارت کی ہے کہ ایک متعین عبارت یا مضمون انبیاء کیہم السلام کو پہنچا دیا۔ اس کام میں اس مہارت کی ضرورت نہیں۔

جنات كى اصلاح مين انسان كاكافى مونا:

دوسرے شبہ کا جواب بیہ ہے کہ انسان اور جنات میں شرکے غلبہ کی قوت تو مشترک ہے، صرف خیر کی قوت کے غلبہ میں

فرق ہے۔اس لئے جنات کی طبیعت کے آثار سے انسان ناواقف نہیں ہے، وہ ان کی تربیت کرسکتا ہے۔

ملائكه كواصلاح كاعلم ديدياجا تا تووه خلافت كے لئے كافى موجاتے:

اگریہاں کسی کوخلجان ہوکہ جس طرح آ دم علیہ السلام کوتعلیم فرمادیئے سے ان کووہ علم خاص حاصل ہوگیا اورخلافت کی صلاحیت میسر صلاحیت واہلیت حاصل ہوگئ، اگر ملائکہ کوتعلیم فرمادیتے تو انہیں بھی وہ علم اور اس کے ساتھ خلافت کی صلاحیت میسر ہوجاتی۔اس طرح آ دم علیہ السلام پراس کا ظاہر فرمانا اور فرشتوں سے پوشیدہ رکھنا آ دم علیہ السلام کوتر جی دینے کے لئے کافی نہیں ہوسکتا۔

اسسلسلمیں اصل بات ہے کہ اللہ تعالیٰ کی قدرت تو ہر چیز پر ہے ، مگر اللہ تعالیٰ کی عادت ہوں ہی جاری ہے کہ اکثر حوادث کو اسباب اور شرائط کے ساتھ مربوط اور شعلق فرمایا ہے تو جس علم سے متعلق یہاں بحث ہور ہی ہے ، اس کے حصول کے لئے ایک خاص استعداد کی ضرورت ہے ۔ جسیا کہ ہرعلم میں اس کا مشاہدہ ہوتا ہے کہ جماع کی لذت کے لئے استعداد رجو لیت (قوت مردانہ) شرط ہے ۔ مادر ذاد نامردکو اس لذت کا علم حاصل ہونا عادة ممتنع ہے ۔ اسی طرح اس خاص علم کی استعداد آدی میں تو پیدا کی گئی ہے ، مگر ملائکہ میں پیدا نہیں کی گئی ۔ جسیا کہ او پر اجمال کے ساتھ اس طرف اشارہ بھی کیا گیا ہے کہ بشری طبیعتوں کے احوال کے ادراک کے لئے بشری طبیعتوں کا ہونا ضروری ہے جو بشرکا خاصہ ہے اور ملائکہ میں مفقود ہے ، سوآدم علیہ السلام کی تعلیم کے وقت اس علم کے ملائکہ سے پوشیدہ کرنے کی کوئی ضرورت نہیں ، نہاس دعوی کی کوئی دلیل ہے ۔ جب ان میں اس علم کی استعداد ہی نہیں تو اگر تعلیم آدم کے وقت وہ اول سے آخر تک حاضر بھی رہے ہوں تو دلیل ہے ۔ جب ان میں اس علم کی استعداد ہی نہیں تو اگر تعلیم کو اقلیدس کی کوئی شکل سمجھائی جائے اور اس وقت عام مجمع ہو تو بھی جن کو گوں کواس فن سے مناسبت نہیں ، وہ اس تقریر سے پھنہیں سمجھ سکتے ۔

# اصلاحکی استعداد ملائکہ کو کیوں نہیں عطافر مائی؟

اگریہ ہاجائے کہ پھروہ استعداد جوخاص اس علم کے حصول کے لئے شرط ہے، فرشتوں کو کیوں نہ دے دی؟ اصل بات یہ ہے کہ وہ استعداد بشرکا خاصہ ہے، اگر ملائکہ میں وہ استعداد بیدا کردی جاتی تو فرشتے ،فرشتے نہ رہتے ۔ جیسے صوحت جوان کا خاصہ ہے ۔ ظاہر ہے اللہ تعالی کوقد رہ ہے کہ وہ جمادات میں بیصفت بیدا کردیں، کیکن اس صورت میں وہ جماد نہ رہے گا۔ حیوان ہوجائے گا، گویا اس سوال کا حاصل بیہوا کہ اللہ تعالی نے ان فرشتوں کو انسان کیوں نہ بنا دیا۔ تو ظاہر ہے بیسوال بالکل بے معنی ہے اور اس کا جواب صاف ہے کہ جو حکمت ملائکہ کی تخلیق میں ہے، اس صورت میں وہ معطل ہوجاتی، اس سے ٹابت ہوگیا کہ فرشتے رہ کر اس علم کو حاصل نہیں کر سکتے ۔ چنا نچے فرشتوں نے عرض کیا کہ معطل ہوجاتی، اس سے ٹابت ہوگیا کہ فرشتے رہ کر اس علم کو حاصل نہیں کر سکتے ۔ چنا نچے فرشتوں نے عرض کیا کہ آپ تو (اس الزام سے ) پاک ہیں (کہ آ دم علیہ السلام پر اس علم کو ظاہر فرما دیا اور ہم سے پوشیدہ رکھا۔ آپ کی طرف سے تو

کوئی در اپنے یا اخفانہیں ہوا، گرجمیں اس کے سواعلم نہیں جو آپ نے ہمیں دیا (بعن جس قدر ہماری پیدائش میں استعدادر کھی ہے اور اس کے مطابق ہمیں علم عنایت ہوا، اس کے سواہمیں دوسر کے الم کو سجھنے کی قوت نہیں ہے) بے شک آپ بڑے علم والے ہیں دوسر کے ہیں (کر آپ کوسب علوم حاضر ہیں، ہماری اور آ دمیوں کی معلومات سب حضور پر منکشف ہیں) حکمت والے ہیں (کر جس قدر جس کے لئے مصلحت ہوئی، اسے اس قدر فہم علم عطافر مایا)

قَالَ يَادَمُ اَنْكِئُهُمْ بِالنَّمَا يَهِمْ ، فَلَمَا اَنْبَاهُمْ بِالنَّمَا إِنِهِمْ قَالَ اَلْوَاقُلْ لَكُوْ إِنِّي اَعْلَمُ غَذِبَ السَّلُونِ
وَالْاَرْضِ وَاعْلَمُ مَا تُبُدُونَ وَمَا كُنْتُو تَكُتُنُونَ ۚ

ترجمہ:حق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا کہ اے آ دم ان کوان چیزوں کے اساء بتلا دو،سوجبِ بتلادیے ان کوآ دم نے ان چیزوں کے اساء توحق تعالی نے فرمایا: میں تم سے کہتا نہ تھا کہ بے شک میں جانتا ہوں تمام پوشیدہ چیزیں آسانوں اور زمین کی ،اور جانتا ہوں جس بات کوتم ظاہر کردیتے ہواور جس بات کودل میں رکھتے ہو۔

ربط وتفسیر:اس گفتگوسے فرشتوں کواپنے عاجز ہونے کا تو مشاہدہ ہو گیااب حق تعالیٰ کومنظور ہوا کہ آ دم علیہ السلام میں اس علم خاص کی قوت ومناسبت کا ہونا بھی ملائکہ عیانا دیکھے لیں۔اس لئے حق تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: اے آ دم! تم ان کوان چیزوں کے اساء (مع حالات کے ) بتادو۔

ملائكه مين اسعلم كي استعداد نبين تقى توان كواساء كي تفصيلات بتانے كاكيا فائده؟

یہاں یہ خلجان نہیں ہونا چاہئے کہ جب ملائکہ میں خاص اس علم کی مناسبت ہی نہ تھی تو بنانے سے کیا فا کدہ؟ اگر بتانے
سے دہ پچھ بچھ سکتے ہیں تو یہ دعوی سجے نہیں کہ انہیں اس سے مناسبت نہیں تھی۔ اصل بات یہ ہے کہ بعض اوقات خودتو آدمی
ایک علم کونہیں سجھتا، مگر دوسر ہے کوتقر پر کرتے ہوئے دکھ کر موقع محل کے قرائن سے یہ یقینا سجھ لیتا ہے کہ بیخض واقعی اس
علم میں بڑی مہارت رکھتا ہے۔ مثلاً استاذ نے دوطالب علموں کے سامنے کسی دقیق مشکل مسللہ کی تقریر کی ۔ پھر دونوں کا
امتحان لیا، ان میں سے ایک بیان نہ کر سکا، جبکہ دوسر سے نے فرفر تقریر نیر وع کر دی ۔ ممکن ہے کہ دوسراطالب علم باوجود بیکہ
امتحان لیا، ان میں سے ایک بیان نہ کر سکا، جبکہ دوسر سے نے فرفر تقریر نیر وع کر دی ۔ ممکن ہے کہ دوسراطالب علم باوجود بیکہ
ام بھی اس مسلکہ کونہ بچھ سکا ہو، مگر اس کی برجستگی اور بیان کر نے کے انداز سے یہ یقینا سمجھ سکتا ہے کہ واقعی بیاس مسلکہ کو
خوب بچھ گیا ہے ۔ تو 'بتادؤ کے معنی نینیں کہ ان کے ذہن شین کر ادو، انہیں سمجھ ادو، بلکہ مراد یہ ہے کہ ان کے سامنے اس کا
خوب بچھ گیا ہے ۔ تو 'بتادؤ کے معنی نینیں کہ ان کے ذہن شین کر ادو، انہیں سے بیان کہ واک کہ ان کے سامنے اس کو تھی نہیں گے کہ ناسبت نہیں
معلی اسلام ضروراس علم کے ماہر ہو گئے ہیں۔
علی السلام ضروراس علم کے ماہر ہو گئے ہیں۔

اور جب انہیں آدم علیہ السلام نے ان چیزوں کے اساء بتادیے توحق تعالی نے فرمایا (دیکھو) میں نے تم سے کہانہ تھا

کہ میں آسانوں اور زمین کی تمام پوشیدہ چیزوں کوجانتا ہوں اور وہ بھی جانتا ہوں جوتم ظاہر کرتے ہواور جوتم چھپاتے ہو۔ ہمخض کے حالات انہی دومیں منحصر ہیں۔مطلب بیہ کہتمام حالات آفاقی اور انفسی سے باخبر ہوں۔ بیضمون ﴿ اَعَلَمُو اَعَلَمُو اَعَلَمُو اَعَلَمُو اَعَلَمُونَ ﴾ کی تفصیل ہے۔وہاں اور الفاظ تھے، یہاں اور ہیں۔مطلب دونوں کا ایک ہی ہے۔

آگے سے ربط: جب دلائل سے بہامر ثابت ہوگیا کہ خلافت کی صلاحیت کے لئے علوم کی ضرورت ہے اور وہ آدم علیہ السلام میں سب مجتمع ہیں، جبکہ ملائکہ کوان میں سے صرف بعض علوم حاصل ہیں اور جنات کوتو ان علوم کا بہت ہی کم حصہ حاصل ہے جسیا کہ اور تفصیل کے ساتھ بیان کیا گیا ہے تو انسان کا شرف دونوں گروپوں ( ملائکہ اور جنات ) پر ظاہر ہوگیا۔ اب حق تعالی کومنظور ہوا کہ اس پوشیدہ حقیقت کو عملی جامہ پہنایا جائے اور ملائکہ اور جنات سے ان کی کوئی خاص تعظیم کرائی جائے جس سے بینظا ہر ہوکہ بیان دونوں سے کامل اور آنچہ نوباں ہمہ دار ندتو تنہا داری (جوخوبیاں وہ سب رکھتے ہیں تم اکیلے ساری رکھتے ہو ) کے مصدات ہیں اور آدم علیہ السلام ان علوم خاصہ میں ملائکہ اور جنات کے علوم وقو کی کے جامع ہیں، جسیا کہ فصل طور پر اوپر ذکر ہوا۔ چنانچہ تن تعالی کومنظور ہوا کہ ان غیر کا ملوں سے اس کامل کی کوئی الی تعظیم کر ان جائے کہ جسیا کہ فصل طور پر اوپر ذکر ہوا۔ چنان دونوں سے کامل اور جامع ہیں، اس لئے تو بید دونوں ان کی تعظیم کر رہے ہیں۔ اور گویا بین مال کہ ہر ہے ہیں کہ جو اوصاف ہم میں الگ الگ ہیں، وہ ان کے اندریکی ہیں۔ اس لئے جو عمل تعظیمی تجویز فر مایا گیا، آگے اس کی حکایت بیان فرماتے ہیں۔

# وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيِكَةِ الْمُعِدُولِلِادَمُ فَسَعَدُ وَاللَّا اللَّهِ اللَّهِ وَاسْتَكُلَّكُونَ وَكَانَ مِنَ الْكَفِرِينَ وَ

ترجمہ:اورجس وقت تھم دیا ہم نے فرشتوں کو کہ تجدے میں گرجاؤ آ دم کے سامنے،سوسب سجدے میں گر پڑے بجز ابلیس کے،اُس نے کہنا نہ مانا اورغرور میں آگیا اور ہو گیاوہ کا فروں میں سے۔

تفسیر: اورجس وقت ہم نے فرشتوں کو (اور جنات کو بھی جیسا کہ دوایات میں آیا ہے، گرغالبًا فرشتوں کو بلاواسطہ کم کیا ہوگا۔ اور قر آن مجید میں ابلیس کے سوادوسرے جنات کے ہوگا اور جنات کو کسی فرشتہ وغیرہ کے ذریعہ بالواسطہ طور پر کہا گیا ہوگا۔ اور قر آن مجید میں ابلیس کے سوادوسرے جنات کے سجدہ کے امور ہونے کے ذکر کا اہتمام شایداس لئے نہ کیا گیا ہوکہ اہل عقل سجھہ ہی جا کیں گے کہ جب فرشتے جیسے مقربین سے آدم علیہ السلام کی تعظیم کرائی گئی تو جنات جو ان کے سامنے بچھ بھی حیثیت نہیں رکھتے ، اس تعظیم کے مکلف کیون نہیں ہوئے ہوں گے۔ غرض ان سب کو بھم ہوا) کہ آدم کے سامنے بحدہ میں گرجاؤ۔ سب سجدے میں گر پڑے، سوائے ابلیس کے کہان نہ مانا اور غرور میں آگیا اور کا فروں میں سے ہوگیا۔

فا کدہ: اس کے بارے میں کفر کا فتوی اس لئے دیا گیا ہے کہ اس نے تھم الہی کے مقابلہ میں تکبر کیا اور تھم الہی کو قبول کرنے میں شرم وعاریجی اور اس کو حکمت اور مصلحت کے خلاف قرار دیا۔جیسا کہ دوسرے مقام پراس کا قول مذکورہے کہ بری اصل آگ ہے اور آ دم کی اصل مٹی ہے، اس لئے میں اس سے افضل ہوں اور افضل سے غیر افضل کی تعظیم کرانا نامناسب ہے۔

مسكه: جوخص اس طرح حكم شرعى كوردكر بياس كا نكاركر، وه كافر ب-

وَقُلْنَا يَادَمُ اسْكُنْ اَنْتَ وَرُوجُكَ الْجُنَّةَ وَكُلَامِنْهَا رَغَدًّا حَيْثُ شِئْنَا وَلَا تَقْرَبا هٰنِهِ الشَّجَرَةَ فَتَكُونَا مِنَ الظّلِمِينَ

ترجمہ:اورہم نے حکم دیا کہ اے آ دم رہا کروتم اور تمہاری بیوی بہشت میں، پھر کھاؤ دونوں اس میں سے بافراغت جس جگہ سے چا ہواور نز دیک نہ جائیواس درخت کے،ورنہ تم بھی ان ہی میں شار ہوجاؤ گے جواپنا نقصان کر بیٹھتے ہیں۔
تفسیر:اورہم نے حکم دیا کہ تم اور تمہاری بیوی (حوّا جن کواللہ تعالیٰ نے اپنی قدرتِ کا ملہ سے آ دم علیہ السلام کی پہلی سے کوئی مادہ لے کر بنادیا تھا) جنت میں رہا کرو۔ پھر دونوں اس میں سے جس جگہ سے چا ہو بہ فراغت کھاؤ۔اور اس درخت کے پاس نہ جاناور نہتم بھی انہی میں شار ہوجاؤ گے جواپنا نقصان کر بیٹھتے ہیں۔

فائدہ: یہ بات اللہ ہی بہتر طور پر جانتا ہے کہ وہ درخت کیا تھا، ہمارے لئے صرف بیجان لینا کافی ہے کہ اللہ نے اس کے کھانے سے منع فرمادیا جیسا کہ ہر آقا کو اختیار ہوتا ہے کہ اپنے گھر کی چیزوں میں سے غلام کوجس چیز کے برتنے کی چاہا جازت دے دے اور جس چیز سے چاہمنع کردے۔

فَارَلَهُمَا الشَّيْطِنُ عَنْهَا فَأَخْرَجَهُمَا مِمَّا كَأَنَا فِيْكَةِ وَقُلْنَا الْهِبِطُوا بَعْضَكُو لِبَعْضِ عَلُوَّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَدُّ وَمَتَاعُ اللهِ حِيْنٍ ۞

ترجمہ: پھرلغزش دیدی آ دم وحوا کوشیطان نے اس درخت کی وجہ سے ، سو برطرف کر کے رہاان کواس عیش سے جس میں وہ تھے، اور ہم نے کہا کہ نیچے اتر وتم میں سے بعضے بعضوں کے وشمن رہیں گے، اور تم کوز مین پر چند کے میرنا ہے اور کام چلانا ہے ایک میعاد معین تک۔

گفییر: شیطان سجد سے سے انکار کے جرم میں ملعون ومر دود ہو چکا تھا، اور ملائکہ کی جماعت سے نکال دیا گیا تھا، اور چونکہ اس کو بیزخم آ دم علیہ السلام کی وجہ سے پہنچا تھا، اس لئے ان کا جانی دشمن ہوگیا تھا، جب اس نے دیکھا کہ میں تو یوں مردود کیا گیا، اور ان کا بیوں کو جنت کے بیش وعشرت مردود کیا گیا، اور ان کا بیوں کو جنت کے بیش وعشرت سے محروم کرنا چا ہے اور اللہ تعالیٰ نے بھی آ دم علیہ السلام کواس کی عدادت اور ایذ ارسانی کی سوچ سے آگاہ فرمادیا تھا، غرض وہ آدم علیہ السلام کے پیچھے پڑا اور جس طرح بھی بن پڑا ان کو بہکانا شروع کیا۔

# شيطان نے آ دم عليه السلام كوكس طرح بهكايا؟

اس نے آ دم و تواعلیہ السلام ہے کہا: اصل میں اس درخت کی خاصیت ہے کہ اس کے کھانے ہے اہمی حیات یا ملکیٹ حاصل ہوجاتی ہے، گرجس وقت اللہ تعالی نے تم کومنع کیا تھا اس وقت تمہاری حالت کے مناسب یہی تھا کہ ملکیت یا خلودکا کوئی سبب اختیار نہ کیا جائے ، کیونکہ اس وقت تمہاری استعداد ضعیف تھی ، اور ضعیف المعد ہ کوتو کی غذا ہے من کیا ہی کرتے ہیں، اب ما شاء اللہ تمہاری استعداد کمالی قوت کو پہنی گئی ہے، اس حالت کے لئے ممانعت نہیں، کیونکہ جب علی نہیں رہتی تو معلول بھی نہیں رہتی، جیسے معد ہے کی کمزوری رفع ہوجانے کے بعد سابقہ ممانعت باتی نہیں رہتی ۔ پھروہ معلون اس بات رفتم کھا گیا، پس چونکہ تاویل (بات) برئی ممکین تھی، اور اللہ تعالیٰ کا نام س کرتو محبت والے تھل ہی ہیں، پھر لا چے دلا یا جیا ہے ایک کا مرب نے برسہا کہ کا کام کیا، اور نود علی نود ہوگیا، اور سبزہ آ تیا، اور ممکن ہے اس خالم کو پہچانا بھی نہ ہو، وہ بہرو ہے کی طرح کسی تی تھی میں سامنے آ یا ہو، یا یہ بات ذہم سے نہ ہیں، اور اللہ تعالیٰ کو بیا ہیں، اور اس وہ کہا ماس کے کہا، اس مثل کو دستور العمل بنا کر اس درخت کو کھالیا (اس وجہ کا حاصل ہے کہ شیطان آ دم علیہ السلام سے ملا ہے، اور گفتگو کی ہے)

(دوسری وجہ:)اوریہ بھی اختال ہے کہ اس نے بغیر سامنے آئے ،اور بغیر ملے ہی ،اپی جناتی طاقت سے مسمریزم والوں کی طرح دور ہی سے اثر ڈالا ہو، جسیا کہ تغییر میں حسن بھری رحمہ اللہ کا قول ہے، جس سے آدم علیہ السلام کے دماغ میں یہ بات بیٹھ گئی ہو کہ یہ ایک اچھی رائے ہے، اور یہ خدشہ ذہن میں نہیں آیا کہ یہ خیال کسی بدخواہ کا پہنچایا ہوا اثر ہوسکتا ہے (اس وجہ کا حاصل یہ ہے کہ شیطان نے ملے بغیر دور سے اثر ڈالا)

غرض: اسباب ایسے جمع ہوگئے کہ اس درخت کے کھانے کو اس وقت ممانعت کے دائرے سے خارج سمجھ لیا گیا، لغزش کی درحقیقت ہے وجبھی، اب بفضلہ تعالیٰ اس تقریر کی بناء پر اس معاملہ میں کوئی عقلی وفقی اشکال باقی نہ رہا۔

# دوسری وجه پرردوقدح اور حضرت قدس سرهٔ کی تاویل

[ن٢ كى تىهيل جناب مفتى محمنعمان صاحب سيتا بورى زيدمجدهٔ (مفتى دارالعسلوم ديوبنسر)نے كى ہے]

(۱) فائدہ: نمبرایک اور فائدہ نمبر دو کے لکھنے میں وقفہ معلوم ہوتا ہے، لیعنی: حضرت مولانا تھانویؒ نے فائدہ نمبرایک لکھ کر بعض احباب کودکھایا تو انھوں نے وہ کلام پیش کیا جو فائدہ نمبر دومیں نقل کیا ہے۔

(٢) بعض احباب كاكلام: عربي ميس ب، اوروه كيف لاقاهما تكمل موكيا ب-

(٣) "ديعني" ہے حضرت تعانوي نے بعض احباب كے كلام كاخلاصہ پیش فر مايا ہے۔

(م) "میں کہتا ہوں" الخ سے حضرت نے بعض احباب کے اعتراض کوتسلیم کیا ہے، پھر علمی انداز میں اسے مزید مدل کیا ہے، پھر فرمایا کہ ترک ظاہر کی متعدد وجوہ ہوسکتی ہیں؛ کیکن وہ سب قابل اغتراض ہیں؛ اس لئے بیا حتمال پچھ زیادہ سجح نہیں ہے۔

ترك ظاہر كى بہلى وجہ: لفظ وسوسہ ہے جوسورة الاعراف ميں ہے۔

اس پراعتراض بیہ کہ لغت میں وسوسہ دل میں برا خیال ڈالنے کے ساتھ خاص نہیں، بلکہ اگر زبانی گفتگو کے ذریعہ کسی کو گمراہ کیا جائے تواسے بھی وسوسہ کہتے ہیں۔

اورترک ظاہر کی دوسری دجہ یہ ہوسکتی ہے کہ ترتیب قصہ سے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت آ دم کے سجد ہے کا واقعہ دخولِ جنت سے پہلے کا ہے، اسی لئے ﴿ اسْکُنْ ﴾ النّ کا امر بعد میں وارد ہوا ہے۔ اور جب سجد ہے کا واقعہ دخولِ جنت سے پہلے کا ہے تو ﴿ اخْدُیْجُ مِنْ مَا کُی ضمیر غائب کا مرجع ساء (آسان) ہوگا، پس جب ابلیس آسان سے نکال دیا گیا اور حضرت آ دم علیہ السلام جنت میں مصفو دونوں کی ملاقات کیسے ہوسکتی ہے؟ اس لئے ﴿ قَامَدَ مُهُمَا ﴾ کا ظاہر (ملاقات اور خانی گفتگو) مراذ نہیں لیا جاسکتا۔

اوراس کا جواب بید یا جاسکتا ہے کہ ترتیب ذکری، ترتیب وقوعی کوستان مہیں، یعنی جمف ترتیب کی بناپر بیکہنا کہ سجد بے کا واقعہ جنت سے باہر آسان میں پیش آیا اور ابلیس بھی اس وقت جنت میں پیش آیا اور ابلیس بھی اس وقت جنت میں تعااور ﴿ الْحَوْمُ مِنْهَا ﴾ کی ضمیر غائب کا مرقع جنت ہے، یعنی: سجدہ نہ کرنے پراسے جنت سے نکالا گیا۔ اور دونوں کی ملاقات و مکالمت اس طور پر ہوئی ہوکہ حضرت آ دم علیہ السلام سیر کرنے کے لئے جنت سے باہر آئے ہوں اور مشیطان سے ملاقات و مکالمت ہوئی ہویا حضرت آ دم علیہ السلام جنت کے دروازے پر ہوں اور ابلیس باہر رہ کر بات چیت کر رہا ہو۔

اورترک ظاہر کی تیسری دجہ یہ ہوسکتی ہے کہ واقعہ مجدہ کے بعد ﴿ اسْکُنْ ﴾ الخ کا امرآیا ہے، اس کا متبادر معنی احداث سکن ہے نہ کہ ابقاء سکنی ، یعنی : سجد ہے کا واقعہ دخولِ جنت سے پہلے کا ہے اور یہ جنت میں نہیں، بلکہ آسمان میں پیش آیا اور شیطان کو آسمان سے باہر کیا گیا؛ اس لئے ﴿ قَامَلَمُهُمُ کَا اللهُ اللهُ مِراد لینامشکل ہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ ﴿ اسْکُنْ ﴾ کی دلالت احداث سکنی رقطعی نہیں ہے، ابقاء سکنی بھی اس کا مدلول ہوسکتا ہے۔ (اس لئے بیدوسرااختال کچھزیادہ صحیح نہیں ہے، پہلی تو جیہ ہی صحیح ہے)

ما بعدے ربط: بہر حال درخت یا اس کے پھل کا کھانا تھا کہ سب عیش وآ رام رخصت ہوگیا۔اوپر سے جنت سے باہرآنے کا حکم ہوگیا۔ چنانچ ارشاد فرماتے ہیں:

# ﴿ وَقُلْنَا اهْبِطُوا بَعْضَكُمُ لِبَعْضِ عَلُوَّ وَلَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُسْتَقَدُّ وَمَتَاعٌ إِلَى حِيْنٍ ﴿ ﴾

ترجمہ: اور ہم نے کہا کہ نیچاتر وتم میں سے بعض بعض کے دشمن رہیں گے۔

تفسیر: یعنی ایک سزاتو ظاہری ہوئی کہ یہاں سے نکلواورز مین پرجاؤاوردوسری سزاباطنی ہے کتم میں باہمی دشمنیاں بھی رہیں گی۔جس سے زندگی کالطف بہت کچھ کم ہوجائے گا۔اگر شیطان اس وقت تک زمین پرنہیں آیا تھا،جسیا کہ کی نوکر کوملازمت سے برطرف کردیا جائے گرجو آقا کریم ہوتے ہیں، وہ اس کا بوریہ بستر فور آبی نکلوا کرنہیں پھنکوادیا کرتے، آہتہ آہتہ نکال دیتے ہیں۔ تب تو اس خطاب میں وہ بھی داخل ہے، جبکہ آدم اور حواکا خطاب میں شامل ہونا ظاہری ہے۔اوراگر ابلیس زمین پرآچکا تھا تو یہ خطاب آدم وحواسے مع ان کی اولاد کے ہے، چونکہ ان کی اولاد ہونے والی تھی ہی، اس لئے آدم وحواکوسنانا مقصود ہے کہ تہ ہماری اولاد میں بھی بھی تھی ہیں شمنی ہوجایا کرے گی۔ چونکہ اولاد کی نا اتفاقی سے فطری طور پروالدین کولازی طور پرصدمہ ہوتا ہے، اس لئے آئیں میں دشمنی ہوجایا کرے گی۔ چونکہ اولاد کی نا اتفاقی سے فطری طور پروالدین کولازی طور پرصدمہ ہوتا ہے، اس لئے آئیں میں دشمنی ہوجایا کرے گی۔ات کی حالت کا مقتضی تھا۔

# لغرش میں مبتلا کئے جانے پر عتاب کی توجیہ:

اگرکسی کوخلجان ہوکہ جوخطا تاویل سے ہوتی ہے، وہ اس قدردارو گیر کے قابل نہیں ہوتی۔اس کا جواب ہے ہے کہ جس قدر فہم وسمجھ، خصوصیت اور لگاؤ زیادہ ہوتے ہیں، اس پر ملامت زیادہ ہوتی ہے، اور اسی وجہ سے کہا گیا ہے: حسنات الا برار سینات المقربین: نیک لوگوں کی نیکیاں مقربین کی برائیاں اور غلطیاں قرار پاتی ہیں۔اس کا حاصل ہے ہوتا ہے کہ تم نے زیادہ توجہ اور دھیان سے کام نہیں کیا؟ تو یہ دارو گیر آ دم علیہ السلام کے کمال اور ان کی مقبولیت کی ولیل ہے۔اللہ تعالیٰ نے مزید فر مایا جمہیں زمین پرایک میعاد عین تک ظہر نا اور کام چلانا ہے، یعنی وہاں بھی جاکردوام نہ ملے گا۔ پجھدت کے بعدوہ گھر بھی چھوڑ ناپڑ ہے گا۔

آگے سے ربط: آ دم علیہ السلام نے بیخطاب وعمّاب کہاں سنے تھے۔وہ ایسے بخت دل بھی نہ تھے کہ بیس کریونہی اڑادیتے۔ بے چین ہو گئے اورفوراً عفودرگز رکے لئے التجا کرنے لگے۔

# فَتَكَفَّى الدَمُ مِن رَبِّهِ كُلِمْتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ إِنَّهُ هُوَالتَّوَّابُ الرَّحِيْمُ وَاتَّكُ الدّر

ترجمہ:بعدازاں حاصل کر لئے آدم (علیہ السلام) نے اپنے رب سے چندالفاظ تو اللہ تعالیٰ نے رحمت کے ساتھ توجہ فرمائی ان پر (بعنی توبہ قبول کرلی) بیٹک وہی ہیں بڑے توبہ قبول کرنے والے، بڑے مہربان۔ تفسیر: چنانچے ارشاد ہے: اس کے بعد آدم علیہ السلام نے اپنے رب سے چندالفاظ حاصل کر لئے ، یعنی معذرت کے

كلمات كدوه بھى الله تعالى بى سے حاصل ہوئے تھے اور ایسے موقع پر جب خطاوار اپنى خطا پر سخت نادم و بے چين مومعذرت

toobaa-elibrary.blogspot.com

فائدہ: حضرت حواکی توبہ کا ذکر سورہ اعراف میں ہے: ﴿ فَالاَ رَبِّنَا ظَلَمُنَا ﴾: ان دونوں نے کہا: "اے ہمارے ربّ اللّ کہ اللّ کے اور ہم پررتم نہ کریں گے تو واقعی ہمارا بڑا مارے ربّ! ہم نے اپنا بڑا نقصان کیا اور اگر آپ ہماری مغفرت نہ کریں گے اور ہم پررتم نہ کریں گے تو واقعی ہمارا بڑا نقصان ہوجائے گا"اس طرح وہ بھی توبہ میں اور اس کی قبولیت میں آ دم علیہ السلام کے ساتھ شریک ہیں۔

قُلْنَا اهْبِطُوْا مِنْهَا جَمِيعًا، فَإِمَّا يَالْتِيَنَّكُمُومِّنِيَّ هُلَّى فَنَنْ تَبِعَ هُلَاكَ فَلا خَوْفَ عَلَيْهِمُ وَلا هُمُ يَحُونُونَ ۞

ترجمہ: ہم نے حکم دیا کہ نیچے جاؤاں بہشت سے سب کے سب پھراگرا ئے تہہارے پاس میری طرف سے کی قتم کی ہدایت، سوجو مخص پیروی کرے گامیری اس ہدایت کی تو نہ پچھاندیشہ ہوگا ان پراور نہ ایسے لوگ عملین ہونگے۔اور جو لوگ کفر کریں گے اور تکذیب کریں گے ہمارے احکام کی بیلوگ ہونگے دوزخ والے، وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے۔

توبةبول ہونے کے بعدز مین میں رہنے کی حکمت:

چونکہان کے روئے زمین پرآنے میں اور بھی ہزاروں حکمتیں اور بحتیں: حدود قائم کرنا اور احکام شرعیہ کا اجراوغیرہ مضمر تحقیں جیسا کر بخلیق سے قبل ہی فرمادیا گیا تھا: ﴿ إِنِّی جَاعِلُ فِی الْاَرْضِ خَلِیْفَۃٌ ﴾''میں زمین میں خلیفہ بنانے والا ہوں'' انہیں خلافت کی ذمہ داریاں زمین ہی میں انجام دین تھیں، اس لئے معاف فرمانے کے بعد بھی ہبوط (زمین میں انزنے) کے حکم کومنسوخ نہیں فرمایا۔

آ گے سے ربط: البتہ طرز اور لہجہ بدل دیا کہ پہلا تھم جا کمانہ (اور عمّا بانہ) انداز میں تھااور دوسرا تھم حکیمانہ (ومشفقانہ) طریقہ سے دیا گیا تھا۔ارشاد ہے:

قُلْنَا اهْبِطُوْا مِنْهَا جَمِيْعًا، فَإِمَّا يَأْتِيَنَّكُوْمِ نِي هُلُّى فَتَنْ تَبِعَ هُدَاى فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمُ

ترجمہ:ہم نے عمفر مایا کہ سب کے سب جنت سے نیچ جاؤ پھرتہ ہارے پاس میری طرف سے جو بھی ہدایت آئے گئی جو خص میری اس ہدایت پر عمل کر سے گا۔ یہاں یہ خلیان نہ ہو کہ اور نہ بی ایسے لوگ عمکیین ہوں گے۔

تفسیر: یعنی قیامت کے دن آئیس بیٹر و ملے گا۔ یہاں یہ خلیان نہ ہو کہ حدیثوں سے معلوم ہوتا ہے کہ اس روز بڑے بر سے مقبول و مقرب لوگ خوفر دہ ہوں گے۔ اصل بات ہے ہے کہ اللہ تعالی نے پہیں فر مایا کہ وہ خوف میں مبتلا نہ ہوں گے،

بلکہ بیفر مایا ہے کہ آئیس کوئی خوف واند بیٹر نہ ہوگا۔ یعن عملا آئیس کوئی خوفاک واقعہ پیٹر نہیں آئے گا۔ خواہ خود اپنے ول میں کتنے ہی ڈرتے ہوں۔ اس کی ایسی مثال ہے کہ کسی شخص کا مقدمہ کسی حاکم کے اجلاس یا کورٹ میں ہواور قانون دال وکیل کتنے ہی ڈرتے ہوں۔ اس کی ایسی مثال ہے کہ کہ کہ اس مقدمہ میں کوئی خطرہ واند بیٹر نہیں ہوتا مطلب ہے ہے کہ اس شخص پر کوئی آفت آنے والی نہیں ہے جس کا کوئی اندیشہ ہو۔ اس کا ہرگز مطلب بینہیں ہوتا کہ خوداس کے دل میں طبیق خوف بھی نہیں ہے۔ اور چونکہ ان پر کوئی آفت واقع ہونے کے نہیں ہوگی، اس لئے جن نواہ واقع ہونے کے منبیں ہوگی، اس لئے جن نواہ واقع بھی بھی نہ ہو۔ اس کا ہرگز مطلب ہوتا ہے ، خواہ واقع بھی بھی نہ ہو۔ اس کا ہرگز مطلب ہوتا ہے ، خواہ واقع بھی ہے کہ یہ بیٹ ہوتا ہے ، خواہ واقع بھی بھی نہ ہو۔ اس طرح بیان لوگوں کا حال ہوگا جو ہدایت کی پیروی کرنے والے اور اس پڑمل کرنے والے ہوں گے۔

لیم کے سے ربط : اب ان کے مرمقا بل آنے والوں کا حال بیان فرماتے ہیں:

وَالَّذِينَ كُفَرُواْ وَكُنَّ بُوا بِالتِنَّا أُولِيكَ أَصَحْبُ النَّالِ هُمُ فِيْهَا خُلِدُونَ ﴿

تر جمہ: اور جولوگ کفر کریں گے اور ہمارے احکام کی تکذیب کریں گے وہ دوزخ والے ہوں گے وہ اس میں ہمیشہ رہیں گے۔

يلكِنِي إِسْرَادِيل اذْكُرُوا نِعْمَتِي الَّذِي انْحَمْتُ عَلَيْكُو وَاوْفُوا بِعَهْدِي أَوْفِ بِعَمْدِكُمُ وَايّاى فَارْهَبُونِ ٥

ترجمہ: اے بنی اسرائیل! یاد کروتم لوگ میرے ان احسانوں کو جو کیے ہیں میں نے تم پراور پورا کروتم میرے عہد کو، پورا کروں گامیں تبہارے عہد کواور صرف مجھ ہی سے ڈرو۔

ربط: یہاں تک عام معنوی نعمتوں کا بیان تھا جس کے ختمن میں حضرت آ دم علیہ السلام کا قصہ بیان فرمایا گیا ہے۔ آگے نعمت خاصہ کا بیان ہے جو خاص اس وقت کے علماء کو عطا ہوئی تھی۔ عرب کے مشرکوں میں تو اہل علم تھے ہیں۔ البتہ اہل کتاب میں پڑھے لکھے لوگ موجود تھے۔ ان میں بھی بنی اسرائیل کی کثرت تھی، جن پر پشت ہا پشت سے انعام واحسان

toobaa-elibrary.blogspot.com

ہوتے آئے تھے،اوران کوحسب ونسب وریاست و پیرزادگی سب طرح کا فخر وامتیاز حاصل تھا۔اس لئے اب بنی اسرائیل کی طرف متوجہ ہوتے ہیں اور انہیں و فعتیں یا ددلاتے ہیں تا کہ وہ شر ماکرایمان لے آئیں۔اور چونکہ بیابال علم تھے،ان کے ایمان لانے سے دوسر عوام پراچھا اثر پڑے گا۔اس لئے ان نعتوں کواولاً اجمال کے ساتھ یا دولاتے ہیں، پھرا گلے رکوع سے نفصیل کے ساتھ پارہ کے فتم کے قریب تک ان کا ذکر چلے گا اور انعامات کی فہرست کے خاتمہ پر بھی اس قسم کی عبارت ہوگی ، کیونکہ قاعدہ ہے کہ جو مقصود اعظم ہوتا ہے، کلام کو شروع بھی اس سے کیا کرتے ہیں اور دلائل وغیرہ قائم کرکے پھر نتیجہ کے طور پر اس کوختم پر بھی لایا کرتے ہیں۔ چنانچہ ارشا وفر ماتے ہیں:

# بني اسرائيل كودى گئ نعتول كى يا در مانى:

اے بنی اسرائیل! (یعن حضرت یعقوب علیہ السلام کی اولاد کہ حضرت یعقوب کو اسرائیل کہا جاتا ہے) تم لوگ میر ان استانوں کو یاد کرو جو ہیں نے تم پر کے ہیں (تا کہ ایمان لانا جو اس نعت کا حق ادا کرنا ہے۔ آسان ہوجائے۔ آگاں یاد کرنے کی مراد بتاتے ہیں) اور تم میر عہد کو پورا کرو (یعنی تم نے جو تو ریت کے بارے میں مجھے عہد کیا تھا، جس کا بیان اس آیت میں ہے: ﴿ وَلَقَلُ اللّٰهُ مِیْشَاقَ بَنِیْ اِسْدَاءِ بِنْ وَ بَعَنْهُ مُ الْنَیْ عَشَر مَقَالُ اللّٰهُ اِنِیْ مَعَکُمُ اللّٰهُ مُونِیْنَاقَ بَنِیْ اِسْدَاءِ بِنْ وَ الْمَنْدَمُ بِرُسُولِیْ وَکَارْتُهُوهُمُ اللّٰهُ عَلَیْکُمُ اللّٰهُ وَلَقَلُ اللّٰهُ اِنِیْ مَعَکُمُ اللّٰهُ وَکَانَّ اللّٰهُ عَلَیْکُمُ اللّٰهُ اللّٰهِ قَرْصَیْ کہ کہ کہ اللّٰه کُورِیْ اللّٰهُ وَکَانَ اللّٰهُ وَکَانَ اللّٰهُ وَکَانَ اللّٰهُ وَکَانَ اللّٰهُ وَکُورَتُهُ وَ اللّٰهِ عَلَیْ اللّٰهُ عَرْصَیْ کہ کہ اللّٰه کُورِیْ مَعَکُمُ اللّٰہُ وَکَانَ اللّٰهُ وَکُورَتُ اللّٰهُ وَکُورَتُ وَ اللّٰهُ اللّٰهِ عَرْصَیْ کہ اللّٰہُ وَکَانَ اللّٰهُ وَکُورَتُ اللّٰهُ وَکُورَتُ اللّٰہُ وَکُورَتُ اللّٰہُ وَکُورَتُ اللّٰہِ اللّٰہُ وَکُورُ اللّٰہُ وَکُورُ اللّٰہُ وَکُورُ اللّٰہُ وَکُورُ اللّٰہُ وَکُورُ اللّٰہُ وَلَا کُوں گُلُمُ اللّٰہُ وَلَا کُوں گُلُمُ اللّٰہِ اللّٰہُ وَ اللّٰہُ اللّٰہُ وَ اللّٰہُ وَ اللّٰہُ وَ اللّٰہِ اللّٰہِ وَ اللّٰہُ وَ اللّٰہُ وَ اللّٰہُ وَ وَاللّٰہُ وَ اللّٰہُ وَ اللّٰہُ وَ وَلَا لَا عَلَیْ مَیٰ اللّٰہُ وَلَا کُوں مِی اللّٰہُ وَ وَ اللّٰہُ وَ وَ اللّٰہُ وَ وَ اللّٰہُ وَاللّٰہُ وَ وَ اللّٰہُ وَ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَ وَ اللّٰہُ وَلَٰ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَ وَ اللّٰہُ وَاللّٰہُ وَ اللّٰہُ وَاللّٰہُ وَ وَ اللّٰہُ وَاللّٰہُ اللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ و

یعنی اپنے معتقدعوام الناس سے مت ڈروکہ ان کا اعتقاد نہ رہے گا تو ان سے ہونے والی آمدنی بند ہوجائے گی۔ آگے اس عہد کے وفا ہونے کا مطلب صاف لفظول میں بیان فرماتے ہیں۔

وَ اهِنُوا بِمَا اَنْزَلْتُ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَكُمُ وَلَا تَكُونُواۤ اَوَّلَ كَافِرِيهٖ ۖ وَلَا تَشْتَرُوا بِالنِيُ ثَمَنَا قلِيلًا وَ الْمَقَ وَامْنُوا مِنْ الْمِيْ ثَمَنَا قلِيلًا وَ الْمَقَ وَانْتُمُ وَانْتُمُ وَعَلَيْهُونَ ﴿ وَالْمَا عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمَدُونَ ﴿ وَاللَّهُ مُونَ وَ لَا تَلُوسُوا الْحَقَى وَالنَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَا

ترجمہ:اورایمان لے آواس کتاب پرجومیں نے نازل کی ہے (یعنی قرآن پر) ایسی حالت میں کہ وہ بھی ہتلانے والی ہے اس کتاب کو جوتمہارے پاس ہے (یعنی قوریت کے کتاب الہی ہونے کی تصدیق کرتی ہے) اور مت لومقا بلہ میرے احکام کے معاوضہ تقیر کو اور خاص مجھ ہی سے پورے طور پر ڈرو۔اور مخلوط مت کروح تی کو ناحق کے ساتھ اور پوشیدہ بھی مت کروجس حالت میں کتم جانتے ہو۔

# كفراوردين فروشي كي ممانعت:

اوراس کتاب پرایمان لے آور الیخی قرآن مجید پر) اور تمہیں تواس سے وحشت نہیں ہونی چاہئے ، کیونکہ میں نے اسے ایک حالت میں نازل کیا ہے کہ وہ اس کتاب کو جو تمہارے پاس ہے، تج بتانے والی اوراس کی تقدیق کرنے والی ہے۔ یعنی توریت کے کتاب اللی ہونے کی تقدیق کرتی ہے۔ چنانچ قرآن مجید میں بکٹرت اس قتم کی آئیس موجود ہیں: "ہم ایمان لے آئے اس پر جو ہماری طرف اور تمہاری طرف نازل کیا گیا ہے۔ ﴿ وَمَاۤ اُونِی مُوسٰی وَعِیْسٰی ﴾ اور جو پھرموی اور عیسیٰ کو ویا گیا۔ ﴿ وَالْکِیْنُ یَوُمِنُونُ نِیمَا اُنیُونُ الیکُ کَ وَمَاۤ اُنیُونُ کَی مُوسٰی وَعِیْسٰی ﴾ ور جو پھرموی اور عیسیٰ کو ویا گیا۔ ﴿ وَالْکِیْنُ یَوْمِنُونُ نِیمَا اُنیُونُ الیکُ کَ وَمَاۤ اُنیُونَ کَی مُوسٰی وَعِیْسٰی ﴾ ور چو ہماری طرف نازل کیا گیا اور تم جو بیاں! جس قدراس میں تحریف وردو بدل ہوگئ ہے وہ خود پر جو تمہاری طرف نازل کیا گیا اور تم ہے بہلے ہی جو نازل کیا گیا اور تم ہے اور تم اس قرآن کے بارے میں سب سے پہلے انکار کرنے والے مت بنو (کہ تمہاری دیکھا دیکھی جسے لوگ انکار کرتے جا کیں گے، ان سب میں اول وبانی تم ہوگ تو قیامت تک کے انکار کا وبالی تمہارے نامہائی میں بھی درج ہوتا کہ اور ان کو بدل کراور چھپا کروام الناس سے دنیائے ذکیل قلیل وصول مت کی پوری طرح ڈرو۔ یعنی میرے احکام چھوڑ کراوران کو بدل کراور چھپا کروام الناس سے دنیائے ذکیل قلیل وصول مت کروجیسا کہ ان کی عادت تھی۔

چنانچة كَ تَصْرَحُ فرمات بين: ﴿ وَلَا تَكْبِسُوا الْحَقَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُنُوا الْحَقَّ وَاَنْتَهُ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾: اور حَلَ وَلَا تَكْبِسُوا الْحَقِّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُنُوا الْحَقَ وَاَنْتَهُ تَعْلَمُونَ ﴿ ﴾: اور حَلَ وَلَا تَكْبُونَ ﴿ فَيَا لَهُ عَلَيْهُ وَلَا تَكْبُونَ ﴾ وقد وتا وتا في الله الله من كرو ـ اور جانة بوجهة حق كوچها و بهي مت ـ

یعنی کہ بیبری بات ہے خود غرض لوگ احکام شرعیہ میں تبدیلی دوطرح سے کیا کرتے تھے، ایک بید کہ اگر قابو چلا تو اس کو ظاہر ہی نہ ہونے دیا، بیہ کتمان ہے۔ اور اگران کے چھپانے سے نہ چھپ سکا، ظاہر ہو ہی گیا تو پھراس میں خلط ملط کرنا چاہتے ہیں۔ کہیں کا تب کا سہو قرار دے دیا، کہیں مجاز کا بہانہ پیش کر دیا، کہیں محذوف و مقدر نکال دیا، بیٹ بیس ہے۔ حق تعالیٰ نے دونوں سے منع کردیا۔

وَ اَقِيْمُوا الصَّالُوةَ وَ الرُّوا الزُّكُونَةُ وَازْكُعُوا مَعَ الرُّكِعِيْنَ ﴿

ترجمہ: اور قائم کروتم لوگ نمازکو ( یعنی مسلمان ہوکر ) اورز کو ق کواور عاجزی کروعا جزی کرنے والوں کے ساتھ۔

ربط: یہاں تک توایمان لانے اور کفر کی باتیں چھوڑنے کا حکم تھا، جو کمن جملہ اصول کے ہے۔ اب بعض عظیم الشان اسلامی فروع کا حکم فرماتے ہیں، تا کہ سب کے مجموعہ سے اسلام کی تکیل کا مقصود و مامور بہ ہونا حاصل ہوجائے۔

فروعى عبادات كاحكم:

فروع اسلامی یعنی اعمال کی دو قسمیں ہیں: اعمالِ ظاہری اور اعمالِ باطنی ۔ پھراعمالِ ظاہری کی دو قسمیں ہیں: عبادت بدنی اور عبادتِ مالی ۔ توبیتین کلیات ہوئیں۔ ان تینوں کلیات میں سے ایک ایک جزئی کا ذکر کردیا۔ نماز ، عبادتِ بدنی ہے، ذکو ہ عبادتِ مالی ہے اور خشوع وخضوع عمل باطنی ہے، چونکہ تواضع باطنی میں اہل تواضع کی معیت کو بردا وخل اور ظلیم تا ثیر ہے، اس لئے ﴿ مَعَ اللّٰ کِعِیْنَ ﴾ کا اضافہ نہایت برمحل ہوا۔ یہ تینوں عمل عظیم الثان ہونے کے علاوہ بنی اسرائیل کی حالت کے بہت مناسب تھے۔ اس لئے ذکر میں ان کی خصیص فرمائی ، کیونکہ نماز سے ان کی حب جاہ کم ہوگ ۔ زکو ہ سے حب مال کھٹے گی اور تواضع باطنی سے حسدو غیرہ میں کمی آئے گی۔ یہی امراض ان میں زیادہ تھے۔ چنا نچوان کا مستقل علاج بھی آگے ان کو بتادیں گے۔ اس آیت میں ﴿ وَاسْنَعِیْنُواْ بِالصَّائِرِ وَالصَّلُونَةِ ﴿ وَ اِنْهَا لَکَبُ اُبِرَةٌ اِلَّا کَا کَا کِدُورُونِ مِی کی تاکیداور ترغیب دی گئی۔ الْخفید عبان ﷺ کی بہاں تک اسلامی اصول وفر وع سب کی تاکیداور ترغیب دی گئی۔

اَتَاْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّوَتَنْسَوْنَ انْفُسَكُمْ وَانْتُمُ تَتْلُونَ الْكِتْبَ، أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿

ترجمہ: کیاغضب ہے کہ کہتے ہواورلوگوں کونیک کام کرنے کواورا پی خبرنہیں لیتے حالانکہتم تلاوت کرتے رہتے ہو کتاب کی تو پھرکیاتم اتنا بھی نہیں سمجھتے ؟

عالم بِعل كوتنبيه:

 عالم بے مل کی ندشیں مذکور ہیں جو تلاوت کے وقت تمہاری نظروں سے گزرتی ہیں ) تو پھر کیاتم اتنا بھی نہیں سیجھتے ؟ ( کہ ہم بھی ان مذمتوں کے مصداق بنے جاتے ہیں )

فائدہ:اس سے پیمسکانہیں نکلتا کہ بے مل کوواعظ بننا جائز نہیں، بلکہ یہ نکلتا ہے کہ واعظ کو بے مل بننا جائز نہیں۔ان دونوں باتوں میں زمین وآسان کا فرق ہے۔

آگے سے ربط: الغرض یہ بات ثابت ہوگئ کہ ان کے پاس ایمان نہلانے کے سلسلہ میں کوئی معقول عذر نہیں ہے۔
اور ایمان لا نا بلاشبدان کے ذمہ واجب ہے۔ اب سمجھنا چاہئے کہ اگر چہ ان کے پاس کوئی قابلِ قبول عذر نہیں تھا۔ گردو خصلتیں انہیں ایمان نہیں لانے دیتے تھیں، ایک حب مال، دوسرے حب جاہ۔ اور انہی دونوں کی وجہ سے ان کے اندر حمد بھی پیدا ہوگیا تھا کہ انہیں بار باریمی خیال ہوتا تھا کہ اگر ہم نے رسولِ مقبول میں ایک اختیار کر لیا تو بیآ سمان ہے،
کیونکہ اس میں کوئی ضرر دفقصان نہیں ہے، گر اس کے بعد اس پر ہمیشہ کے لئے قائم بھی رہنا پڑے گا تو بیاس لئے مشکل کے اور چونکہ ہے کہ اگر ایسا ہوا تو پھریہ آمہ نی اور قدر ومنزلت وعزت تو سب جاتی رہے گی، خود آپ کی غلامی کرنی پڑے گی۔ اور چونکہ مال اور جاہ کی مجب دلوں میں بیٹھ بھی تھی، اس لئے آپ کی فتو حات اور شوکت کی ترقی کو اپنے سنزل کا سبب بھی کر حسد کے مال اور جاہ کی مجب دلوں میں بیٹھ بھی تھی، اس لئے آپ کی فتو حات اور شوکت کی ترقی کو اپنے سنزل کا سبب بھی کر حسد کے مال درج موند سے ایمان لا نا وشوار ہور ہا تھا۔ اس لئے اللہ تعالی اس مشکل کے آسان ہونے کا طریقہ بتاتے ہیں۔

وَاسْتَعِيْنُوْا بِالصَّارِ وَالصَّلُوةِ ، وَإِنَّهَا لَكَبِئِيرَةً إِلَّا عَلَى الْخَشِعِيْنَ ﴿ الْآيِنِي يَظُ نُونَ وَ الصَّلُوةِ ، وَإِنَّهَا لَكَبِئِيرَةً إِلَّا عَلَى الْخَشِعِيْنَ ﴿ النَّهُمُ الَيْهِ لَجِعُونَ ﴾ وَانْتُهُمُ الدِّبِهِ لَجِعُونَ ﴿

تر جمہ: مددلوصبراورنماز سےاور بیشک وہ نماز دشوار ضرور ہے، گرجن کے قلوب میں خشوع ہےان پر کچھ دشوار نہیں،اور خاشعین وہ لوگ ہیں جو خیال رکھتے ہیں اس کا کہ وہ بیشک ملنے والے ہیں اپنے رب سے،اوراس بات کا بھی خیال رکھتے ہیں کہ وہ بے شک اپنے رب کی طرف واپس جانے والے ہیں۔

# مال وجاه كى محبت كاعلاج:

اور مبراور نماز سے مددلو (بین اگر تمہیں مال وجاہ کی محبت کے غلبہ کی وجہ سے ایمان لا ناد شوار معلوم ہوتو ایمان لا کر صبر اور نماز کا الترزام کر و کہ صبر کی وجہ سے مال کی محبت گھٹ جائے گی ، کیونکہ مال اسی وجہ سے محبوب ہوتا ہے کہ بیلذتوں ، شہوتوں اور خواہ شات کے حصول کا ذریعہ ہوتا ہے۔ جب انہی کوترک کرنے کا عزم کرلو گے تو مال بھی محبوب نہ رہے گا۔ اور نماز کی وجہ سے جاہ ومرتبہ عزت ومنزلت کی محبت کم ہوجائے گی ، کیونکہ نماز میں ہر طرح کی پستی ، عاجزی وانکساری اور خاکساری وجہ سے بعد وہ بنداز کی عادت پختہ ہوجائے گی تو جاہ ومنزلت کی محبت گھٹ جائے گی۔ یہی فساد کا مادہ تھا۔ اس کی اصلاح کے بعد

ایمان میں دشواری معلوم نہ ہوگی۔ یہ بھی سمجھ لو کہ صبر میں صرف بعض خواہشات وشہوات کوترک کرنا پڑتا ہے اور نماز میں

بہت سے افعال کئے جاتے ہیں اور ہمیشہ عقلی وطبعی قاعدہ کی روسے ترک ( کسی کام یا چیز کا چھوڑنا ) کے مقابلہ میں نعل

( کسی کام کا کرنا ) دشوار ہوتا ہے۔خاص طور سے نماز کہ خیالات کے انتشار کی وجہ سے اس کی پابندیاں اور قیود بہت ہی

گراں گزرتی ہیں ،اس لئے صبر میں تو کچھ ذیادہ مشقت ودشواری نہ ہوگی ،البنة نماز میں ضرور دشواری ہوگی۔اوراس کو حب
جاہ کا علاج قرار دیا ہے ، مگرخوداس کی دشواری کا کیا علاج ہونا چاہئے؟

#### نمازمین دل لگانے کا آسان طریقہ:

اور بے شک نماز دشوار ضرور ہے، گرجن کے قلوب میں خشوع کا مادہ اور جذبہ ہوتا ہے، ان کے لئے پچھ دشوار نہیں۔
اس میں نماز کے آسان ہونے اور دشوار نہ ہونے کی تدبیر بتادی، اس کے سبب کی شخیص کر کے اس کے ازالہ کا طریقہ بتا دیا جس کا حاصل بیہ ہے کہ نماز کے دشوار ہونے کے سبب کا پیۃ لگانا اور اس کو بچھنا چاہئے تو ظاہر ہے کہ انسان کا دل خیالات کی دنیا میں آزادانہ طور پر دوڑنے کا عادی ہے اور جسم کے اعضا اسی دل کے تابع ہیں تو وہ جوارح کی آزادی کا بھی متقاضی ہوتا ہے اور نماز میں پوری پوری پابندیاں اور قیدیں ہیں کہ نہ ہنسو، نہ بولو، نہ کھاؤ، نہ پیو، نہ چلوہ فیرہ وغیرہ وان پابندیوں ہے اور نماز میں پوری پوری پابندیاں اور قیدیں ہیں کہ نہ ہنسو، نہ بولوء نہ کھاؤ، نہ پیو، نہ چلوہ نہ پھر ووغیرہ وغیرہ ۔ ان پابندیوں سے پہلے جوارح مقید ہوتے ہیں اور ان کی قید کا اثر قلب پر پڑتا ہے کہ وہ تنگ و پریشان ہوتا ہے۔

غرض اس گرانی دوشواری کی علت قلب کی حرکت ہے تو اس کا علائ ،سکون کے ذریعہ ہونا چاہئے۔ چنا نچہ خشوع کو جس کی حقیقت سکونِ قلب ہے ، آسانی کی علت فرمایا گیا۔ اورخود سکونِ قلب کی حقیقت ، حرکت قلب کے مقابلہ سے معلوم ہوئی۔ جب فکر یعنی سوچنا اس کی حرکت ہے تو قطع فکر (سوچ کی صور تو ل اور داستوں) پر پابندی لگا نا اس کا سکون ہے۔ اب یہ جو تک ہیں باور است دل اب یہ جو تک کہ یہ بات تجربہ سے ثابت ہوگئ ہے کہ اگر مختلف قتم کے افکار و متفرق خیالات کوکوئی شخص براور است دل سے نکالنا چا ہے تو یہ بڑی صد تک محال ہے۔ اس کی صرف ایک تدبیر ہے کہ چونکہ نفس ایک ہی وقت میں دو طرف متوجہ نہیں ہوسکا ، اس لئے اس کو اگر کسی ایک خیال میں مستفرق کر دیا جائے تو دوسر سے خیالات وافکار خود بخو دفا ہو جاتے ہیں۔ اس لئے خشوع کے بعد اس خیال کو بتاتے ہیں جس میں غرق ہو جانے کے بعد دوسر سے خیالات دفع و دور ہوں اور ان کے دفع ہو نے دور اس کی کی سے ایمان پر ہونے سے اس کی ہو اور اس کی کی سے ایمان پر خابت قدم رہنے میں ہونے والی دشوار بیا جا سکے ۔ اور اس کی ہمیشہ اوا گئی سے حب جاہ کم ہو۔ اور اس کی کی سے ایمان پر خابت قدم رہنے میں ہونے والی دشوار بیال اور رکا و ٹیس دور ہوں اور ان رکا و ٹوں کے دور ہونے سے ایمان پر خابت قدم رہنے میں ہونے والی دشوار بیال اور رکا و ٹیس دور ہوں اور ان رکا و ٹوں کے دور ہونے سے ایمان پر خابت قدم رہنے میں ہونے والی دشوار بیال اور رکا و ٹیس دور ہوں اور ان رکا و ٹوں کے دور ہونے سے ایمان پر خابت قدم رہنے میں ہونے والی دشوار بیال اور رکا و ٹیس دور ہوں اور ان رکا و ٹوں کے دور ہونے سے ایمان پر خابت قدم رہنے کی ہونے والی دشوار بیال اور رکا و ٹیس ہونے والی دیش ہونے والی دشوار بیال اور رکا و ٹیس ہونے والی دیر ہونے دور ہونے دیں اور ان رکا و ٹوں ہونے دیر ہونے دیا ہونے دیں اور ہونے دیں ہونے دیں دیر ہونے دیر ہونے دیا ہونے دور ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیں ہونے دور ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیں ہونے ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیں ہونے دیر ہونے دیر

سجان الله کیا با قاعدہ ومرتب علاج اورمطب ہے۔اس لئے اس خیال کی تعیین کی تعلیم فرماتے ہیں۔خشوع کرنے

toobaa-elibrary.blogspot.com

والے وہ لوگ ہیں جواس امر کا خیال رکھتے ہیں کہ وہ بیشک اپنے رب سے ملنے والے ہیں ( تو اس وقت اس خدمت کا خوب انعام ملے گا) اور اس بات کا بھی خیال رکھتے ہیں کہ وہ اپنے رب کی طرف واپس جانے والے ہیں ( تو اس وقت اس کا حساب کتاب بھی دینا ہوگا، ان دونوں خیالوں کی وجہ سے رغبت وہیبت پیدا ہوگی۔ کہ ہر خیال محمود میں غرق ہوجانا نیک کام کے لئے دلجمعی پیدا کر دیتا ہے۔خاص طور سے رغبت اور ڈروخوف کوتو نیک کام میں مستعد وسرگرم کرویئے کے لئے خاص طور پر ذخل ہے۔

# يلْبَنِي ٓ السَّرَاءِيْلَ اذْكُرُوْ انِعْمَتِي النِّيِّيَ ٱنْعَمْتُ عَلَيْكُورُ وَانِّي فَصَّلْتُكُو عَلَى الْعَلَمِينَ ٥

ترجمہ:اےاولا دیعقوب علیہ السلام کی تم لوگ میری اس نعمت کو یاد کروجو میں نے تم کوانعام میں دی تھی ،اوراس کو کہ میں نے تم کوتمام دنیا جہان والوں پر فوقیت دی تھی۔

آگے سے ربط: یہی مضمون جس کا بنی اسرائیل کو مخاطب بنایا ہے کہ آنہیں اپنی تعتیں یادولا ئیں اوران کی ناسیاسیاں جتا ئیں، یہاں تک بالکل اجمالی ہے۔اب اس کوخوب تفصیل سے بیان فرماتے ہیں۔

ا کے بعقوب علیہ السلام کی اولاد: تم لوگ اس نغمت کو یاد کرو، تا کہ شکر اور اطاعت کا جذبہ بڑھے، جو میں نے تمہیں انعام میں دی تھی اور اس بات کو یاد کرو کہ میں نے تمہیں خاص خاص برتاؤمیں (اہمام دنیاجہان والوں پر فوقیت دی تھی (اور بیر جمہ بھی ہوسکتا ہے کہ میں نے مخلوق کے ایک بڑے حصہ پر فوقیت دی تھی ، مثلاً: اس زمانہ کے لوگوں پر)

تفسیر:ان خاص برتا و و ل کابیان ایک آیت کے بعد سے شروع ہوا ہے،اوران میں سے زیادہ تر برتا و ان مخاطبوں کے باپ داداوں کے ساتھ ہوا ہے، ایک حد تک اس کے باپ داداوں کے ساتھ ہوا ہے، ایک حد تک اس سے اولادکو ضرور نفع ہوتا ہے، جبیا کہ عام مشاہدہ ہے۔

آ کے سے ربط: اس آیت میں تواطاعت کی ترغیب ہے،آ گے اطاعت نہ کرنے پرتر ہیب یعنی دھمکی ہے۔

ترجمہ: اور ڈروتم ایسے دن سے کہ نہ تو کوئی شخص کی طرف سے پچھ مطالبہ ادا کرسکتا ہے اور نہ کسی شخص کی طرف سے پچھ مطالبہ ادا کرسکتا ہے اور نہ کسی شخص کی طرف سے کوئی معاوضہ لیا جا سکتا ہے اور نہ ان لوگوں کی طرف داری اسلام ہونے معاوضہ کی میں معاوضہ لیا جا سکتا ہے اور نہ ان کو فعد ان کے لازم ہونے (۱) واضح رہے کہ خاص خاص برتاؤکی قیدلگا دینے سے اللہ تعالی کے نزدیک ان کے قرب اور قبول کی فضیلت کے لازم ہونے کے شبر کا از الہ ہوجاتا ہے۔

چل سکے گی۔

تفسیر: اورتم ایسے دن سے ڈروکہ جس میں نہ تو کو کی شخف کسی مخف کی طرف سے پھی مطالبہ اوا کرسکتا ہے اور نہ کسی مخف کی طرف سے کوئی سفارش قبول ہوسکتی ہے، (جبکہ خوداس شخص میں ایمان نہ ہوجس کی سفارش کی جائے) اور نہ کسی مخف کی طرف سے کوئی معاوضہ لیا جاسکتا ہے، اور نہ ان لوگوں کی طرف داری چل سکے گی۔

یدن قیامت کا ہوگا،مطالبہ سے مرادیہ ہے کہ جیسے کسی کے ذمہ نماز وروزہ کا مطالبہ ہواور دوسرا کہہ دے کہ میرا نماز روزہ لے کراس کا حساب بے باق کر دیا جائے۔اور معاوضہ یہ ہے کہ پچھے مال وغیرہ دے کر بچالائے، توالی کوئی بات نہ ہوگ۔اور بغیرا یمان کے سفارش قبول نہ ہونے کی جو بات فر مائی ہے، دوسری آیتوں سے اس کی صورت یہ معلوم ہوتی ہے کہ ایسوں کی اولاً تو خودسفارش ہی نہ ہوگی جو قبولیت کی گنجائش کا سوال پیدا ہو۔اور طرف داری ہے ہے کہ کوئی زوردار حمایتی لے آئے۔مطلب یہ کہ مدد کے جتنے طریقے دنیا میں ہوتے ہیں، بغیرا یمان کے وہاں کوئی نہ چل سکے گا۔

وَاذْ نَجَّيْنْكُمْ مِّنْ اللِ فِرْعَوْنَ يَسُوْمُونَكُمُ سُوءَ الْعَنَابِ يُنَاتِحُوْنَ اَبْنَاءَ كُمُ وَكَيْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمُ وَفِيْ ذَٰلِكُوْ بَلَا عَ مِّنْ رَبِّكُمْ عَظِيْمً ۞

ترجمہ: اور جب کدر ہائی دی ہم نے تم کو تعلقین فرعون سے، جوفکر میں گئے رہتے تھے تہماری سخت آزاری کے، گلے کا منتے تھے تہماری اولا دِ ذکور کے، اور زندہ چھوڑ دیتے تھے تہماری عورتوں کو، اِس میں ایک امتحان تھا تمہارے پروردگار کی جانب سے بڑا بھاری۔

ربط: يهال سے دورتك مذكوره بالا برتا ؤول كابيان جلے گا۔

پہلامعاملہ: اور وہ زمانہ یاد کروجب ہم نے تم (لوگوں کے آباء واجداد) کوفرعون کے تعلقین سے رہائی دی جو تہہیں سخت اذبیتی پہو نچانے کی فکر میں گئے رہتے تھے کہ تمہاری اولا دِ ذکور (لڑکوں) کے گلے کا بیتے تھے اور تمہاری عورتوں کو لین کے گلے کا بیتے تھے اور تا ہوں کو کہ بڑی ہوکرعورتیں ہوجا کیں زندہ رہنے دیتے تھے اور اس واقعہ میں تمہارے پروردگاری جانب سے بڑا زبردست امتحان تھا۔

تفسیر بھی نے فرعون کے لئے پیشین گوئی کردی تھی کہ بنی اسرائیل میں ایک لڑکا ایسا پیدا ہوگا جس کے ہاتھوں تیری سلطنت جاتی رہے گی۔اس لئے اس نے نوز ائیدہ لڑکوں گوئل کرنا شروع کر دیا اور چونکہ لڑکیوں سے کوئی اندیشہ نہ تھا،اس لئے ان سے کوئی تعرض نہیں کیا۔ دوسرے ان سے اپنا کام نکا لنا تھا کہ ماما گیری اور خدمت گاری کا کام لیتا تھا، تو یہ عنایت اپنے مطلب کے لئے تھی۔اوراس واقعہ سے مرادیا تو یہ ذرح قتل ہے جس کا ذکر کیا گیا ہے اور مصیبت میں صبر کا امتحان ہوتا ہے یا رہائی دینا مراد ہے جو کہ ایک تعمت ہے کہ تعمت میں شکر کا امتحان ہوتا ہے اور اس نجات دینے کی تفصیل آنے والی آیت

میں ہے۔

# وَإِذْ فَرَقُنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَالْجَيْنِكُمْ وَاغْرَفْنَا الْفِرْعَوْنَ وَانْتُمْ تَنْظُرُونَ ۞

ترجمہ:اور جبش کردیا ہم نے تمہاری وجہ سے دریائے شورکو، پھر ہم نے بچالیاتم کواور غرق کردیا متعلقین فرعون کواورتم معائنہ کررہے تھے۔

دوسرا معاملہ: یہ قصداس دفت واقع ہوا جب موسیٰ علیہ السلام پیدا ہونے کے بعد پینجبر ہوگئے اور ایک مدت تک فرعون کو سمجھاتے رہے۔ جب وہ سی طرح نہ مانا تو تھم ہوا کہ بنی اسرائیل کو لے کر خفیہ طور پر یہاں سے چلے جا ئیں۔ راستہ میں انہیں ایک بڑا دریا ملاا وراسی وقت پیچھے سے فرعون مع لشکر آپہو نچا تو حق تعالیٰ کے تھم سے دریا بھٹ گیا اور بنی اسرائیل کوراستہ مل گیا، جس سے بہتو پار ہوگئے، مگر فرعون کے پہو نچنے تک دریا اسی طرح رہا، تب وہ بھی تعاقب کی غرض سے اندر گھس گیا۔ اس وقت ہر طرف سے پانی آگیا اور اپنے حال پر رواں دواں ہوگیا، تب فرعون اور فرعونی سب وہاں ہی ختم ہوگئے۔

# وَإِذْ وْعَدْنَا مُوْسَى ٱرْبَعِيْنَ لَيْكَةً نُمَّ النَّعَانَ ثُمُ الْعِلْمِونَ بَعْدِم وَآنْتُوْظُلِمُونَ ﴿

ترجمہ: اورجبکہ وعدہ کیا تھا ہم نے مویٰ سے چاکیس رات کا، پھرتم لوگوں نے تجویز کرلیا گوسالہ کومویٰ کے بعداورتم نے ظلم پر کمر باندھ رکھی تھی۔

تنیسرامعاملہ: اوروہ زمانہ یاد کروجب کہ ہم نے موسیٰ علیہ السلام سے ایک مدت (اگزرنے پرتوریت دینے کا وعدہ کیا تھا، جس میں دس راتوں کا اضافہ ہوکر چالیس راتوں کا زمانہ ہوگیا تھا، پھرتم لوگوں نے موسیٰ علیہ السلام کے جانے کے بعد پرستش کے لئے گؤسالہ تجویز کرلیا اورتم نے اس تجویز میں صرت ظلم پر کمر باندھ رکھی تھی کہ ایسی بیجا بات کے قائل ہوگئے تھے۔

یقصہ اس وقت واقع ہواجب فرعون کے غرق ہونے کے بعد بنی اسرائیل بعض مفسرین کی رائے کے مطابق مصر میں والیس آ کررہنے گئے یا بعض مفسرین کے مطابق کسی اور مقام پر تھہر گئے ، تب انھوں نے حضرت موکی علیہ السلام ہے عرض کیا کہ اب ہم بالکل مطمئن ہو گئے ہیں ، اس لئے اگر اب ہمارے لئے کوئی شریعت مقرر ہوجائے تو ہم اس کو اپنا دستور العمل بنالیس، تب حضرت مولی علیہ السلام کے عرض کرنے پر حق تعالی نے وعدہ فرمایا کہتم کو وطور پر آ کر ایک مہینہ تک العمل بنالیس، تب حضرت مولی علیہ السلام کے عرض کرنے پر حق تعالی نے وعدہ فرمایا کہتم کو وطور پر آ کر ایک مہینہ تک العمل بنالیس، تب حضرت مولی علیہ السلام کے عرض کرنے پر حق تعالی نے وعدہ فرمایا کہتم کو وطور پر آ کر ایک مہینہ تک مولی ہے میں راتوں کا کیا گیا تھا جیسا کہ دوسری آ یت ہیں ہے ﴿ وَ وَعَدُ نَا مُوسِلُم تَعْرِد کردہ پوری مدت جالیس رات ہوگئی الاعراف آ یت ہمیں راتوں کا وعدہ کیا ، پھر دس راتوں کا مزید تھم دیا ، اس طرح ان کے پروردگار کی مقرر کردہ پوری مدت جالیس رات ہوگئی (الاعراف آ یت ہمیں)

ہماری عبادت میں مشغول رہو، اس کے بعد ہم تہمیں ایک کتاب دیں گے۔ آپ نے ایبابی کیا اور تو ریت ال گئی۔ گراس دوران مزید دس روز عبادت میں مشغول رہے کا اس لیے تھم ہوا کہ موئی علیہ السلام نے ایک ماہ روز رے رکھنے کے بعد افظار فرمالیا تھا۔ چونکہ اللہ تعالیٰ کوروزہ دار کے منہ کی بو پہند ہے، جو کہ معدہ کے فالی رہنے کی وجہ سے بیدا ہونے والی گیس کے نتیجہ میں بیدا ہوتی ہے، اس لئے موئی علیہ السلام کو تھم ہوا کہ دس روز ہے مزید رکھیں، تا کہ وہ بو پیدا ہوجائے (۱)۔ اس طرح بیچہ میں بیدا ہوتی ہے، اس لئے موئی علیہ السلام تو یہاں رہا ور وہاں بنی اسرائیل میں ایک شخص نے جس کا نام مامری تھا، اس نے جا ندی یا سونے کی بچھڑے کی ایک شکل بنا کر اس کے اندروہ مٹی ڈال دی جو حضر سے جرئیل علیہ السلام کے گوڑے کے قدم کے بیچے سے اٹھائی ہوئی اس کے پاس تھی، اس کی وجہ سے بچھڑے کی شکل میں جان پڑگئی اور بنی امرائیل کے جہلانے اس کی پرستش شروع کر دی۔

# ثُمَّ عَفَوْنًا عَنْكُوْرِ مِنْ بَعْدِ ذَٰلِكَ لَعَلَّكُمْ تَشَكُرُونَ ۞

ترجمہ: پھربھی ہم نے درگذرکیاتم سے اتنی بڑی بات ہوئے پیچھے اس توقع پر کہتم احسان مانو گے۔ چوتھامعاملہ: پھربھی ہم نے تہارے تو بہ کرنے پر تہاری طرف سے شرک کی اتنی بڑی بات پیش آنے کے بعد بھی تم سے درگذرکیا ،اس توقع پر کہتم احسان مانو گے۔

اس توبه کابیان آگے آرہاہے، اور توقع کا مطلب نہیں کہ نعوذ باللہ خود باری تعالیٰ کوکوئی شک تھا، بلکہ مطلب یہ ہے کہ یہ درگذر کرنا ایسی چیز ہے کہ دیکھنے والوں کوشکر گذاری کا خیال آسکتا ہے۔

### وَإِذْ التَّيْنَا مُوسَى الْكِتْبُ وَ الْفُرْقَانَ لَعَلَّكُوْ تَهْتَكُونَ

ترجمہ: اور جب دی ہم نے موئی کو کتاب اور فیصلہ کی چیز ،اس تو قع پر کہتم راہ پر چلتے رہو۔

پانچوال معاملہ: اور (وہ زمانہ یادکرو) جب ہم نے موئی علیہ السلام کو کتاب (توریت) اور فیصلہ کی چیز دی ،اس تو قع پر کہتم سیدھی راہ پر چلتے رہو۔ فیصلہ کی چیز یا توان احکام شرعیہ کو فرما یا ہے جو تو ریت میں لکھے ہیں کہ شریعت کے ذریعہ تمام تر (ا) اس سلسلہ میں جو یہ بات مشہور ہے کہ حضرت موئی علیہ السلام نے ایک ماہ کے بعد مسواک کر لی تھی ، اس وجہ سے مزید دی روزے رکھنے کا تھم دیا ، یہ بات بالکل بغیر ہوت اور بغیر دلیل کے ہے۔اگر چہ بعض تغیر وں میں نقل کر دی گئی ہے ، چر بھی بغیر سند کے ہونے کی وجہ سے احداث پر اشکال نہیں ہونے کی وجہ سے احداث پر اشکال نہیں ہونے کی وجہ سے احداث پر اشکال نہیں ہونے کی وجہ سے احداث میں جائز کیوں کہتے ہیں؟ کیونکہ وہ کہہ سکتے ہیں کہ یہ کراہیت شریعت موسوی کے ساتھ خاص ہوگی اور احداث اس حدیث سے استدلال کرتے ہیں جو پہلی نے حضرت عائشرضی اللہ عنہا سے مرفوعاً روایت کی ہے ۔خیر حصال الصائم السواک روز ہوارکی بہترین خصلت مسواک کرنا ہے۔جیسا کہ الجامع الصغیر میں ہے ہامنہ

اعتقادی اور عملی اختلافات کا فیصلہ ہوجاتا ہے۔ یام عجزوں کوفر مایا ہے کہ ان سے سیچ جھوٹے دعوی کا فیصلہ ہوجاتا ہے۔ یا خودتوریت ہی کوفر مادیا ہے کہ اس میں کتاب ہونے کی صفت بھی ہے اور فیصل ہونے کی صفت بھی۔

وَإِذْ قَالَ مُوْسِٰهِ لِقَوْمِ لِقَوْمِ إِنَّكُهُ ظَلَمْتُمُ اَنْفُسَكُمْ بِالْتِخَاذِكُمُ الْعِجْلَ فَتُوبُوَ إِلَى بَارِيكُمُ فَاقْتُلُوَا الْفَسَكُمْ بِالْعِجْلَ فَتُوبُوا إِلَى بَارِيكُمُ فَاقْتُلُوا اللَّهِ اللَّهُ الللللْمُولُولُولُولُ

ترجمہ:اور جب موسیٰ علیہ السلام نے فرمایا اپنی قوم سے کہ اے میری قوم! بیشکتم نے اپنا بڑا نقصان کیا اپنی اس گوسالہ کی تجویز سے ،سوتم اب اپنے خالق کی طرف متوجہ ہو، پھر بعض آ دمی بعض آ دمیوں کوئل کرو، بیتمہارے لئے بہتر ہوگا تمہارے خالق کے نزدیک۔پھرتی تعالی تمہارے حال پر متوجہ ہوئے ، بیشک وہ تو ایسے ہی ہیں کہ تو بہ قبول کر لیتے ہیں اور عنایت فرماتے ہیں۔

چھٹامعاملہ: اور (وہ زمانہ یادکرو) جب موٹی علیہ السلام نے اپنی قوم سے فرمایا کہ اے میری قوم کے لوگو! بیٹک اس گوسالہ (پرسی) کی تجویز کی وجہ سے تم نے اپنا بڑا نقصان کیا ہے۔ سوابتم اپنے خالت کی طرف متوجہ ہوجاؤ، پھرتم میں سے بعض آ دمی جفول نے گؤسالہ پرسی کی ) قتل کریں، یہ (عمل) بعض آ دمی جفول نے گؤسالہ پرسی کی ) قتل کریں، یہ (عمل) تمہارے خالت کے نزد یک تمہارے لئے بہتر ہوگا۔ پھراس عمل کے نتیجہ میں حق تعالی (اپنی عنایت سے) تمہارے حال پر متوجہ ہوئے، بیشک وہ تو ایسے ہی ہیں کہ توجہ ہوئے، بیشک وہ تو ایسے ہی ہیں کہ توجہ قبول کر لیتے ہیں اور عنایت فرماتے ہیں۔

فائدہ:بیاس طریقہ کابیان ہے جوان کی توبہ کے لئے تبویز ہوا یعنی مجرموں کوئل کیا جائے جیسا کہ ہماری شریعت میں بعض بعض گنا ہوں کی سزا توبہ کے باوجوڈل وجان لینا مقرر ہے۔ مثلاً قبل عمد کے بدلہ میں قبل اور گواہی کے ساتھ زنا کے ثبوت پر رجم کہ بیتو بہ سے ساقط نہیں ہوتے۔ چنا نجے ان لوگوں نے اس تھم پڑمل کیا جس کی وجہ سے وہ آخرت میں رحمت وعنایت کے ستحق ہوگئے۔

# وَإِذْ قُلْتُمْ لِمُوسَى لَنَ نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَكِ اللهَ جَهْرَةً فَأَخَذَ تُكُو الصِّعِقَةُ وَأَنْتُو تَنْظُرُونَ ﴿

ترجمہ: اور جبتم لوگوں نے کہا کہا ہے مویٰ! ہم ہرگز نہ مانیں گے تمہارے کہنے سے، یہاں تک کہ ہم دیکھ لیں اللہ تعالیٰ کوعلانیہ طور پر ،سوآپڑی تم پرکڑک بجلی اورتم آنکھوں سے دیکھ رہے تھے۔

ساتوال معاملہ: اور (وہ زمانہ یاد کرو) جنبتم لوگوں نے یوں کہا کہا ہے موی ! ہم تمہارے کہنے سے ہرگزنہ مانیں گے (کہ یہ تورات اللہ تعالیٰ کا کلام ہے) یہاں تک کہ ہم اللہ تعالیٰ کوعلانیہ طور پرخود دیکھے لیں ،سواس گتاخی پرتم پرکڑک، بجل آپڑی،اورتم اس کا آنا خودا پی آنکھوں سے دیکھ رہے تھے۔ یقصہ اس طرح واقع ہوا تھا کہ جب موئی علیہ السلام نے کو وطور سے توریت لاکر پیش کی کہ یہ اللہ تعالیٰ کی کتاب ہے تو این میں سے بعض گستاخ لوگوں نے کہا کہ اگرخود اللہ تعالیٰ ہم سے کہددیں کہ یہ ہماری کتاب ہے تو بیشک ہمیں یقین آ جائے۔حضرت موئی علیہ السلام نے اللہ تعالیٰ کی اجازت سے فرمایا کہ چلوکو وطور پریہ بات بھی ہوجائے گی۔ تب بنی اسرائیل نے اس کام کے لئے ستر آ دمی نتخب کر کے موئی علیہ السلام کے ساتھ کو وطور پر روانہ کئے، وہاں پہنچ کر ان لوگوں نے خود اللہ تعالیٰ کا کلام سنا۔ان لوگوں نے ایک نیار مگ اختیار کر لیا کہ ہمیں تو کلام سننے سے اطمینان نہیں ہوا، نہ جانے کون بول رہا ہے، اگر اللہ کو اپنی آ تھوں سے دیکھ لیس تو بیشک مان لیس، چونکہ دنیا میں کوئی شخص اللہ تعالیٰ کو دیکھنے کی قوت نہیں رکھتا،اس لے اس گستاخی پران پرایک بجلی آ پڑی،اور سب ہلاک ہوگئے، جیسا کہ اگلی آ یت میں ہے۔

## ثُمَّ بَعَثَنْكُمُ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمُ لَعَكَكُمُ تَشْكُرُونَ ٠

ترجمہ: پھرہم نےتم کوزندہ کراٹھایا تمہارے مرجانے کے بعداس توقع پر کہتم احسان مانو گے۔ آٹھوال معاملہ: پھرہم نے تمہارے مرجانے کے بعدمویٰ علیہ السلام کی دعا کی وجہ سے تمہیں اس توقع پر زندہ کر اٹھایا کہتم احسان مانو گے۔

لفظ موت سے یہی ظاہر ہوتا ہے کہ وہ لوگ اس بحلی سے مرگئے تھے، تب موسیٰ علیہ السلام نے عرض کیا کہ بنی اسرائیل یوں ہی بدگمان رہتے ہیں، اب وہ یول کہیں گے کہ ان کو کہیں لے جا کرغصہ میں خود میں نے ہی کسی تدبیر سے مارڈ الا ہوگا، مجھے اس تہمت سے محفوظ رکھئے۔ تب اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کو اپنی رحمت سے پھر زندہ کر دیا۔

وَ ظَلَّنَا عَلَيْكُو الْعَامَ وَانْزَلْنَاعَلَيْكُو الْمَنَّ وَالسَّلُوى كُلُوا مِنْ طَيِّبِتِ مَا رَزُقُنْكُو وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِنَ كَا نُوْآ اَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿

ترجمہ: اورسابیاً آگن کیا ہم نے تم پر ابر کواور پہونچائے ہم نے تمہارے پاس ترجیبین اور بٹیریں۔کھاؤنفیس چیزوں سے جو کہ ہم نے تم کودی ہیں،اورانھوں نے ہمارا کوئی نقصان نہیں کیا، بلکہ اپناہی نقصان کرتے تھے۔

نوال معامله:

اور (میدانِ تیہ میں) ہم نے تمہارے اوپر ابر کوسایہ فکن کیا اور (غیب کے خزانہ سے) تمہارے پاس تر نجبین اور بٹیریں ہونچا ئیں (اور تمہیں اجازت دی) کہ نیفس چیزیں کھاؤجوہم نے تمہیں دی ہیں۔ (گروہ لوگ اس میں بھی ہماری مرضی کے خلاف با تیں کر بیٹھے ) اور (اس سے ) انہوں نے ہمارا کوئی نقصان نہیں کیا، بلکہ اپناہی نقصان کرتے تھے۔ یہ دونوں قصے وادی تیہ میں واقع ہوئے تھے۔ وادی تیہ کی حقیقت یہ ہے کہ بنی اسرائیل کا اصلی وطن ملک شام تھا۔ یہ

لوگ حضرت پوسف علیہ السلام کے زمانہ میں مصر آئے تھے ادر یہاں ہی رہنے گئے تھے۔ ادھر ملک شام پر ایک عمالقہ نائی قوم کا تسلط ہوگیا۔ جب فرعون غرق ہوگیا اور یہ لوگ مطمئن ہو گئے تو آئیس اللہ تعالیٰ کا تھم ہوا کہ عمالقہ سے جماد کر واورا پنے اصلی وطن کو ان کے قضہ سے آزاد کر الو بنی اسرائیل مصر سے اس مقصد سے چلے ، لیکن ان حدود میں پہو پخ کر عمالقہ کے زور قوت کا پنہ چلنے پر ہمت ہار بیٹھے اور جہاد سے صاف انکار کردیا۔ اللہ تعالیٰ نے آئیس اس کی سیمزادی کہ وہ چالیس بری تک ایک میدان میں ہر گرداں پریشان پھرتے رہے ، گھر بھی پہو نچنا نصیب نہیں ہوا۔ تیہ کے عنی ہیں : سرگردواں ، پریشان ہونا۔ اس لئے اس میدان کو وادی تیہ کہتے ہیں۔ وہ کھلا میدان تھا ، شعار تیں نہ مکان ۔ بنی اسرائیل نے دھوپ کی شکایت کو اللہ تعالیٰ نے ایک سوئیل نے دوسوپ کی شکایت کی اللہ تعالیٰ نے دیک سے اسرائیل نے دھوپ کی شکایت کی اللہ تعالیٰ نے دیک سے بریش ہو کہ تی ہو با تیں جو بو اس کے باس سے تر نجین معمول کے قاف اور دی سے بہت ذیا دہ تھیں ، بیان کو کپڑ لیتے اور دونوں لطیف پا کیزہ چیز وں سے پیٹ بھر لیتے۔ چونکہ تر نجین معمول سے بہت ذیا دہ تھیں ، بیان کو کپڑ لیتے اور دونوں کھی معمول کے خلاف امر تھا۔ لہٰذا اس حیثیت سے دونوں چیز بی خزائد غرج اور خروں کے خرج اور خروں دی کے مطابق لیا کریں ، جسے کر کے نہ تھیں۔ گور ایک کھی ان کو رکھا ہوا گوشت سر تا شروع ہوگیا۔ اس کے غیب سے قر اردی کشیں۔ ان لوگوں نے حرص کے مارے اس بارے میں بھی تھم کی خلاف ورزی کی تو رکھا ہوا گوشت سر تا شروع ہوگیا۔ اس کی ان کھی نے میں بھی تھم کی خلاف ورزی کی تو رکھا ہوا گوشت سر تا شروع ہوگیا۔ اس کی بیانی نقصان کرتے تھے۔

وَإِذْ قُلْنَا ادْخُلُواهْ لِهِ الْقَرْيَةَ فَكُلُوامِنْهَا حَيْثُ شِغْتُورَغَدًا وَادْخُلُوا الْبَابَ سُجِدًا وَقُولُواحِظَةً نَغْفِي لَكُمْ خَطْلِكُمْ وَسَنَزِيدُ الْمُحُسِنِينَ ۞

ترجمہ: اور جب ہم نے حکم دیا کہتم لوگ اس آبادی کے اندر داخل ہو، پھر کھا وَاس سے جس جگہتم رغبت کرو بے تکلفی سے، اور دروازے میں داخل ہونا جھکے جھکے، اور زبان سے کہتے جانا کہ توبہ ہے، ہم معاف کردیں گے تہاری خطا کیں اور ابھی ابھی مزید براں اور دیں گے ایسے نیک کام کرنے والوں کو۔

#### دسوال معامله:

اور (وہ زمانہ یادکرو) جب ہم نے تھم دیا کہتم لوگ اس بستی میں داخل ہوجاؤ، پھراس (کی چیزیں) تم جہاں سے چاہو بے تکلفی کے ساتھ کھانا اور یہ تھم بھی دیا کہ (جب اندرجانے لگوتو دروازے میں عاجزی کے ساتھ) جھکے داخل ہونا اور (زبان سے یہ) کہتے جانا کہ تو بہ ہے (تو بہ ہے) اس صورت میں ہم تمہاری (پچپلی) خطا کیں معاف کردیں گے اور نیک نیتی کے ساتھ نیک کام کرنے والوں کواس سے بھی زیادہ دیں گے۔

شاہ عبدالقادرصاحب رحمة الله عليه كے بقول يوقص بھى وادى تيك زمانه بى كا ہے كہ جب من وسلوى كھاتے كھاتے

ا كتا محيح توايي معمولي كھانوں كى درخواست كى جيسا كەدوآيات كے بعد آئے گا۔اس وقت انہيں ايك شهر ميں جانے كا تھم ہوا کہ وہاں مزید معمولی چیزیں کھانے پینے کولیں گی۔ سویہ کم اس شہر میں جانے سے متعلق ہے۔ اس میں داخل ہونے ح ولی اور فعلی ادب کی تعلیم دی گئی ہے۔ اندر جانے پر کھانے پینے میں توسیع کی گئے۔

# قصه كاجزا كارتيب كاتبديلي مين حكمت:

يهال بدبات كهى جاسكتى ہے كه پہلے كا قصه بعد ميں اور بعد كا واقعه پہلے بيان ہواہے \_مگراس پراشكال اس وقت ہوسكتا تھاجب قرآن مجید میں قصوں کا بیان کرنااصل مقصود ہوتا۔ جبکہ اس میں اصلاً نظرنتائے پر ہے، اس لئے اگر ایک ہی قصہ کے اجزامیں سے ایک جز کا الگ نتیجہ مواوران نتائج کے کسی اثر کا اعتبار کرتے ہوئے پہلے جز کو بعد میں اور بعد کے جز کو پہلے بیان کردیا جائے تواس میں کوئی مضا کقہ اوراشکال لازم نہیں آتا۔ دوسر مے مسرین نے اس تھم کواس شہر سے متعلق سمجھا ہے جس پر جہاد کرنے کا تھم ہوا تھا۔اور تبید کی مدت کے بعد پھراس پر جہاد ہوااوروہ فتح ہوا۔اس وقت پوشع علیہالسلام نبی تھے۔ یے کم ان کے داسطہ سے اس شہر کے بارے میں ہوا تھا۔اور پہلے قول میں پچھلی خطاؤں میں وہ درخواست بھی داخل کر لینا مناسب ہے کمن وسلوی کوچھوڑ کرمعمولی کھانوں سے متعلق کی گئی تھی۔اس کامطلب یہ ہوگا کہ بیدرخواست تھی تو گستاخی، لیکن خیرا گراس ادب اور حکم کو بجالائے تو اس کومعاف کردیں گے۔اوراس کہنے پریدمعافی توسب کہنے والوں کے لئے عام ہوگی تاہم جولوگ اخلاص کے ساتھ اعمالِ صالح کریں گے،ان کا انعام اس کے علاوہ ہوگا۔

فَبَدَّلَ الَّذِيْنَ ظَلَمُوا قَوْلًا غَيْرَالَّذِي قِيلُ لَهُمْ فَانْزَلْنَا عَلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا رِجْزًا مِّنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوْا يَفْسُقُونَ ﴿

ترجمہ: سوبدل ڈالا ان ظالموں نے ایک اور کلمہ جوخلاف تھااس کلمہ کے جس کی ان سے فرمائش کی گئی تھی اس پر ہم نے نازل کی ان ظالموں پرایک آفت ساوی ،اس وجہ سے کہ وہ عدول حکمی کرتے تھے۔

### گیارہواںمعاملہ:

بيسابق آيت كانتيجه إوربدلا مواكلمه بيتها حِطَّة لعنى توبه كي جَّله حَبَّة في شعيرة لعني بو وغيره كي تم كاغله كهناشروع کردیا۔ان پر نازل کی جانے والی آسانی آفت طاعون تھی جواحادیث کی روسے نافر مانوں کے لئے عذاب اور فر مال بردارول کے لئے رحمت ہے۔اس شرارت پران میں طاعون چھوٹ پڑااور بہت سے آ دمی ہلاک ہو گئے۔

وَإِذِ اسْنَسُقَى مُوسِ لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضْرِبُ بِعَصَاكَ الْحَجَرِ، فَانْفَجَرَتْ مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا،

قَلْ عَلِمَ كُلُّ أَنَاسٍ مَشْرَبُهُم كُلُوا وَاشْرَبُوا مِن زِزْقِ اللهِ وَلا تَعْثُوا فِي الْاَرْضِ مُفْسِدِينَ ٠

ترجمہ: اور جب موئی نے پانی کی دعا مانگی اپنی قوم کے واسطے، اس پر ہم نے تھم دیا کہ اپنے اس عصا کوفلال پھر پر مارو، بس فوراً اس سے پھوٹ نکلے بارہ چشمے ،معلوم کرلیا ہر مخص نے اپنے پانی پینے کا موقع ،کھا وَاور پیو، اللّٰہ تعالٰی کے رزق سے اور حد سے مت نکلو، فسادکرتے ہوئے سرز مین میں۔

#### بارہوال معاملہ:

اور (وہ زمانہ یادکرو) جب موسیٰ علیہ السلام نے اپنی قوم کے واسطے پانی کی دعا ما تکی۔ اس پرہم نے (موسیٰ علیہ السلام کو) تھم دیا کہ اپنے اس عصا کوفلاں پھر پر مارو (اس سے پانی نکل آئے گا، چنانچہ مار نے کی دیرتھی کہ) اس سے فور آبارہ چشمے پھوٹ نکلے (اور بنی اسرائیل کے بارہ ہی خاندان تھے۔ چنانچہ) ہر ہر شخص نے اپنے پانی پینے کا مقام متعین کرلیا (اور ہم نے ریسے سے کہ کو رزق سے کھا وَاور پیو۔اور زمین میں (فتنہ) وفساد کرتے ہوئے (اعتدال کی) حد سے آگے مت بردھو۔

یہ قصہ بھی وادی تیہ ہی میں پیش آیا۔ وہاں پیاس گلی تو پانی مانگا۔ موئی علیہ السلام نے دعا کی تو ایک خاص پھر سے صرف عصا کے مار نے کے نتیجہ میں قدرت خداوندی سے بارہ چشمے بھوٹ نکلے۔ اوران کے بارہ خاندان اس طرح سے کہ حضرت یعقوب علیہ السلام کے بارہ فرزند سے ان میں سے ہرفرزندگی اولا دایک ایک خاندان تھا اور انہیں انظامی معاملات میں الگ الگ تھے۔ اس لئے چشمے بھی بارہ نکلے۔ یہاں معاملات میں الگ الگ تھے۔ اس لئے چشمے بھی بارہ نکلے۔ یہاں کھانے سے مراد میں چائی ہے۔ یہاں فتنہ وفساد، نافر مانی اورا حکام پڑمل نہ کرنے کو فرمانا ہے۔

فائدہ: قاضی بیضاوی فرماتے ہیں کہ ایسے خلاف معمول ، خرق عادت کا موں کا انکار کرنا بردی غلطی ہے کہ جب بعض پھروں میں اللہ تعالی نے خلاف قیاس ، عقل سے بعید بیتا ثیر رکھی ہے کہ وہ لو ہے کو جذب کر لیتے ہیں تواگر اس پھر میں یہ تاثیر پیدا کردی کہ زمین کے اجزا سے پانی کو جذب کر لے اور اس سے پانی نکلنے لگے تو کیا محال ہے ، ہمار نے زمانہ کے عقلا کو اس تقریر کو بھر کہ کے گراس سے نتیجہ اخذ کرنے کا فائدہ اٹھانا چاہئے۔ اور یہ ظیرومثال بھی طحی نظروالوں کے لئے ہے ، ورنہ اگر خود اس پھر کے اجزا میں پانی پیدا ہوجائے تو اللہ کی قدرت کے لئے کونسا محال لازم آتا ہے کہ پچھلوگ ایسے امور کو محال کے جنے ہیں۔ خدا کی قسم وہ اب تک محال کی حقیقت ہی کؤہیں سمجھے۔

وَاذْ قُلْتُهُ لِبُوْسِى لَنْ نَصْبِرَ عَلَى طَعَامِ وَاحِدٍ فَاذْهُ لَنَا رَبَّكَ يُخْرِهُ لَنَامِتَا تُنْبُثُ الْأَرْضُ مِنْ بَقْلِهَا وَ قِثْمَا إِهَا وَفُوْمِهَا وَعَلَيْهَا وَبَصَلِهَا ، قَالَ الشَّتَبْدِلُوْنَ الَّذِي هُوَاذْنِي بِالذِي هُوَخُدُرٌ ، الْهِ بِطُوْا مِصْدًا فَإِنَّ لَكُوْمًا سَالْتُهُ وَضُرِبَتْ عَلَيْهِمُ الذِّلَةُ وَالْمَسْكَنَةُ وَبَا إِوْ بِعَضَيِ مِّنَ اللهِ ذلك بِآنَهُمُ كَانُوا يَكُفُرُونَ بِالْيِواللهِ وَيَفْتُلُونَ النَّبِينَ بِغَيْرِ الْحَقِّ اذلك بِمَا عَصَوا وَكَانُوا يَعْتَدُونَ فَي اللَّهِ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ أَلَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّلَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللّ

ترجمہ:اور جبتم لوگوں نے کہا کہ اے موئ اہم آیک ہی قتم کے کھانے پر کھی ندر ہیں گے،آپ ہمارے واسطے اپنے پروردگار سے دعا کریں کہ وہ ہمارے لئے الیی چیزیں پیدا کریں جوز مین میں اگا کرتی ہیں ساگ، کلڑی، گیہوں، مسور، پیاز،آپ نے فرمایا کہتم عوض میں لینا چاہتے ہوادنی درجہ کی چیزوں کوالی چیز کے مقابلہ میں جواعلی درجہ کی ہے کی شہر میں اتر وہ ضرورتم کووہ چیزیں ملیں گی جن کی تم درخواست کرتے ہواور جم گئ ان پر ذلت اور پستی،اور ستحق ہوگئے خضب الہی کے، بیاس وجہ سے کہ وہ لوگ منکر ہوجاتے تھا حکام الہیہ کے اور تی کردیا کرتے تھے پیٹی ہروں کو ناحق اور بیاس وجہ سے کہ وہ لوگ منکر ہوجاتے تھا حکام الہیہ کے اور تی کردیا کرتے تھے پیٹی ہروں کو ناحق اور بیاس وجہ سے کہ ان لوگوں نے اطاعت نہ کی اور دائر ہ اطاعت سے نکل جاتے تھے۔

#### تير جوال معامله:

اور (وہ زمانہ یاد کرو) جبتم لوگوں نے کہا کہ اے موئ! (روزانہ) ہم ایک ہی قتم کے کھانے (لیعنی من وسلوی) پر کبھی نہ رہیں گے۔ آپ ہمارے واسط اپنے پروردگار سے دعا کریں کہ وہ ہمارے لئے الی چیزیں پیدا کریں جوز مین میں اگا کرتی ہیں (یعنی) ساگ ، کلای ، گیہوں ، مسور اور پیاز (وغیرہ) آپ نے فرمایا : کیا تم اعلی درجہ کی چیزوں کے بدلہ میں ادنی درجہ کی چیزیں لینا چاہتے ہو؟ (اچھا گرنہیں مانے تو) کسی شہر میں پہنچ جاؤ۔ (رہنے لگو، وہاں) تہمیں وہ چیزیں مل جائیں گی۔ جن کی تم ورخواست کرتے ہو۔ اور الی الی گتا خیوں کی وجہ سے ایک زمانہ کے بعد ) ان پر ذلت وپستی مسلط ہوگئ (کہ دوسروں کی نظر میں ان کی کوئی قدر نہ رہی اورخودان کی طبیعتوں میں اولوالعزمی نہ رہی ) اور وہ غضب اللی کے متحق ہوگئے (اور) یہ (ذلت وغضب) اس وجہ سے (ہوا) کہ وہ احکام اللہ یہ کے متکر ہوجاتے تھے اور پیٹم ہروں کونا حق قبل کر دیا کرتے تھے (کہ وہ قبل خودان کے نزدیک بھی ناحق ہوتا تھا) اور (یہ ذلت وغضب) اس وجہ سے (ہوا) کہ ان لوگوں نے اطاعت وفر مال برداری نہ کی اور دائر ہی (اطاعت ) سے نکل نکل جاتے تھے۔

یقصہ بھی دادی تیکا ہے۔ من وسلوی سے اکتا کران ترکاریوں اور غلوں کی درخواست کی۔ اس میدان کے صدودیا گرد و نواح میں کوئی شہرآ بادتھا، دہاں جا کررہنے کا حکم ہوا کہ بوؤ، جوتو اور کما دُاور کھاؤ۔ اور ذلت و مسکنت کے علاوہ یہ امر بھی ہے کہ یہودیوں ہے، خود مختارانہ اور آزادانہ سلطنت قرب قیامت تک کے لئے چھین لی گئی، البتہ بالکل قیامت کے قریب محض کثیروں جیسا بے ضابط تھوڑا زورو شور دجال (یہودیوں) کا کل چالیس دن کے لئے ہوجائے گا۔ اس کوکوئی عاقل، سلطنت نہیں کہ سکتا۔ اور انہیں یہ امر مول علیہ السلام کی معرفت جنادیا گیا تھا کہ اگر نافر مانی کرو گے تو ہمیشہ دوسری قو موں کے حکوم رہو گے۔ جیسا کہ سور ہ اعراف (آیت ۱۲۸) میں فدکور ہے: ﴿ وَ اِذْ تَاذْنَ کَرَبُّكَ لَیْبُعَتُنَ عَلَیْهِمَ

الے یکور القینکی من بیسوم کی سوء العکاب العکاب اوروہ وقت یادکرنا جاہے جب آپ کے رب نے (انبیاء کے واسطہ سے) یہ بات بتادی کہ وہ ان (یہود) پر قیامت تک (کسی نہ کسی) ایسے مضر ورمسلط کرتا رہے گا جوان کو شد پر سزا (ذلت وخواری اور محکومیت) کی تکلیف پہونچا تارہے گا۔اور یہود یوں کے ہاتھوں سے مختلف اوقات میں بہت سے بینی بیشر قرل ہوئے، جس کو وہ لوگ بھی ہمجھتے تھے کہ ہمارا یہ فعل ناحق ہے، لیکن ضد اور عناد نے انہیں اندھا بنار کھا تھا اور یہود سے سلطنت چھنے جانے کے متعلق ایک شبہ کا جواب آ کے سورہ آلی عمران کی (آیت ۵۵) ﴿ إِذْ قَالَ اللّهُ یعویٰ اللّهُ یعویٰ اللّهُ یعویٰ اللّه کے اللّه کی اللّه کے تحت مذکور ہے۔ وہال ملاحظ فر مالیں۔

إِنَّ الَّذِينَ المَنُوا وَ الَّذِينَ هَا دُوَا وَالنَّطْهَ وَالصَّبِ مِنْ مَن الْمَن بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْاخِر وَعَمِل صَالِحًا فَلَهُمْ آجُرُهُمْ عِنْ لَ رَبِّهِمْ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ۞

ترجمہ: یتحقیق بات ہے کہ سلمان اور یہودی اور نصاری اور فرقہ صابئین ، جو شخص یقین رکھتا ہو، اللہ تعالی پراورروزِ قیامت پراورمطلوب کارگذاری اچھی کرے، ایسوں کے لئے ان کاحق الحذمت بھی ہے، ان کے پروردگار کے پاس اور کسی طرح کا ندیشہ بھی نہیں ان پر،اور نہ وہ مغموم ہوئگے۔

ربط: اس مقام پر یہودی شرارتوں کا حال معلوم ہونے پرسامعین (قارئین) کو یا خود کسی یہودی کو بی خیال ہوسکتا ہے کہ اب تو شایدا گروہ معذرت وتو بہ کر کے ایمان بھی لانا چاہیں تو غالبًا حق تعالیٰ کے نزدیک وہ بھی قبول نہ ہو۔اس خیال کو دفع کرنے کے لئے اس آیت میں اس سلسلہ میں ایک قانونِ کلی ارشا وفر ماتے ہیں:

تفسیر: پیخفیقی بات ہے کہ مسلمان اور یہودی اور نصاری اور فرقۂ صائبین (ان سب میں) جوشخص اللہ تعالی (کی ذات وصفات پر) اور قیامت کے دن پریفین رکھتا ہواور (قانونِ شریعت کے مطابق) اچھی کارگذاری کرے، ایسے لوگوں کے لئے ان کے پروردگار کے پاس (پہو نچنے پر) ان کاحق الحذمت (اجروجزا) بھی ہے اور (وہاں جاکر) ان پرکسی طرح کا اندیشہ بھی نہیں ہوگا اور نہ ہی وہ مغموم ہوں گے۔

قانونِ عام: جوبھی ایمان لائے گامقبول ہوگا اوراس کی خدمت مشکورہوگی:

اس قانون کا حاصل یہ ہے کہ ہمارے دربار میں کسی کی تخصیص نہیں، جو تخص اعتقاداورا کال میں پوری اطاعت اختیار کرے گاخواہ وہ پہلے سے کیسا ہی رہا ہو، ہمارے یہاں وہ مقبول ہوگا اور اس کی خدمت مفکور (قابل قدر) ہوگی۔اور ظاہر ہے کہ قرآنِ کریم کے نزول کے بعد پوری اطاعت، محمد میں تھے ہیروی بعنی مسلمان ہونے میں منحصر ہے۔ جس کا مطلب واضح ہے کہ جومسلمان ہوجائے گا، وہ اجرادر آخرت میں نجات کا مستق ہوگا۔ اس بیان میں اس خیال کا جواب ہوگیا کہ اگروہ ان تمام شرارتوں کے بعد بھی مسلمان ہوجائیں تو ہم معاف فرمادیں گے۔

صائبین ایک فرقہ تھا جس کے عقائداور طرز عمل کے بارے میں کسی کو پوراعلم نہ ہونے کی وجہ سے مختلف اقوال ہیں۔ قانونِ عام میں مسلمانوں کے ذکر کی وجہ:

اس قانون میں بظاہر مسلمانوں کے ذکر کی کوئی ضرورت نہیں ہے۔ کیونکہ وہ تو مسلمان ہیں ہی ہی ہی ہی سے کلام میں ایک خاص بلاغت اور مضمون میں ایک خاص وقعت پیدا ہوگئی۔ اس کی ایسی مثال ہے کہ جیسے کوئی حاکم یابادشاہ کسی ایسے ہی موقع پر یوں کیے کہ ہمارا قانون سب کے لئے عام ہے خواہ کوئی موافق ہویا مخالف ۔ جو شخص اطاعت کرے گا، وہ عنایت کا حقد ار ہوگا۔ اب ظاہر ہے کہ موافق تو اطاعت کر ہی رہا ہے، سنانا تو اصل میں مخالف کو ہے۔ لیکن اس میں نکتہ یہ ہوتا ہے کہ موافقین پر ہماری جو عنایت ہے، اس کی علت ان سے کوئی ذاتی خصوصیت نہیں ہے، بلکہ ان کی موافقت کی صفت ہے، ہماری عنایت کی اس موافق کے مرابر ہوجائے گا۔ اس لئے قالف کے ساتھ موافق کا بھی ذکر کر دیا گیا۔

اورہم نے جوابیخ ترجہ میں (بین القوسین) '' وہاں جاک'' کی قید لگائی ہے، اس سے بیشہ بھی دورہوگیا کہ مقبول بندے تواکثر خوف زدہ اور مغموم ورنجیدہ رہا کرتے ہیں۔ شبد دورہونے کی وجہ ظاہر ہے کہ بیخوف اور حزن وطال نہ ہوتا قیامت کے دن طائکہ کی بشارت کی وجہ سے ہوگا، جیسا کہ سورہ انبیاء (آیت ۱۰۳) ﴿ لا یَحْوُنْهُمُ الْفَذُءُ الْاکَبُرُ وَالْمَت بِی فَارِت کی وجہ سے ہوگا، جیسا کہ سورہ انبیاء (آیت ۱۰۳) ﴿ لا یَحْوُنُهُمُ الْفَذُءُ الْاکَبُرُ وَتَ تَکِی فِی اللّٰهُ کَا بِیْ ارشاد ہے۔ اس لئے اگر بشارت سے پہلے کی وقت پھوخوف وغیرہ قیامت بیں بھی ہوجائے تواشکال لازم نہیں آتا۔ اس آیت کے ربط اور مضمون کی ایک اور تقریبے میں ہوگئی ہے، اس کا خلاصہ بیہ کہ قرآنِ میں معمول بیہ کہ کہ نفار کے ذکر کے ساتھ مضمون کی تکیل اور مؤمنوں کی تعلی کے لئے اہل ایمان کا بھی ذکر کیا جاتا ہے، اس لئے خدکورہ بالا کفار کے ذکر کے بعد اہل ایمان کا بیان ہوا ہے کہ ان مختلف فرقوں میں اپنی اپنی شریعت کے زمانہ میں جوشی مو گئے۔ میں منسوخ ہوگئے۔

وَإِذْ اَخَذَ نَامِيْتَا قَكُمْ وَرَفَعُنَا فَوْقَكُمُ الطُّوْرُ خُذُ وَآ مَا اَنَيْنَكُمْ بِقُوَّةٍ وَاذْكُرُوامَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُوْنَ ۞

ترجمہ:ادر جب ہم نے تم سے قول وقر ارلیااور ہم نے طور پہاڑ کواٹھا کرتمہارےاد پر معلق کر دیا کہ قبول کر وجو کتاب ہم نے تم کودی ہے ،مضبوطی کے ساتھاور یا در کھو جوا حکام اس میں ہیں جس سے تو قع ہے کہ تم متق بن جاؤ۔

قانون کے بیان یامضمون کی تکیل کے بعد پھر بنی اسرائیل کے معاملات کا بقیہ مذکور ہوتا ہے۔ آور (وہ زمانہ یا دکرو)

جب ہم نے تم سے قول وقرارلیا( کہ توراۃ پڑمل کریں گے)اور( قول وقرار لینے کے لئے) ہم نے طور پہاڑ کواٹھا کر تمہارےاو پرمعلق کردیا(اوراس وقت کہا) کہ ہم نے جو کتاب یعنی توراۃ تمہیں دی،اس کو( جلدی) مضبوطی کے ساتھ قبول کرواوراس میں جواحکام ہیںانہیں یا درکھو۔جس سے توقع ہے کہتم متقی بن جاؤ۔

جب موی علیہ السلام کوکو وطور پر کتاب توریت عطا ہوئی اور آپ نے واپس تشریف لاکر قوم کودکھائی، سنائی تواس میں احکام پھینخت وشد بد سے ، تا ہم ان لوگوں کی حالت کے مناسب سے کہ انھوں نے اول تو یہی کہد یا تھا کہ خود اللہ تعالیٰ ہم سے کہد دیں کہ بیمیری کتاب ہے تب ما نیں گے ، جیسا کہ اوپر بیان ہوا ہے کہ اس کام کے لئے ستر آ دمی منتخب کئے گئے۔ غرض ان ستر آ دمیوں نے کو وطور سے واپس آ کر شہادت دی۔ گواس شہادت میں بھی اتنی آ میزش کردی کہ اللہ تعالیٰ نے آ خر میں یہ بھی فرما دیا کہ تم سے جس قدر عمل ہو سکے کر لین ، جونہ ہو سکے معان ہے۔ اس طرح کچھاتو جبلی شرارت کچھا دکام کی شدت و مشقت ، پچھاس آ میزش سے حیلے مل گیا۔ چنانچ جساف کہدیا کہ ہم سے تو اس کتاب پڑھل نہیں ہوتا۔ تب اللہ تعالیٰ نے ایک فرشتہ کو تھم دیا کہ طور پہاڑ کا ایک بڑا کھڑا اٹھا کر ان کے سروں پر معلق کردو کہ یا تو ما نو ور نہ ابھی گرا۔ آخر انہیں مجبوراً مانا پڑا۔

#### وین میں زبروسی کے اشکال کا جواب:

اس موقع پرکسی کویہ شبہیں ہونا چاہئے کہ دین میں تواکراہ وجرنہیں ہے، پھر یہاں زبردتی کیوں کی گئی؟اس کا جواب واضح ہے کہ دین میں جرواکراہ نہ ہونے کا مطلب ہیہ کہ کسی دوسرے دین کے پیروکا رکواس دین کو قبول کرنے کے لئے جرواکراہ نہیں لیعنی کا فروں پر ہیہ جرنہیں کریں گے کہ مسلمان ہوجا وورنہ تہمیں مارڈ الیس گے،اسی لئے جہاد میں ایک جزیہ بھی ہے کہ اس کے قبول کر انائہیں، بھی ہے کہ اس کے قبول کر انائہیں، بھی ہے کہ اس کے قبول کرنے ہوتا ہے کہ جہاد کا مقصد اسلام قبول کرانائہیں، بلکہ اسلام اور جزیہ کے درمیان ایک امر مشترک ہے اور وہ عدل شری کے قانون کی اطاعت ہے جومو منوں اور کفارسب کے تق میں عام ہے۔ زیر بحث معاملہ میں بنی اسرائیل کے لوگ پہلے ہی خوشی اور زغبت کے ساتھ ایمان لا چکے تھے۔ ایسے مخف کوایمان پر قائم رہنے اور احکام کی بجا آ وری کے لئے ضرور مجبور کیا جائے گا جس کی نفی پرنقتی یا عقلی کوئی دلیل قائم نہیں۔

ثُمَّ تَوَلَّيْتُهُ مِّنُ بَعُدِ ذَلِكَ فَلُولًا فَصْلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُ لَكُنْتُمُ مِّن الْخُسِرِينَ ﴿

ترجمہ: پھرتم اس قول وقرار کے بعد بھی پھر گئے سواگرتم لوگوں پرخدا تعالیٰ کافضل اور رحم نہ ہوتا تو ضرورتم بتاہ ہوجاتے۔ پندر ہوال معاملہ:

پھرتم اس قول وقر ار کے بعد بھی (اس ہے ) پھر گئے ۔ سواگرتم لوگوں پراللہ تعالیٰ کافضل اور رحم نہ ہوتا تو (اس عہد فکنی کا

تقاضة توية تفاكه) ضرورتم (فورأ) تباه (اور ہلاك) هوجاتے۔

گریہ ہماری عنایت ورحمت عام ہی ہے کہ تمہاری موجودہ زندگی کی مقررہ مدت کے تم ہونے تک مہلت دے رکھی ہے۔ لیکن آخرک تک جمر نے کے بعدا ہے اعمال کی وبامیں مبتلا ہو گے۔ اور بدر حمت الہی دنیا میں مؤمن اور کا فرسب پر عام ہے جس کا اثر دنیوی عافیت وراحت ہے، جبکہ آخرت میں رحمت خاصہ کا ظہور ہوگا، جس کا نتیجہ نجات اور قرب ہے۔ اس آتیت کے اخیر جز کے خاطب ظاہراً وہ یہودی ہیں جو حضور سِلانی کے ان میں موجود تھے، چونکہ حضور پر ایمان نہ لانا بھی عہد شکنی کا ایک جز ہے، اس لئے آئیس بھی عہد شکنی کرنے والوں میں داخل کر کے بطورا حسان فر مایا گیا کہ اس پر بھی ہم نے تم پر دنیا میں کوئی ایسا عذا ب نازل نہیں کیا جیسا پہلے ہے ایمان لوگوں پر ہوتار ہا ہے۔ یہ حض خدا کی رحمت ہے۔ اور چونکہ اب ایسے عذا بول کا نہ آنا احادیث کی روسے رسول اللہ سِلانیکی کے برکت ہے۔ اس لئے بعض مفسرین نے فضل ورحت کی تفسیر بعثت مجمد یہ سے کردی ہے۔ اس مضمون کی تائید کے لئے آگے ہے ایمان لوگوں کا ایک واقعہ نظیر کے طور پر ایمان لوگوں کا ایک واقعہ نظیر کے طور پر ایکا آتیت میں پیش کیا جار ہا ہے کہ ایسا ہونا بعید تہ بچھیں، ایسا ہو چکا ہے جس کی تہیں بھی خبر ہے۔

وَلَقَالُ عَلِمْ تُمُ الَّذِيْنَ اعْتَدَوا مِنْكُمُ فِي السَّبُتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُوْنُوَا قِرَدَةً خُسِبِينَ ﴿ فَجُعَلَنْهَا كُلُ لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَةً لِلْمُتَقِيبُنَ ﴿ فَكُلُنَا لَهُمْ كُوْنُوا قِرَدَةً خُسِبِينَ ﴿ فَكُنَّا لَكُمْ اللَّهُ لَا لَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ترجمہ: اورتم جانتے ہوان لوگوں کا حال جنھوں نے تم میں سے تجاوز کیا تھا دربارہ یوم ہفتہ کے ،سوہم نے ان کو کہہ دیا کہتم بندر ذلیل بن جاؤ، پھر ہم نے اس کوا یک عبرت بنادیا ،ان لوگوں کے لئے بھی جواس قوم کے معاصر تھے اور ان لوگوں کے لئے بھی جو مابعد زمانہ میں آتے رہے اور موجب نصیحت بنایا ڈرنے والوں کے لئے۔

#### سولہوال معاملہ:

اورتم ان لوگوں کا حال جانے ہی ہوجنھوں نے تم میں سے اس تھم کے بارے میں (شریعت سے) تجاوز کیا تھا جو ہفتہ کے دن سے متعلق تھا (کہ اس روز مجھلی کا شکار نہ کریں) سوہم نے آنہیں (اپنے تکوینی قہری تھم سے سنح کرنے کے لئے) کہدیا کہتم ذلیل بندر بن جا وَ (چنانچہوہ بندروں کے قالب میں سنح ہوگئے) پھرہم نے اس کوان لوگوں کے لئے بھی الکے عبرت (انگیز واقعہ) بنادیا جواس قوم کے معاصر (ہم زمانہ) متھا وران لوگوں کے لئے بھی جو بعد کے زمانہ میں آتے رہے اور (اس واقعہ کواللہ سے ) ڈرنے والوں کے لئے بھی عبرت انگیز بنادیا۔

یہ قصہ بھی بنی اسرائیل ہی کا ہے جو حضرت داؤدعلیہ السلام کے زمانہ میں ہوا۔ بنی اسرائیل کے لئے ہفتہ کا دن ( پوم سبت ) معظم اورعبادت کے لئے مقررتھا،اس دن مجھلی کا شکار بھی ممنوع تھا، یہلوگ سمندر کے کنارے آباد تھے اور مجھلی ک شوقین تھے۔ ہزار جال ڈال کرمچھلی کا شکار کرنا تھا جوانھوں نے کیا۔اس پر اللّٰد کا یہ عذاب شکل مسنح کرنے کا نازل ہوا،اور

تین دن بعدوہ سب مرگئے۔

#### تكال اورموعظت مين فرق:

اس واقعہ کے دیکھنے اور سننے والے دوشم کے لوگ تھے۔ ایک نافر مان ، تو ان کے لئے یہ واقعہ نافر مانی سے تو بہ کرانے والا تھا، اس کو'' نکال'' فر مایا اور دوسر بے فر مال بر دار ، ان کے لئے یہ واقعہ فر مال بر داری پر قائم رکھنے والا تھا۔ اس کوموعظت قرار دیا۔ واللہ اعلم۔

اب اگراس واقعہ کوکوئی محال قرار دیتا ہے تو اس کے لئے لازم ہے کہ محال ہونے کی دلیل پیش کرے۔اور جب جدید فلاسفہ یاسائنس دان بندر سے ترقی کر کے آدمی بن جانے کومکن قرار دیتے ہیں تو آدمی کے تنزل میں پڑ کر بندر بن جانے کو کیوں محال قرار دیا جاسکتا ہے جبکہ زمانہ کا فرق کسی بھی طرح قابل لحاظ ہیں۔

وَإِذْ قَالَ مُوْسِٰ لِقَوْمِهَ إِنَّ اللهَ يَامُرُكُو اَنْ تَذْبَعُواْ بَقَرَةً ﴿ فَا لُوْاۤ اَتَنْفِذُنَا هُ زُوا وَاللهَ اَعُودُ اللهِ اَنْ اَكُوْنَ مِنَ الْجِهِلِينَ٠٠ وَاللهُ اللهُ اللهُ

تر جمہ:اور جب مویٰ نے اپنی قوم سے فرمایا کہ حق تعالیٰتم کو کم دیتے ہیں کہتم ایک بیل ذیح کرو، وہ لوگ کہنے گئے کہ کیا آپ ہم کو سخر ابناتے ہیں،مویٰ نے فرمایا:نعوذ باللہ جو میں ایسی جہالت والوں کا ساکام کروں۔

#### ستر ہواں معاملہ:

اور (وہ زمانہ یادکرو) جب موی (علیہ السلام) نے اپنی قوم سے فرمایا کہ حق تعالیٰ تمہیں ہے تھم دیتے ہیں کہ (اگراس کے قاتل کا پیتہ لگانا چاہتے ہوتو) تم ایک بیل ذرج کرو<sup>(۱)</sup> وہ لوگ کہنے لگے کہ کیا آپ ہمارا تصفحا کرتے ہیں (کہاں قاتل کی تحقیق اور کہاں جانور کا فرنج کرنا) موی (علیہ السلام) نے فرمایا: نعوذ باللہ! جو میں ایسی جہالت والوں کا ساکام کروں (کہا حکام خداوندی کے ساتھ تمسخرکرنے لگوں)

یے قصہ اس طرح واقع ہوا کہ بن اسرائیل میں ایک شخص کا قتل ہوگیا تھا جس کی وجہ مرقاۃ شرح مظکوۃ میں یہ کھی ہے کہ کسی شخص نے اس مقتول سے اس کی کسی لڑکی کے ساتھ شادی کی درخواست کی تھی، جس سے اس نے انکار کردیا تواس نے اس کوتل کرڈ الا لیکن اس وقت تک اس بارے میں اس کوتل کرڈ الا لیکن اس وقت تک اس بارے میں اس کوتل کرڈ الا ریکن اس دوت تا تا کا پیتے ہیں چل رہا تھا۔ معالم میں کلبی کا قول ہے کہ اس وقت تک اس بارے میں (۱) کبی قول اور بہی استدلال اکلیل میں امام ابو منصور ہے منقول ہے اور تغییر ابن کثیر میں بیٹھر کی تغییر صغیر ہ لم بلقہا الفحل کے ساتھ گیارہ علاء سے نقل کی ہے، جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان علاء کی رائے میں وہ گائے تھی ممکن ہے کہ کشرت قائلین سے روایۂ اس قول کو ترب سمجھا جاوے۔ واللہ اعلم تاکلین سے روایۂ اس قول کو ترب سمجھا جاوے۔ واللہ اعلم

توریت میں کوئی شرعی قانون بھی نازل نہیں ہوا تھا۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بیقصہ توراۃ کے نزول سے پہلے کا تھا۔غرض بنی اسرائیل نے حضرت موکی علیہ السلام سے عرض کیا کہ ہم چاہتے ہیں کہ قاتل کا پیتہ چل جائے۔آپ نے بحکم خداوندی ایک بیل ذرج کرنے کے لئے فرمایا جس سے قاتل کا پیتہ چلنے کا طریقہ قصہ کے آخر میں معلوم ہوگا۔اس پر انھوں نے اپنی جبلت کے مطابق بحثیں شروع کردیں، چنانچہ اگلی آئیوں میں اس کی تفصیل آرہی ہے۔

قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبِّكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَا هِي ، قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةً لَا فَارِضَ وَلا بِكُرَّ عَوَانَ اللهُ فَالْوَادُعُ لَنَا رَبِّكَ أَنَا مَا ثُومُرُونَ ﴿

تر جمہ: دہ لوگ کہنے لگے کہ آپ درخواست سیجئے ہمارے لئے اپنے رب سے کہ ہم سے بیان کردیں کہ اس کے کیا اوصاف ہیں؟ آپ نے فرمایا کہ وہ بیفر ماتے ہیں کہ وہ ایسا بیل ہو کہ نہ بالکل بوڑھا ہونہ بہت بچہ ہو پٹھا ہو دونوں عمروں کے اوسط میں ،سواب کرڈالوجو پچھتم کو تھم ملاہے۔

# بني اسرائيل كي جيس:

وہ لوگ کہنے لگے کہ آپ اپنے رب سے ہمارے لئے درخواست کیجئے کہ وہ ہم سے بیان کردیں کہ اس (بیل) کے کیا اوصاف ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ وہ (میری درخواست کے جواب میں) یہ فرماتے ہیں کہ وہ ایسا بیل ہو کہ نہ بالکل بوڑھا ہو، نہ بہت بچہ ہو (بلکہ) دونوں عمروں کے درمیان والا پٹھا ہو۔ سواب (زیادہ جمت بازی مت کرنا بلکہ) جو پچھ ہمیں تھم ملا ہے اسے کرڈالو۔

فائدہ: حدیث میں ہے کہا گروہ میجتیں نہ کرتے تو اتنی قیدیں ان کے ذمہ نہ ہوتیں جس بقرہ (بیل) کو بھی ذرج کردیتے وہی کافی ہوجا تا۔

قَالُوا ادْهُ كَنَا رَبَّكَ يُبَيِّنُ لَنَامَا لَوْنُهَا وَقَالَ إِنَّهُ يَقُولُ اِنَّهَا بَقَرَةً صَفْرَا إِ وَ لَوْنُهَا قَالُ النَّهَا بَقَرَةً صَفْرَا إِ وَ لَا يَكُونُهَا قَالُوا ادْهُ كَنَا رَبِّكَ يُبَيِّنُ لَنَامَا لَوْنُهَا وَقَالَ إِنَّهُ يَقُولُ النَّهَا بَقَرَةً صَفْرَا إِ وَقَالَ إِنَّهُا فَالُوا الْمُؤَالِّ الْمُؤالِنُونَ

ترجمہ: وہ لوگ کہنے لگے کہ آپ درخواست کردیجئے ہمارے لئے اپنے رب سے کہ ہم سے یہ بیان کردیں کہ اس کا رنگ کیسا ہو؟ آپ نے فرمایا کہ حق تعالیٰ یہ فرماتے ہیں کہ وہ ایک زردرنگ کا بیل ہوجس کا رنگ تیز زرد ہو کہ ناظرین کو فرحت بخش ہو۔

مكررسوال:

كنے لگے كد (اچھا) ہمارے لئے اپنے رب سے (يہ بھی) درخواست كرد يجئے كدوہ ہم سے بير بھی) بيان كرديں كه

toobaa-elibrary.blogspot.com

اس کارنگ کیسا ہو؟ آپ نے فرمایا کہ (اس کے متعلق) حق تعالیٰ بیفرماتے ہیں کہ وہ ایک زردرنگ کا بیل ہو۔جس کارنگ تیز زرد ہوکہ دیکھنے والوں کے لئے فرخت بخش ہو۔

قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبُّكَ يُبَيِّنُ لَنَامًا هِي إِنَّ الْبَقَرَ تَشْبَهَ عَلَيْنَا، وَإِنَّآ إِنْ شَاءَ اللهُ لَهُ فَتَكُونَ ۞

ترجمہ: کہنے لگے کہ ہماری خاطراپنے رب سے دریافت کردیجئے کہ ہم سے بیان کردیں کہ اس کے اوصاف کیا کیا ہوں، کیونکہ ہم کواس بیل میں اشتباہ ہے اور ہم ضروران شاءاللہ تعالیٰ تھیک سمجھ جاویں گے۔

تىسرى بارسوال:

کہنے گلے کہ (اب کی باراور) ہماری خاطراپنے رب سے دریا فت کرد بیخے کہ (پہلی بار کے سوال کا جواب ذرااور واضح کرکے) ہم سے بیان کردیں کہ اس کے اوصاف کیا کیا ہوں۔ کیونکہ ہمیں اس بیل کے بارے میں (تھوڑ اسا) شبہ ہے (کہوہ معمولی بیل ہوگا یا کوئی اور عجیب وغریب جس میں قاتل کی تحقیق کا خاص اثر ہو) اور ہم ان شاءاللہ تعالی (اب کی بار) ضرور ٹھیک سمجھ جا کیں گے۔

قَالَ إِنَّهُ يَقُولُ إِنَّهَا بَقَرَةً لا ذَلُولُ تُثِيرُ الأَرْضَ وَلا تَسْقِى الْحَرْثَ ، مُسَلَّمَةً لا شِيَةَ فِيهَا، عَالُوا الْخَنْ جِئْتَ بِالْحَقِّ، فَذَبَهُ وَمَا كَادُوا يَفْعَلُونَ ﴿ قَالُوا الْخَنْ جِئْتَ بِالْحَقِّ، فَذَبَهُ وَمَا كَادُوا يَفْعَلُونَ ﴿

ترجمہ: موی علیہ السلام نے جواب دیا کہ ق تعالیٰ یوں فرماتے ہیں کہ وہ نہ تو ہل میں چلا ہوا ہوجس سے زمین جو تی جاوے اور نہ اس سے زراعت کی آبیاشی کی جاوے ،سالم ہواور اس میں کوئی داغ نہ ہو، کہنے گئے کہ اب آپ نے پوری بات فرمائی، پھراس کوذنے کیا اور ظاہراً کرتے ہوئے معلوم نہ ہوتے تھے۔

#### آخرى سوال كاجواب:

toobaa-elibrary.blogspot.com

وَإِذْ قَتَلْتُمْ نَفْسًا فَاذَّرُءْ ثُمُ فِيُهَا، وَاللهُ مُخْرِجٌ مَّا كُنْتُمُ شَكْتُمُوْنَ ﴿ فَقُلْنَا اضْرِبُوهُ بِبَغْضِهَا، كَنْ لِكَ يُجِي اللهُ الْمَوْثَى ﴿ وَيُرِنِيكُو النِيهِ لَعَلَّكُ مُ تَعْقِلُونَ ۞

ترجمہ:اور جبتم لوگوں نے ایک آدمی کا خون کردیا، پھرایک دوسرے پراس کوڈالنے گے اور اللہ تعالیٰ کواس امر کا ظاہر کرنامنظورتھا، جس کوتم فخفی رکھنا چاہتے تھے۔اس لئے ہم نے تھم دیا کہ اس کواس کے کوئی سے کلڑے سے چھوا دو، اس طرح حق تعالیٰ مُر دوں کوزندہ کردیں گے اور اللہ تعالیٰ اپنے نظائرتم کودکھلاتے ہیں،اس توقع پر کہتم عقل سے کام لیا کرو۔ اٹھار ہواں معاملہ ستر ہویں معاملہ کا تترہ:

اور (وہ زمانہ یادکرو) جبتم لوگوں (میں سے کسی) نے ایک آدی کا خون کردیا۔ پھر (اپنی براُت کے لئے اس کی ذمہداری) ایک دوسر سے پرڈوالنے گے اور اللہ تعالی کواس امر کا ظاہر کرنا منظور تھا، جس کوتم (میں سے مجرم و مشتبلوگ) چھپا کررکھنا چاہتے تھے۔ اس لئے (بیل کے ذئی کے بعد) ہم نے تھم دیا کہ اس (مقتول کی لاش) کواس (بیل) کے کسی کلڑ ہے سے چھوادو۔ چنا نچہ چھوانے سے وہ زندہ ہوگیا (آگے اللہ تعالی قیامت کا افکار کرنے والوں کے مقابلہ میں اس قصہ سے استدلال اور نظیر کے طور پر فرماتے ہیں کہ مقالی (قیامت میں) اس طرح مردوں کو زندہ کردیں گے اور اللہ تعالی متمہیں اس ق قع پراپنی (قدرت کی) نظیریں دکھاتے ہیں کہ مقتل سے کام لیا کرو (اور ایک نظیر سے دوسری نظیر کو پہچانو) اس مقتول نے زندہ ہوکر اپنی قاتل کا نام بتا دیا اور پھر فور آمر گیا، جو شخص ماں کے پیٹ میں گوشت کے بے جان ان تھر ہیں جان پڑنے کے معاملہ میں غور کرے گا کہ اس کی کل حقیقت سے ہے کہ وہ ایک لطیف بخار کا گوشت کے لئے لوگھڑے سے چھوجانا اور ٹل جانا ہے۔ وہ اس قصہ میں بیان کئے ہوئے خاص معاملہ کوسی بھی طرح اللہ کی قدرت کے لئے بحدود ثوار نہ سمجھے گا اور ان دونوں اتصالوں میں کوئی معمولی عقلی فرق بیان نہ کر سکے گا۔

مقول کے بیان کے جحت ہونے پرشبہ کا جواب:

اوراس سے کوئی بینہ سمجھے کم محض مقتول کا بیان ہی قاتل کی تعیین کے بارے میں کافی دلیل ہے، بلکہ اس موقع پر خاص طور سے وحی کے ذریعی معلوم ہو گیا تھا کہ اس کا بیان واقع کے مطابق ہوگا اور دوسرے مواقع پر کسی واقعہ کے لئے ایسی کوئی مطابقت کسی صحیح دلیل سے ثابت نہیں ہوسکتی۔

## قصه كارتيب بدلنے كا حكمت:

واضح رہے کہ اس آیت کامضمون ندکورہ بالا آیات کے قصہ کے شروع کا حصہ ہے۔ اس کی ترتیب بدلنے میں ایک خاص نکتہ ہے، وہ یہ کہ بہت دور سے بنی اسرائیل کی بدعنوانیوں کا ذکر چلا آرہا ہے۔ اور یہی ذکر اصل مقصود ہے اور اس قصہ

کے شمن میں دو بدعنوانیوں کا ذکر کرنامقصود ہے۔ ایک قتل کر کے وار دات پر پردہ ڈالنے کی کوشش کرنا، دوسرے اللہ کے احکام میں خواہ مخواہ حیل و جمت کرنا۔ چنانچہا گرقصہ کوتر تیب کے ساتھ ہی بیان کیا جاتا تو ممکن تھا کہ ناظرین پہلے جز کومقصود میں۔ سمجھتے اور دوسرے جز کومخس قصہ کاضمیمہ قرار دیتے، جبکہ ترتیب بدلنے سے صاف معلوم ہوگیا کہ دونوں ہی جزمقصود ہیں۔ ورنہا گردونوں جزمقصود نہیں۔

یہاں یہ شبہ بیں ہونا چاہئے کہ ق تعالیٰ کوتو و سے ہی زندہ کرنے کی قدرت تھی یا وہ تو بغیر زندہ کئے ہوئے بھی قاتل کے بارے میں بناسکتے تھے، پھر یہ سب پچھ کرنے کی کیا ضرورت تھی؟ یہ حقیقت ہے کہ ق تعالیٰ کا کوئی بھی فعل ضرورت اور مجوری کی وجہ سے نہیں ہوتا، بلکہ مصلحت اور حکمت کے لئے ہوتا ہے اور ہر واقعہ کی پوری پوری بوری حکمت بیان کی جائے گی، وہ بھی دائرہ میں آسکتی ہیں۔ دوسروں کو اس فکر میں پڑنا عمر عزیز کا ضائع کرنا ہے، کیونکہ جو بھی حکمت بیان کی جائے گی، وہ بھی ایک فعل ہوگا۔ اور بہی سوال اس کے بارے میں بھی ہوگا۔ اس لئے بہتر طریقہ سکوت اور تسلیم کر لینا ہے۔ حدیث از مُطرب و مے گو، وراز وہر کمتر جو بھی کہ کس خشود و نکشاید بھکمت ایں معمارا میں میں کی اس خشود و نکشاید بھکمت ایں معمارا آگویے اور شراب کی با تیں کرو، اور دنیا کے راز کم سوچو بھی کہ کس خشود و نکشاید بھکمت ایں معمارا

نُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُومُ بِعُلِ ذَلِكَ فَهِي كَالْحِجَارَةِ أَوْ أَشَلُ قَسُوةً ، وَإِنَّ مِنَ أَلِحِجَارَةِ لَمَا يَتَفَعِّرُ مِنْهُ الْاَنْهُ رُولَا قَامِنْهَا لَمَا يَشَقَقُ فَيَغُرُبُ مِنْهُ الْمَاءُ ، وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ مِنْ خَشْيَاتِ اللهِ ، وَمَا اللهُ بِغَافِلِ عَبًا تَعُمَلُونَ ﴿ وَاللَّهُ بِغَافِلٍ عَبًا تَعُمَلُونَ ﴾

ترجمہ: ایسے ایسے واقعات کے بعد تمہارے دل پھر بھی سخت ہی رہے تو ان کی مثال پھر کی ہے یا بختی میں ان سے زیادہ۔اور بعضے پھر تو ایسے ہیں جوشق ہوجاتے بیاں کہ جوشق ہوجاتے ہیں، پھر ان سے پانی نکل آتا ہے اور انہی پھر وں میں بعضے ایسے ہیں جوخدا تعالیٰ کے خوف سے اوپر سے ینچ لڑھک آتے ہیں۔اور حق تعالیٰ تمہارے اعمال سے بے خبر نہیں ہیں۔

#### يهود سے شكايت:

آگان واقعات کا اثر نہ لینے پرشکایت فرماتے ہیں کہ ایسے ایسے واقعات کے بعد (چاہے تو یہ تھا کہتم لوگوں کے دل بالکل زم اور تق تعالیٰ کی عظمت سے پُر ہوجاتے لیکن ) تمہارے دل پھر بھی سخت ہی رہے تو (یوں کہنا چاہئے کہ) ان کی مثال پھروں کی ہے یا (یوں کہئے کہ وہ) تختی میں ان سے بھی زیادہ ہیں اور (زیادہ سخت اس وجہ سے کہا جا تا ہے کہ) بعض پھر تو ایسے ہوتے ہیں جن سے (بڑی بڑی) نہریں پھوٹ پڑتی ہیں اور انہی پھروں میں بعض ایسے ہیں کہ جوش ہوجاتے ہیں، پھران سے (اگرزیادہ نہیں تو تھوڑاہی) پانی نکل آتا ہے اور انہی پھروں میں بعض ایسے ہیں جو اللہ تعالیٰ کے موجاتے ہیں، پھران سے (اگرزیادہ نہیں تو تھوڑاہی) پانی نکل آتا ہے اور انہی پھروں میں بعض ایسے ہیں جواللہ تعالیٰ کے

خوف سے اوپر سے ینچےلڑھک آتے ہیں (اور تبہارے دلوں پر کسی طرح کا اثر ہی نہیں ہوتا) اور (دلوں کی اس تختی کی وجہ سے جو برے اعمال انجام پاتے ہیں) حق تعالیٰ تبہارے (ان) اعمال سے بے خبر نہیں ہیں (بہت جلد تمہیں اس کی سزا دیں گے)

#### بقرول کے تین احوال اور ایک شبہ کا جواب:

اس موقع پر پھروں پر ہونے والے تین اثرات بیان کئے گئے ہیں: ایک ان سے زیادہ پائی نکلنا۔ دوسرے کم پائی نکلنا، ان کے بارے میں تو کسی کوکوئی شبہیں۔ تیسرے اللہ تعالی کے خوف سے پنچے آگرنا۔ اس میں شاید کسی کوشیہ ہو کہ پھروں میں تو کوئی عقل اور حس نہیں ہے، سو بچھ لینا چاہئے کہ خوف کے لئے تو عقل کی ضرورت نہیں ہے۔ چنا نچے حیوانات بھر وی عقل میں خوف کا پیدا ہونا دیکھا جاتا ہے، البتہ حس کی ضرورت ہے، لیکن جمادات میں اتی حس بھی نہ ہونے کی کوئی دلیل نہیں ہے۔ کیونکہ حس کا دارومدارزندگی پر ہے اور ممکن ہے کہ ان میں ایسی لطیف زندگی پائی جاتی ہوجس کا ہمیں ادراک نہیں ہوا۔ لیکن بہت سے عقلا دلائل کی بنیاد پر اس نہوتا ہو۔ جبیسا کہ جو ہر د ماغ کے احساس کا بہت سے عقلا کو بھی ادراک نہیں ہوا۔ لیکن بہت سے عقلا دلائل کی بنیاد پر اس کے قائل ہوئے تو قر آن کی ظاہر نص دلالت اور قوت میں ان طبعی دلائل سے کم نہیں ہے ادر ہمیں اس دعوی کی ضرورت نہیں ہے کہ پھر کے گرنے کی علت ہمیشہ یہی خوف ہوتا ہے، کیونکہ حق تعالی نے فر مایا ہے کہ بعض پھر اس وجہ سے گرجاتے ہیں تو ممکن ہے کہ پھر کے گرنے کی علت ہمیشہ یہی خوف ہوتا ہے، کیونکہ حق تعالی نے فر مایا ہے کہ بعض پھر اس وجہ سے گرجاتے ہیں تو ممکن ہے کہ گرنے کی علت ہمیشہ یہی خوف ہوتا ہے، کیونکہ حق تعالی نے فر مایا ہے کہ بعض پھر اس وجہ سے گرجاتے ہیں وہ سے گردے کے اسباب مختلف ہوں ، ان میں بعض طبعی ہوں۔ اورا یک سبب یہ ہو۔

### بقرول کے احوال کے بیان میں حسن ترتیب:

اوراس مقام پران پھروں کی قسموں میں ترتیب نہایت لطیف اور مقصود کا فائدہ پہو نچانے میں نہایت بلیغ ہے۔ یعنی بعض پھر ایسا قوی اثر لیتے ہیں کہ اس کی وجہ سے نہریں جاری ہوجاتی ہیں۔ جن سے مخلوق کو بردا نفع پہو نچتا ہے، جبکہ یہود کے دل ایسے بھی نہیں۔ بعض پھروں پراس سے کم تا ثیر ہوتی ہے جس سے کم نفع پہو نچتا ہے تو وہ پھر پہلی قسم کے پھروں کے مقابلہ میں کم زم ہوئے ، لیکن ان کے دل ان سے بھی سخت ہیں اور بعض پھروں میں اگر چہ اس درجہ کا اثر نہیں، پھر بھی ان میں ایک بڑے ہوتی ہے موجود ہے، سب سے کم ترایک ارتبیں میروں میں اگر جہ اس دوجہ کا ارتبیں، پھر بھی ان میں ایک اثر ہے تو یقتم اس وجہ سے کہ پہلی دونوں قسموں میں فدکورہ آٹار کے ساتھ خوف بھی موجود ہے، سب سے کم تر ہیں، گران کے دلوں میں اثر قبول کرنے کی بیسب سے اور نیلے درجہ کے اور اثر قبول کرنے میں سب سے کمزور اور کم تر ہیں، گران کے دلوں میں اثر قبول کرنے کی بیسب سے کمزور کورکیفیت بھی نہیں۔ سبحان اللہ! حقیقت میں بڑی یا کیزہ ترتیب اور بیان ہے۔

اَفْتُطْمَعُوْنَ اَنْ يُوْمِنُوا لَكُوْ وَقَلْ كَانَ فَرِيْقَ مِنْهُمُ يَسْمَعُونَ كَالْمَ اللهِ ثُمَّرَ يُحَرِفُونَهُ مِنْ بَعْدِ مَا عَقَانُوهُ وَهُمْ يَعْلَمُونَ فَ

ترجمہ: کیا اب بھی تم توقع رکھتے ہوکہ یہ تہارے کہنے سے ایمان لے آئیں گے، حالانکہ ان میں پچھلوگ ایسے

گذرے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کا کلام سنتے تھے اور پھراس کو پچھ کا پچھ کرڈ النتے تھے، اس کو بچھنے کے بعداوروہ جانتے تھے۔ ربط: اب تک یہود کے برے احوال دکھلائے سنائے ہیں، اب مسلمانوں کو جو یہود کومسلمان بنانے کی فکر وکوشش میں زحمت اٹھانی پڑر ہی تھی: ان کی امید قطع کر کے ان کی کلفت کودور کرتے ہیں۔

انیسوال معاملہ: جس ہے سلمانوں کی کلفت دور کی ہے:

(اے مسلمانو!) کیاتم (بیرارے قصے س کر) اب بھی توقع رکھتے ہو کہ بیر (بہودی) تمہارے کہنے سے ایمان لے آئیں گی؟ حالانکہ (ان سب فہ کورہ قصوں سے بڑھ کران کی توایک اور بات یہ بھی ہے کہ) ان میں کے پچھلوگ ایسے گذرے ہیں جواللہ کا کلام سنتے تھے اور پھراس کو بچھی کے بعد بھی اس کو پچھکا پچھ کرڈالتے تھے اور (لطف بی بھی کہ دہ بیر میں) جانتے تھے (کہ ہم براکررہے ہیں۔ اس طرح محض ذاتی ونفسانی اغراض کے شکارہوں ، وہ کسی کے بجنے سے کب بازآنے مطلب بیر ہے کہ جولوگ ایسے بے باک وگستانی اورنفسانی اغراض کے شکارہوں ، وہ کسی کے بہنے سے کب بازآنے والے اور کئی کی کب سننے والے ہیں۔ اور اللہ کا کلام یا تو تو رہت ہے اور سننے سے مرادا نبیاء کی ہم السلام کے واسطہ سننا ہے۔ اور تر بین انتحال کے واسطہ سننا ہے۔ اور تر بین کو وطور پر سنا تھا۔ اور سننے سے مرادو ہاں موراد ہاں میں موراد ہاں کے معالمہ میں کو وطور پر سنا تھا۔ اور سننے سے مرادو ہاں بلاوا سطر سننا ہے۔ اس صورت میں تج کو گئی علیہ السلام کی تقسمہ تین کے معالمہ میں کو وطور پر سنا تھا۔ اور سننے سے مرادو ہاں بلاوا سطر سننا ہے۔ اس صورت میں تج کو گئی سے مراد قوم سے یہ ہددیتا ہے کہ اللہ تعالی نے آخر میں یہ بھی فرما دیا تھا کہ جو تھم میں بیان ہو چکا ہے۔ اور اگر چہ سے دور مول اللہ میں اللہ میں کہ ایک کی تفسیر میں بیان ہو چکا ہے۔ اور اگر چہ سے میں فہ کورہ بالا امور کا صدور رسول اللہ میں ان ہے کہ داند کے بہودیوں سے نہ ہوا ہو، کیکن بیداوگ بھی ان جو کا ہے۔ امرا آگر چہ المان کا زائد کر دہ بالا امور کا صدور رسول اللہ میں ان جی تھی ان جے تھی تی ہودیوں سے نہ ہوا ہو، کیکن بیداؤگ ہے کہ اس جے اسلاف کے اسلاف کے اس کو تعلی کو ان جان کار کرتے تھے نہ بی ان کی کے اس کے سے کہ کا ظ سے یہ بھی ان جو چکا ہے۔ امرا آگر کے اس کو کا کے اسلاف کے اس کو کیت کے اس کے تعین ہودیوں سے نہ ہوا ہو، کیکن بیداؤگ ہے کہ اس کے اس کو کی کی دور کے اس کی کی کی کو کی کو کی بید کو کی کی کو کی کی کو کی کی کی کو کی کر کو کی کو کو کی کو کو کی کی کو کو کی کو کو کی کو کو کی کو کو کی کو ک

وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ المَنُواقَالُوَّا الْمَنَّا ﴿ وَإِذَا خَلَا بَعْضُهُمُ إِلَى بَعْضِ قَالُوَّا الْعُكِرْتُوْمَهُمْ بِمَا فَتَحِاللهُ عَلَيْكُمْ إِلَى الْعُلْمَ اللهُ عَلَيْكُمْ إِلَا تَعْقِلُونَ ﴿ عَلَيْكُمُ لِيكَا جُوْكُو بِهِ عِنْكَ رَبِهِ فِنْكَ رَبِهِ فَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ وَاللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَا

ترجمہ:اورجب ملتے ہیں مسلمانوں سے تو کہتے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے ہیں اور جب تنہائی میں جاتے ہیں یہ بعضے دوسر نے بعضے یہودیوں کے پاس، وہ ان سے کہتے ہیں کہتم کیا مسلمانوں کو وہ باتیں ہتلادیتے ہوجواللہ تعالی نے تم پر منکشف کردی ہیں؟ نتیجہ یہ ہوگا کہ وہ لوگتم کو جحت میں مغلوب کردیں گے کہ یہ ضمون اللہ کے پاس ہے کیا تم نہیں سجھتے؟ بیسواں معاملہ: مؤمنوں کی پریشانی دورکر نے کے سلسلہ کے گذشتہ ضمون کا تتمہ:

اور وہ لوگ (یہودی منافق) جب مسلمانوں سے ملتے ہیں تو (ان سے تو) کہتے ہیں کہ ہم (بھی) ایمان لے آئے ہیں اور جب یہ بعض (منافق یہودی) دوسر لے بعض (علانیہ یہودیوں) کے پاس تنہائی میں جاتے ہیں (تو ان سے ان

کے ساتھ اوران کے ہم مشرب ہونے کے دعوے کرتے ہیں، اس وقت) وہ (دوسرے یہودی) ان سے کہتے ہیں کہ تم (یہ) کیا (غضب کرتے ہوکہ) مسلمانوں کو (خوشامد میں) وہ باتیں بتادیتے ہوجن کا (ان کے ذہب کے معاملہ میں مفید ہونے کے لحاظ سے) اللہ تعالیٰ نے (توریت میں) تم پرانکشاف کردیا ہے۔ (گرہم مصلحت کی غرض سے چھپاتے میں) اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ وہ لوگ تم کو بحث و ججت میں مغلوب کردیں گے کہ (دیکھو) یہ ضمون اللہ کے پاس (سے تہاری کتاب میں آیا) ہے۔ کیا (تم اتن موٹی بات) نہیں سجھتے ؟

یہودی منافق بھی بھی ایک آ دھ بات خود کوسچا مسلمان ومؤمن ظاہر کرنے کے لئے خوشا مدیس مسلمانوں سے کہہ دیتے تھے کہ توریت میں رسول اللہ میں موجود ہے یا قرآن مجید کے بارے میں بیزہ دی گئی ہے وغیرہ ۔ اس آیت میں دفع کلفت کی توجید رہے کہ جولوگ ایسے حیالاک اور جاند پرخاک ڈالنے والے ہیں، وہ تہاری بات کیا مانیں گے۔

قرآن میں ایک بات بار بارآنے کا نکته:

منافقین کا ایسا ہی قول اسی سورہ بقرۃ کے شروع میں (آیت ۱۲) میں بھی آیا ہے۔ وہاں ان کامسلمانوں کے ساتھ برتاؤ بتانامقصود تھا۔ یہاں مسلمانوں سے ان کے ایمان لانے کی امید ختم کرائی جارہی ہے،مقصود کے اختلاف سے کی بات کے بار بارآنے سے برکرار کا شکال دور ہوجا تا ہے۔ چنانچ قرآن میں اکثر جگہ باتوں کے دہرائے جانے کامعاملہ اسی قتم کا ہے اورا گرکہیں مقصود واحد بھی ہوتو بھی خود تا کیدا یک طرح کا نیامقصود اور مطمح نظر بلیغ اور مہتم بالثان ہے۔

### اَوَلَا يَعْلَمُونَ آنَ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا يُعُلِنُونَ ۗ

ترجمہ: کیاان کواس کاعلم نہیں ہے کہ ت تعالی کوسب خبر ہے، ان چیز ول کی بھی جن کووہ مخفی رکھتے ہیں اور ان کی بھی جن کاوہ اظہار کردیتے ہیں۔

يېود يول کې تحميق:

اب الله تعالی ان منافقوں اور ان ملامت کرنے والوں کوان کی حماقت پر تنبیہ فرمارہے ہیں کہ خواہ یہ منافق مؤمنوں سے اپنا کفر چھپائیں ہارے کوئی فرق نہیں سے کوئی فرق نہیں پڑتا ہی تعالی کو توسی خبر ہے۔ چنانچے تعالی نے مسلمانوں کو دونوں مضمونوں سے جابجام طلع فرمادیا ہے۔

# وَمِنْهُ مُ أُمِّيُّونَ لا يَعْلَمُونَ الْكِتْبَ الْآ اَمَانِيَّ وَإِنْ هُمُ إِلَّا يَظُنُّونَ ٥

ترجمہ:اوران میں سے بہت سے ناخواندہ ہیں، جو کتابی علم نہیں رکھتے ،لیکن دل خوش کن باتیں اوروہ لوگ اور پچھ

نهيس: خيالات يكاليت بي-

يبود كيوام كاحال:

اوپر کی آیتوں میں یہود کے پڑھے لکھے لوگوں کا ذکرتھا، اب اس آیت میں ان کے اُن پڑھ لوگوں کا ذکر فرماتے ہیں: ''اور ان (یہودیوں) میں بہت سے اُن پڑھ بھی ہیں جو کتابی علم نہیں رکھتے۔ ہاں پچھالیی (بغیر سندو ثبوت کی) با تیں انہیں بہت یاد ہیں جو دلوں کوخوش کرنے والی ہیں۔اور وہ لوگ صرف پچھ (بے بنیاد) خیالات پکا لیتے ہیں (بس اپنی بے بنیادامیدیں وآرزو لئے ہوئے بیٹھے ہیں اور تھن وہم وگمان پر چلے جارہے ہیں)

ایک توان کے علماء کی تعلیم ناقص، پھراصل تعلیمات میں ان کی اپنی ملاوٹ اور اوپر سے ان میں سمجھ کی کمی ، پھر سوائے بے بنیا دخیالات کے واقعی حقائق کی کوئی تحقیق نہیں۔ گویا ' دکریلا اور نیم چڑھا''اس میں شیرینی کہاں؟

فَوَيْلُ لِلَّذِينَ يَكْتُبُونَ الْكِتْبَ بِأَبْدِيمُمْ ثُمُّ يَقُولُونَ هٰلَاصِنْ عِنْدِاللّٰهِ لِيَشْتَرُوابِهِ ثَمُنَّا قَلِيْلًا، فَوَيْلُ لَّهُمْ مِّيَّنَا كَتَبَتْ آيْدِيْهِمْ وَوَيْلُ لَهُمْ مِّيًا يَكْسِبُونَ ۞

ترجمہ: تو ہوئ خرابی ان کی ہوگی جو لکھتے ہیں کتاب کواپنے ہاتھوں ہے، پھر کہہ دیتے ہیں کہ بیخدا کی طرف ہے ہے، غرض بیہ وتی ہے کہ اس ذریعہ سے پچھ نقد قدر ہے لیل وصول کرلیں۔ سو بردی خرابی آ ویکی ان کواس کی بدولت جس کوان کے ہاتھوں نے لکھا تھا اور بردی خرابی ہوگی ان کواس کی بدولت، جس کو وہ وصول کرلیا کرتے تھے۔

# يېودى علماء كى برانى:

چونکہ یہودیوں کی اس تو ہم پرتی کا بڑا سبب ان کے علماء کی خیانت ہے، اس لئے ان کے بگاڑاوران کی خرابی میں إن عوام سے زیادہ علماء کا ہاتھ ہے۔ اس آیت میں اس بات کو بیان فرمار ہے ہیں۔ اگر چہ پہلے بھی ان کا پچھ حال بیان کیا جاچکا ہے۔ (جب مذکورہ بالاعوام زجرو تنبیہ کے اوردھ تکارے جانے کے قابل ہیں اوران کی جہالت کے اصل ذمہ داران کے علماء ہیں) تو بڑی خرابی ان لوگوں کی ہوگی جو کتاب (توریت) کو ادل بدل کرخودا پنے ہاتھوں سے لکھتے ہیں اور پھر (عوام سے) کہددیتے ہیں کہ بیر حتم ) اللہ کی طرف سے (یوں ہی آیا) ہے (اور) غرض (صرف) یہ ہوتی ہے کہ پچھ تھوڑی بہت نقذر قم وصول کرلیں۔ چنا نچوان پراس (بدلی ہوئی کتاب) کی وجہ سے بھی بڑی خرابی (پیش) آئے گی، جے ان کے ہاتھوں نے لکھا تھا اور بڑی خرابی ہوگی ان کواس (نقلہ) کی بدولت بھی جس کو وہ وصول کرلیا کرتے ہیں۔ فائدہ: عوام کوخوش کرنے کی غرض سے فلط سلط مسئلے بتادیئے سے ان سے پچھ وصول بھی ہوجا تا تھا، اور ان کی نظر میں وقعت اور و جاہت بھی بڑھتی تھی۔ اس غلط سلط مسئلے بتادیئے سے ان سے پچھ وصول بھی ہوجا تا تھا، اور ان کی نظر میں وقعت اور و جاہت بھی بڑھتی تھی۔ اس غلط سلط مسئلے بتادیئے سے ان سے پچھ وصول بھی کرتے رہتے تھے۔ اس میں وقعت اور و جاہت بھی بڑھتی تھی۔ اس غرض سے توریت کے الفاظ یا معانی میں پچھ دو مدل بھی کرتے رہتے تھے۔ اس

# آیت میں ان کی اس جنت پروعیدسنائی ہے۔

وَقَالُوالَىٰ مَّسَنَا التَّارُ اللَّ اَيَّامًا مَعُدُودَةً وَلُ التَّخَذُ تَمُعِنُ اللهِ عَهُدًا فَلَن يُعُلِفَ اللهُ عَهُدَ وَ وَقَالُوا لَيْ عَلَى اللهِ مَا لَا تَعُلَمُونَ ۞

ترجمہ: اور یہودیوں نے کہا کہ ہرگز ہم کوآتش چھوئے گی نہیں، مگرتھوڑے روز جوشارکر لئے جائیں گے۔ آپ یوں فرماد یجئے کیاتم لوگوں نے حق تعالیٰ سے کوئی معامدہ لے لیا ہے، جس میں اللہ تعالیٰ نے اپنے معاہدہ کے خلاف نہ کریں گے یا اللہ تعالیٰ کے ذمہ ایسی بات لگاتے ہوجس کی کوئی علمی سندا پنے پاس نہیں رکھتے۔

#### اكيسوال معامله:

اور یہودیوں نے (یہ بھی) کہا کہ میں (دوزخ کی) آگ ہر گزنہیں چھوئے گی ،سوائے گئتی کے چنددن کے۔ (اے محمد میلائی آپ (ان سے )یوں فرماد بچئے کہ کیاتم لوگوں نے (اس بارے میں) حق تعالی سے کوئی عہد لے لیا ہے کہ اللہ تعالی اپنے عہد کے خلاف نہیں کریں گے؟ یا (معاہدہ کے بغیریوں ہی) اللہ تعالی کی طرف ایسی بات منسوب کرتے ہو جس کی کوئی علمی سندا بنے یاس نہیں رکھتے۔

مفسروں نے یہودیوں کے اس قول کے مختلف مطلب بیان کئے ہیں، لیکن احقر کے ول میں بیر مطلب آتا ہے کہ بیہ امر و تحقیق شدہ ہے کہ مؤمن اگر گنہگار ہوتو اگر چہ گنا ہوں کی وجہ سے اس کو دوزخ کے عذاب میں مبتال ہونا پڑے گا، لیکن ایمان کی وجہ سے وہ وہ اس ہمیشہ نہیں رہے گا۔ گناہ کی سزا بھکتنے کے بعداسے وہاں سے نجات مل جائے گی۔ پس اس طرح یہود کے دعوی کا حاصل بیر تھا کہ چونکہ ان کے زعم کے مطابق حصرت موئی کا دین منسوخ نہیں ہے۔ لہذا وہ مؤمن ہیں، عضرت عیسیٰ علیہ السلام اور جناب رسول کریم مِسَائِلَیکِیم کی نبوت کے انکار کی وجہ سے کا فرنہیں ہوئے۔ اس لئے اگر کسی گناہ کے سبب دوزخ میں چلے بھی گئے تو پھر نکال لئے جائیں گے۔ اور چونکہ ان کا دعوی فاسد (بناء الفاسد علی الفاسد) ہے کہ خود حضرت موئی کی شریعت کے ابدی ہونے کا دعوی ہی غلط ہے، اس لئے حضرت عیسیٰ سے اور حضرت محمد (مِسَائِلَیکِیم) کی نبوت کے ابدی ہونے کا دعوی ہی غلط ہے، اس لئے حضرت عیسیٰ سے اور حضرت محمد (مِسَائِلَیکِیم) کی نبوت کے انکار کی وجہ سے وہ لوگ کا فر ہوں گے۔ اور کفار کے لئے پچھ مدت کے بعد نجات کی بات کسی بھی آسانی کتاب نبوت کے انکار کی وجہ سے وہ لوگ کا فر ہوں گے۔ اور کفار کے لئے پچھ مدت کے بعد نجات کی بات کسی بھی آسانی کتاب میں نبوت کے انکار کی وجہ سے وہ لوگ کا فر ہوں گے۔ اور کفار کے لئے پچھ مدت کے بعد نجات کی بات کسی بھی آسانی کتاب میں نبوت کے انکار کی وجہ سے وہ لوگ کا فر ہوں گے۔ اور کفار کے لئے پچھ مدت کے بعد نجات کی بات کسی بھی آسانی کتاب میں نبوت کے انکار کی وجہ سے وہ لوگ کا فر ہوں گے۔ اور کفار کے لئے پھو مدت کے بعد نجات کی بالے کسی ہو کے اس کے میں نبوت کے انکار کی وجہ سے وہ لوگ کا فر ہوں گے۔ اور کفار کے انہوں کے۔ انہوں کی بیٹ کی بیر کوری کے در کسی میں کورٹ تعالی کے عہد سے تعیم فر مالے ہے۔ انہوں کورٹ کی کے در کسی میں کورٹ کورٹ کی کورٹ کی کی کسی کورٹ کورٹ کی کی کورٹ کورٹ کی کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کی کورٹ کورٹ کی کورٹ کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کی کورٹ کی کورٹ کی کی کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کی کورٹ کی کورٹ کی کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کی کورٹ کی ک

بَلَىٰ مَنْ كَسَبَ سَيِّعَةً وَاحَاطَتُ بِهِ خَطِيْعَتُهُ فَأُولِيكَ آصُعٰبُ النَّارِ ﴿ هُمُ فِيُهَا خُلِدُونَ ﴿ وَالَّذِينَ الْمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِحْتِ اولِيِكَ آصُعٰبُ الْجُنَّةِ ﴿ هُمُ فِيْهَا خُلِدُونَ ﴿

ترجمه: كيون نبيس جو مخص قصدأ برى باتيس كرتار باوراس كواس كى خطاا حاطه كرليسوايس لوگ الل دوزخ موت

ہیں وہ اس میں ہمیشہر ہیں گے۔اور جولوگ ایمان لاویں اور نیک کام کریں ،ایسےلوگ اہل بہشت ہوتے ہیں۔وہ اس میں ہمیشہر ہیں گے۔

ربط: گذشتہ آیت میں ان کے دعوی کے رد کے ساتھ ایک ضابطہ بیان کیا جار ہا ہے جس کی رو سے بیلوگ مُخَلَّدُ فی النار ہوں گے (ہمیشہ ہمیشہ کے لئے جہنم میں رہیں گے )

ضابطه: دوزخ میں کون جائے گااور جنت میں کون؟

تمہیں چندروز کے سواجہنم کی آگ کیوں نہیں چھوئے گی جمہیں تو ہمیشہ جمیش کے لئے اسی میں رہنا پڑے گا۔
کیونکہ ہمارا ضابطہ یہ ہے کہ ) جوشن قصدا بری باتیں کرتا رہے اوراس کواس کی خطا کیں (اورقصوراس طرح) گھیرلیں
(کہبیں نیکی کااثر تک ندرہے) تو ایسے لوگ دوزخ والے ہوتے ہیں (اور) وہ اس میں ہمیشہ (ہمیشہ) رہیں گے،اور
جولوگ (اللہ ورسول پر) ایمان لاکیں اور نیک کام کریں ، ایسے لوگ جنت والے ہوتے ہیں (اور) وہ اس میں ہمیشہ
(ہمیشہ) رہیں گے۔

احقر نے خطاؤں کے گیرنے کے معنی ترجمہ کے شمن میں ظاہر کردیئے ہیں، گیرنااس معنی میں کفار کے ساتھ مخصوص ہے، کیونکہ کفری وجہ سے کوئی بھی نیک عمل مقبول نہیں ہوتا، بلکہ اگر بچھا عمال کفر سے پہلے کے ہوں تو وہ بھی ضائع اور کا لعدم ہوجاتے ہیں، اس لئے کفار میں سب بدی ہی بدی ہوگی۔ اس کے برخلاف اہل ایمان کا معاملہ بیہ ہے کہ اول تو ان کا ایمان ہی سب سے عظیم عمل صالح ہے۔ دوسرے دیگر فروی اعمال بھی ان کے نامہ اعمال میں درج ہوتے ہیں۔ اس لئے وہ نیکی کے اثر سے خالی نہیں۔ اس لئے فہ کورہ بالاگھر نااہل ایمان کی حالت برصاد تی نہیں آتا۔ خوب سمجھ لو۔

اس ضابطہ سے یہود کے ہمیشہ ہمیش کے لئے جہنم میں داخل ہونے کے ستحق قرار دیئے جانے کے استدلال کا حاصل یہ ہوا کہ جب اس ضابطہ کی روسے کفار کا ہمیشہ ہمیش کے لئے داخل ہونا ثابت ہے اور موئی علیہ السلام خاتم النبیین نہیں ہیں، بلکہ ان کے بعد حضرت مسلح علیہ السلام اور حضرت محمصطفیٰ میں ہیں، اور یہودی ان حضرات کی نبوت کے مشکر ہیں، اور انبیاء کی نبوت کا انکار کفر ہے، الہذا یہودی کا فرقر اربائے، اس لئے اس ضابطہ کی روسے وہ ہمیشہ ہمیشہ کے لئے جہنم میں داخل ہوں گے۔ توان کا ذرکورہ بالا دعوی قطعی دلیل کی بنیاد پر باطل قراریایا۔

### كنهگارمؤمنول كے لئے ضابطہ:

جاننا چاہئے کہ اس مقام پر کافروں اور نیک عمل کرنے والے مؤمنوں سے متعلق ضابطہ بیان ہوا ہے اور بدا عمال مؤمنوں سے متعلق ضابطہ دوسری آیتوں اور احادیث میں بیان کیا گیا ہے، مثلاً ﴿ إِنَّ اللّٰهُ لَا يَغْفِرُ اَنْ بَيْنُ رَائِكَ لِهُ بَيْنُ كُلُكَ رِبْهُ وَكُورُ مَا دُوْنَ ذَٰلِكَ لِهِ مَنْ يَشَا أَمِرٍ ﴾ (بے شک الله تعالی اس بات کومعاف نہیں کریں گے کہ ان کے ساتھ کسی کو یَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَٰلِكَ لِهَنْ یَشَا آمِرٍ ﴾ (بے شک الله تعالی اس بات کومعاف نہیں کریں گے کہ ان کے ساتھ کسی کو

شریک قرار دیاجائے۔اوراس کے سوادوسرے جتنے گناہ ہیں جس کے لئے منظور ہوگاوہ گناہ بخش دیں گے (النساء ۱۱۱)اور اس مشیت کے وقوع کا ذکراس آیت میں ہے:﴿ فَمَنْ يَغِلْ مِثْقَالَ ذُرَّةٍ خَبْرًا يُبَرُهُ ﴾ (توجوفض ذرہ برابر) نیک عمل کرےگاوہ اس کو پالےگا (الزلزال ۸)اور حدیثوں میں تو صراحت کے ساتھ ہے اورخودا پئے آپ میں بھی سیجے ہے۔

وَإِذْ اَخَنُنَا مِيْنَاقَ بَنِيَ اِسْرَاءِ يُلَ لَا تَعُبُلُوْنَ اِللَّا اللّهَ سَوَ بِالْوَالِلَيْنِ اِحْسَانًا وَذِي الْقُرُجُ وَالْيَهُمَى وَالْمَسْكِيْنِ وَقُولُوْ اللّهَاسِ حُسْنًا وَأَقِيمُوا الصّالُوةَ وَاتُوا الزَّكُوةَ " ثُمَّ تَوَلّيْ تَمُ اللّهَ قَلِيْ لَا قِلِيْ لَا قِلِيْ لَا قِلْيُ لَا قَلِيْ لَا قِلْمُ وَ اَنْتُهُ وَالنّوا الزَّكُوةَ " ثُمَّ تَولّيْ تَمُ اللّهَ قَلِيْ لَا قِلِيْ لَا قِلْيُ لَا قَلْمُ الصّالُوةَ وَاتُوا الزَّكُوةَ " ثُمَّ تَولّيْ تَمُو اللّهُ اللّهُ عَلَيْ لَا قَلْمُ اللّهُ قَلْمُ اللّهُ السّمِلُولُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

ترجمہ:اور جب لیا ہم نے قول وقرار بنی اسرائیل سے کہ عبادت مت کرنا بجز اللہ تعالیٰ کے اور مال باپ کی اچھی طرح خدمت گزاری کرنا اور اہل قرابت کی بھی اور بے باپ کے بچوں کی بھی اور غریب مختاجوں کی بھی اور عام لوگوں سے بات اچھی طرح کہنا۔اور پابندی رکھنا نماز کی اور اداکرتے رہنا زکو ہ ۔ پھرتم اس سے پھر گئے بجز معدودے چند کے اور تمہاری تو معمولی عادت ہے اقر ارکر کے ہٹ جانا۔

باكيسوال معامله:

اور (وہ زمانہ یاد کرو) جب ہم نے (توریت میں) بنی اسرائیل سے اس امر کا عہد لیا کہ اللہ تعالیٰ کے سواکسی کی عبادت مت کرنا اور اچھی طرح عبادت گذاری کرنا، ماں باپ کی بھی اور اہل قرابت کی بھی، نتیموں کی بھی اور غریب مختاجوں کی بھی اور (خوش خلقی سے) کہنا اور نماز کی پابندی مختاجوں کی بھی اور (جب) عام لوگوں سے (کوئی) بات (کہنی ہوتو) اچھی طرح (خوش خلقی سے) کہنا اور نماز کی پابندی کرنا اور زکو ہ اوا کرتے رہنا، پھرتم (عہد کرکے) ''سوائے چند کے''سب اس سے پھر گئے۔ اور عہد کرکے پھر جانا تمہارے لئے تو معمولی بات ہے۔

یکنتی کے چندوہ لوگ ہیں جوتوریت کے پورے پابندرہ کہ توریت کے منسوخ ہونے سے پہلے حضرت مویٰ کی شریعت پرقائم رہے اورتوریت کے منسوخ ہونے کے بعد شریعت مجمدی کی اتباع کرنے لگے۔

وَاذْ اَخَذْ نَا مِيْتَا قَاكُمُ لَا تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمُ وَلَا تُخْرِجُونَ اَنْفُسَكُمُ مِّنْ دِيَادِكُمُ نُو تَوُرُتُمْ وَانْنَهُ لَشْهَدُونَ ﴿

ترجمہ:اور جب ہم نے تم سے بی قول وقر ارلیا کہ باہم خوں ریزی مت کرنا اور ایک دوسرے کوترک وطن مت کرانا پھرتم نے اقر اربھی کرلیا اور اقر اربھی ایسا جیسے تم شہادت دیتے ہو۔

ندكوره بالاعهد كاتتمه:

اور (وہ زمانہ بھی یاد کرو) جب ہم نے تم سے میعهد (بھی) لیا کہ (خانہ جنگی کرکے) آپس میں ایک دوسرے کی

خوزیزی مت کرنااورایک دوسرے کواپنے ملک سے مت نکالنا، پھر (ہمارے اس قول وقر ار لینے پر)تم نے اقر اربھی کرایا اورا قرار بھی (ضمنائہیں بلکہ)اییا جیسے تم (اس پر)شہادت (بھی) دیتے ہو۔

چونکہ بعض اوقات کسی کے بیان سے کسی امر کا اقر ارمعلوم ہوا کرتا ہے جبکہ صاف اور واضح اقر ارنہیں ہوتا ،اگر چہ عقل اورع ف کے لیاف سے میں اقر اربی ہوتا ہے ،لیکن یہاں اس آخری قید کے ذریعیاس شبہ کوبھی دور کر دیا گیا اور بتا دیا کہ مذکورہ بالا اقر ارا تناواضح اورصرت کھا جیسے شہادت اور گواہی واضح اورصاف ہوا کرتی ہے اور ملک سے نکا لنے کی ممانعت کے معنی بیری کہی کوآزار اور نکلیف بہونی کرابیا تنگ مت کرنا کہ بیجارہ ملک چھوڑنے پر مجبور ہوجائے۔

تُكُمَّانَتُهُ لَهَوُلاَ ، تَقْتُلُوْنَ اَنْفُسَكُهُ وَتُخْرِجُونَ فَرِنَقًا مِّنْكُهُ مِّنْ دِيَارِهِمُ ، تَظْهَرُونَ عَلَيْهِمُ اللهِمُ وَهُوَ مُحَرَّمُ عَلَيْكُمُ الْخُواجُهُمُ ، فِالْ يَاتُوْكُمُ اللَّهِ عُلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ الْخُواجُهُمُ ، فِالْا يَعْدُ الْحُكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْحُكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللّلِهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَالِهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَالِيكُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُولُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَل

ترجمہ: پھرتم یہ موجود ہوکہ بالکل قبل وقال بھی کرتے ہواورایک دوسرے کوترک وطن بھی کراتے ہو،ان اپنوں کے مقابلہ میں امداد کرتے ہوگاہ اورظلم کے ساتھ اوراگران لوگوں میں سے کوئی گرفتار ہوکرتم تک پہنچ جاتا ہے تو ایسوں کو کچھ خرچ کرکراکر دہا کراد سے ہو،حالانکہ یہ بات ہے کہم کوان کا ترک وطن کراد بنا نیز ممنوع ہے۔

# عهد مذكور كي خلاف ورزي:

اب خاص طور پراس تھم سے متعلق ان کی عہد شکنی کا ذکر فرماتے ہیں: ''پھراس واضح اقرار کے بعدتم (جیسے ہو) یہ (آنکھوں کے سامنے) موجود (ہی) ہو کہ آپس میں قل وغارت گری بھی کرتے ہواورا کی دوسرے کو ملک بدر بھی کرتے ہواورا کی حوالے دوسرے کو ملک بدر بھی کرتے ہواورا کے مقابلہ میں (ان کی مخالف قوموں کی) گناہ اور ظلم کے ساتھ امداد کرتے ہو (چنانچہان دونوں حکموں کو تو یوں غارت کیا) اور (ایک تیسراتھم جو آسان ساسمجھا، اس پڑمل کرنے کو خوب تیار ہے ہو کہ )اگران لوگوں میں سے کوئی گرفتارہ وکرتم تک پہو کی جاتا ہے تو ایسے لوگوں کو چھٹر چودے دلا کر مہاکرادیتے ہو) حالانکہ تمہارے لئے ان کا ملک سے نکال دینا (اور آل تو اور بھی بدرجہ اولی) بھی منع ہے۔

ال معاملہ میں انہیں تین تھم دیئے گئے تھے جن پڑھل کرنا واجب تھا: اول قبل نہ کرنا۔ دوسرے: ملک سے نہ نکالنا۔
تیسرے: اپنی قوم کے کسی آدمی کو گرفتار اور قید میں دیکھیں تو روبیہ خرچ کر کے رہا کرادینا۔ لیکن ان لوگوں نے پہلے اور
دوسرے تھم کو تو بالکل ہی ضائع کر دیا تھا اور تیسرے کا اہتمام کیا کرتے تھے اور اس کی صورت یہ ہوتی تھی کہ مدینہ میں دو
تو میں آبادتھیں: اوس اور خزرج ، اور ان میں آپ میں مستقل طور پر دشمنی رہتی تھی اور کھی بھی قبل وقبال کی بھی نوبت آجاتی
تھی اور مدینہ کے آس پاس دو تو میں یہودیوں کی آبادتھیں: بنو قریظہ اور بنو نفیر۔ اوس اور بنو قریظہ میں آپ میں دوسی تھے۔ چنا نچہ جب اوس اور خزرج میں آپ میں اور وی کی وجہ سے
اس طرح خزرج اور بنو نفیر آپ میں دوست تھے۔ چنا نچہ جب اوس اور خزرج میں آپ میں میں لڑائی ہوتی تو دوتی کی وجہ سے

بوقر یظ تواوس کی مدد کرتے اور بوفضیر خزرج کی حمایت کرتے پھر جہاں اوس اور خزرج مارے جاتے اوران کے گھر برباد ہوتے ان کے دوستوں پر بھی یہ مصیبت آتی اور ظاہر ہے کہ بوقر یظہ کے آل اور اخراج میں بوفضیر کالازی طور پراٹر اور دخل ہوتا تھا، اسی طرح اس کے برعکس نبوفضیر کے آل و تباہی میں بنوقر یظہ کا اثر اور دخل ہوتا تھا۔ البت اگر یہودیوں کی دونوں بھاعتوں میں سے جنگ میں کوئی قید ہوجاتا تو ہر جماعت اپنے دوستوں کو مال ودولت کے ذریعہ داختی کر کے اس قیدی کو بہائی دلادیتی اور جو کوئی اعتراض یا سوال کرتا تو کہتے کہ قیدی کور بہا کرانا ہم پر واجب ہے۔ اور اگر کوئی آئل واخراج میں مددگار بننے پراعتراض کرتا تو کہتے : کیا کریں، اپنے دوستوں کا ساتھ نددینے پر شرم آتی ہے۔ جن تعالیٰ نے اس کی شکایت مردگار بننے پراعتراض کرتا تو کہتے ایس این در ہائی ہے اور جن مخالف تو موں کی امداد کا یہاں ذکر ہان سے اوس اور خزرج مرادی کہ موات میں کہ دوسر کے خالف تھے۔ آیت میں اِفہ (گناہ) اور (ظلم) دولفظ بوقت میں اس امر پراشارہ ہوسکتا ہے کہ اس میں دوحت ضائع ہوتے ہیں۔ اللہ کاحت بھی کہ تھم الٰہی کی تھیل نہیں کی اور بندہ کا حق بھی کہ دوسر کے کونقصان و آزار یہو نیا۔

اَفَتُومُنُونَ بِبَغْضِ الْكِتْفِ وَتَكُفُّرُونَ بِبَغْضِ فَمَا جَزَاءُ مَن يَّفْعَلُ ذٰلِكَ مِنْكُمُ اللَّاخِذَى فِي الْحَيُوقِ النَّانُيَاء وَيُومَ الْقِيْمَة يُرَدُّونَ إِلَا اَشَكِّ الْعَنَابِ ﴿ وَمَا اللّٰهُ بِغَافِلِ عَبَا تَعْمَلُونَ ۞ الْحَيُوقِ النَّانُ اللهُ عِنَافِلِ عَبَا تَعْمَلُونَ ۞

ترجمہ: کیا تو کتاب کے بعض پرتم ایمان رکھتے ہواور بعض پر ایمان نہیں رکھتے ،سواور کیا سزا ہوا یہ شخص کی جوتم لوگوں میں سے الیم حرکت کر ہے بجز رسوائی کے دنیوی زندگانی میں اور روزِ قیامت کو بڑے سخت عذاب میں ڈال دیئے جاویں گے۔اوراللہ تعالی بے خبرنہیں ہیں تمہارے اعمال سے۔

### ملامت اوروبال:

اباس عہد شکنی پر سزا کے بیان کے ساتھ ساتھ شکایت وملامت کی تصری ہے۔تو کیا (بس یوں کہو کہ) تم کتاب (توریت) کے بعض (احکام) پر توایمان رکھتے ہواور بعض (احکام) پر ایمان نہیں رکھتے ۔تو تم لوگوں میں سے جو شخص ایسی حرکت کرے اس کی (اس کے سوا) اور کیا سزا ہونی چاہئے کہ دنیوی زندگی میں رسوائی ہواور قیامت کے دن بروے سخت عذاب میں ڈال دیے جائیں اور اللہ تعالی تہمارے (برے) اعمال سے (بھیے) بے خبر نہیں ہیں۔

### معصیت کو کفر قرار دینے کی وجہ:

باوجود یکہ یہ بہودی جن کے حالات کی طرف اس آیت میں اشارہ ہے، رسول اللہ میلائی آئے کے نبوت کے انکار کی وجہ سے کا فر ہی تھے، کیکن اس مقام پر (﴿ تَکُفُّرُ وُنَ بِبَغْضِ ﴾ میں ) اس کفر کا ذکر نہیں ہے۔ بلکہ بعض احکام پڑمل نہ کرنے کو کفر سے تعبیر فرمایا ہے۔ حالانکہ جب تک حرام کوحرام سمجھے آ دمی کا فرنہیں ہوتا۔ وجہ اس کی بیہ ہے کہ جو گناہ بہت شدید ہوتا ہے اس پرشری محاوروں میں اس کی شدت کے لحاظ سے کفر کا اطلاق کر دیا جاتا ہے کہ اس سے مقصوداس امر سے شدید نفرت کا اظہار اور اس کوسخت فتیج قرار دینا ہوتا ہے، یہی معنی ایسی حدیثوں کے ہیں کہ من تو ک الصلواۃ متعمداً فقد کفو (جس نے قصداً نماز ترک کردی اس نے کفرا فتیار کرلیا) وغیرہ۔

اوراس مقام پردوسزاؤں کا ذکر ہے: ایک دنیوی، یعنی رسوائی اور ذلت۔ چنانچہاس کا وقوع اس طرح ہوا کہ حضور میں مقام پردوسزاؤں کا ذکر ہے: ایک دنیوی، یعنی رسوائی اور ذلت۔ چنانچہاس کا وقوع اس طرح ہوا کہ حضور میں کے زمانہ میں مسلمانوں کے ساتھ کئے ہوئے معاہدہ کوتو ڑنے کے سبب بنوقر بظہ کا قصہ سورہ احزاب کے نصف پراور بنو ہزار ذلت اور خواری کے ساتھ ملک شام کی طرف نکال دیئے گئے۔ چنانچہ بنوقر بظہ کا قصہ سورہ احزاب کے نصف پراور بنو شام کی طرف نکال دیئے گئے۔ چنانچہ بنوقر بظہ کا قصہ سورہ احزاب کے نصف پراور بنو شام کی طرف نکال دیئے گئے۔ چنانچہ بنوقر بظہ کا قصہ سورہ احزاب کے نصف پراور بنو کے ساتھ کی میں واقع ہوا ہے۔

فائدہ: زیر گفتگوآیت میں واردفقرہ ﴿ فَهَا جَزَاءِ مَنْ یَفْعَلُ ﴾ کےسلسلہ میں دواشکال ہیں: اول یہ کہاں جملہ سے اس آیت میں فدکورفعل کے نتیجہ میں خزی دینوی رسوائی کا واقع ہونالازم معلوم ہوتا ہے۔ حالانکہ بھی بھی اس کفر پر خزی واقع نہیں ہوتا۔ دوسرے یہ کہ جزاخزی میں منحصر معلوم ہوتی ہے، حالانکہ بھی بھی رسوائی کےساتھ آل وغیرہ بھی واقع ہوتا ہے۔ پہلے اشکال کا جواب یہ ہے کہ حقیقت شناس حضرات کے نزدیک قابل فدمت اور قابل ملامت ہونا بھی خزی سوائی ہے اور یہ کہ کہا جا سے مقصود جزا کے استحقاق کو بیان کرنا ہے نہ کہ وقوع کو۔ دوسر سے کا جواب یہ کہ تین رسوائی ہے اور یہ کی کہا جا سکتا ہے کہ حصر سے مقصود کی کی فی ہے نہ کہ ذیادتی کی۔

اُولَيِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الْحَيْوِةَ اللَّهُ نَيَّا بِالْلَخِرَةِ فَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَذَا الْ وَكَاهُمُ الْعَذَا اللَّهُ وَكَاهُمُ الْعَذَا اللَّهُ وَكَاهُمُ الْعَذَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّه

تر جمہ: بیدہ لوگ ہیں کہ انھوں نے دنیوی زندگانی کو لے لیا ہے بعوض آخرت کے ،سونہ تو ان کی سزامیں تخفیف دی جائے گی اور نہ کوئی ان کی طرف داری کرنے یا وے گا۔

#### وبال مع علت كاتتمه:

(اوران کے لئے اس سزا کی وجہ یہ ہے کہ) یہ وہ لوگ ہیں کہ انھوں نے (احکام کی مخالفت کر کے) آخرت (کی نجات جس کا ذریعہ اطاعت ہے) کے عوض میں دنیوی زندگی (کے فوائد) کو لیا ہے (اس طرح) اب نہ تو (تجویز کرنے والے کی طرف سے) ان کی سزامیں (تیجھے) تخفیف کی جائے گی اور نہ ہی کوئی (وکیل مختاریا دوست رشتہ دار) ان کی طرف داری یا پیروی کر پائے گا۔

وَلَقَدُ اتَبُنَا مُوسَى الْكِتْبَ وَقَفَّيْنَامِنُ بَعُدِم بِالرُّسُلِ، وَانَيْنَاعِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ

وَايَّذُنْهُ بِرُوْجِ الْقُدُسِ ﴿ اَفَكُلْهَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِهَا لَا تَهْوَى اَنْفُسُكُو اسْتَكَبَرْتُمْ فَفَرِنِقًا كَانُونَ فَ كَانَانُهُ مِنْ وَكَانِهَا لَا تَهْوَى اَنْفُسُكُو اسْتَكَبَرْتُمْ فَفَرِنِقًا كَانُونَ فَ كَانُبْتُمْ وَوَلِي اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تر جمہ: اور ہم نے موئی علیہ السلام کو کتاب دی اور ان کے بعد کیے بعد دیگر نے پینمبروں کو بھیجے رہے اور ہم نے سی ابن مریم کو واضح دلائل عطافر مائے اور ہم نے ان کوروح القدس سے تائید دی ،کیا جب کوئی پینمبر تبہارے پاس ایسے احکام لائے جن کو تبہارادل نہ جا ہتا تھا تم نے تکبر کرنا شروع کر دیا ،سوبعضوں کو تو تم نے جھٹلا یا اور بعضوں کوئل ہی کرڈ التے تھے۔ تیکیسواں معاملہ:

اورہم نے (اے ہنیاسرائیل! تہاری ہدایت کے لئے ہمیشہ ہی ہوئے ہوئے سامان وانتظام کے،سب سے اول)
موی (علیہ السلام) کو کتاب (توراۃ) دی اور (پھر ) ان کے بعد (درمیان میں ) ایک ایک کر کر (برابر مختلف) پیغیم بول کو مجھے جرہے اور (پھر اس خاندان کے سلسلہ کے آخر میں ) ہم نے (حضرت) عینی بن مریم کو (نبوت کے) واضح ولائل (انجیل اور مجھوات) عطافر مائے ۔اورہم نے ان کی روح القدس (جرئیل علیہ السلام) کے ذریعہ جو مدد کی (وہ بجائے خود ایک واضح دلیل تھی تو) کیا (یہ بجب کی بات نہیں کہ ان سب باتوں کے باوجود تم سرتی کرتے رہے اور ) جب (بھی ) بھی ایک واضح دلیل تھی تو ) کیا (یہ بجب کی بات نہیں کہ ان سب باتوں کے باوجود تم سرتی کرتے رہے اور ) جب (بھی ) بھی کر دیا۔ اس طرح (ان پغیمر کی اطاعت سے) تکبر کرنا شروع کے کردیا۔ اس طرح (ان پغیمروں میں سے) بعض کو تم نے جھوٹا قرار دیا اور بعض کو (بدھوٹ کی آئل ہی کرڈ التے تھے۔ کو نے الفیل سرز روح القدس: قرآن کریم اور احادیث میں جگہ جگہ حضرت جرئیل علیہ السلام کو کہا گیا ہے، جیسے: ﴿ قُلُ نَذِلُهُ لَا مُعْمِد اللّٰ اللّٰ فینا نو وروح القدس لیس له کفاء: اور جرئیل علیہ السلام کے واسطہ سے تیسی علیہ السلام کی مدد گی طرح سے ہوئی ہے۔ اول ان کوم کرنے سے حمل عیسی قرار پایا۔ دوسرے ولادت کے وقت شیطان سے چھوئے جانے سے حفاظت کی گئی۔ پھر بہودی کرنے سے حمل عیسی علیہ السلام کوم تھی۔ اس کے جرئیل علیہ السلام حفاظت کی گئی۔ پھر بہودی کوم سے جی کہ علیہ السلام کی موجوزی جانے سے حفاظت کی گئی۔ پھر بہودی کوم سے جی کہ تو ہی کہ تو ہیں کور سے بھی کے قبل کیا۔ ان کے در محضرت کی وقت شیطان سے چھوئے جانے سے حفاظت کی گئی۔ پھر بہودی کوم سے بھی کے وقت شیطان سے چھوئے جانے سے حفاظت کی گئی۔ پھر بہودی کوم سے بھی کے قبل کی وار کوم کی گئی ہو کہ کی کو تو سطے بھی کے وقت شیطان کے در محضرت کے گئی ان کی در پھر کی کوم کی کوم کی کوم کی کوم کی کوم کی کھر کی کوم کی کی کھر کر میں کور کی کھر کی کوم کی کوم کی کی کوم کی کی کھر کوم کی کوم کی کوم کی کیا۔ ان کوم کی کوم کی کی کوم کی کوم کی کھر کی کوم کی کھر کی کوم کی کوم کی کوم کی کوم کی کوم کی کی کوم کی کی کوم کی کوم کی کوم کی کوم کی کوم کی کوم کی کی کوم کوم کی کوم کوم کی کوم کی کو

وَقَالُوا قُلُوبُنَا عُلْفٌ ﴿ بَلِ لَكَنَهُمُ اللَّهُ بِكُفُرِهِمْ فَقَلِيْلًا مَّا يُؤْمِنُونَ ۞

تر جمہ:اوروہ کہتے ہیں کہ ہمارے قلوب محفوظ ہیں، بلکہان کے کفر کے سبب ان پرخدا کی مار ہے سوبہت ہی تھوڑا سا ایمان رکھتے ہیں۔

#### چوبيسوال معامله:

اور دہ (یہودی، فخر (۱) کے طور پر) کہتے ہیں کہ ہمارے دل (ایسے) محفوظ ہیں (کہ ان میں مخالف مذہب کا جو کہ اسلام ہاڑ ہی نہیں ہوتا تو ہم اپنے مذہب پرخوب پختہ ہیں حق تعالی فرماتے ہیں کہ بیہ محفوظ ہونا اور پختہ ہونا نہیں ہے) بلکہ ان کے کفر کے سبب ان پرخدا کی مار ہے (کہ اسلام جو مذہب حق ہے اس سے نفرت کرتے اور بھا گئے ہیں اور جو مذہب منسوخ کردیا گیا ہے اس پراصرار کرتے ہیں) اس لئے وہ بہت تھوڑ اسا ایمان رکھتے ہیں (اور تھوڑ اایمان مقبول نہیں، پس وہ کا فرہی تھہرے)

تفسیر: یقور ٔ اساایمان ان امور کا ہے جوان کے مذہب اور اسلام میں مشترک ہیں، مثلاً خدائی کا قائل ہونا، قیامت کا قائل ہونا کے تفسیر: یقور ٔ اساایمان ان امور کے وہ بھی قائل سے بھی نے دونبوت محمد بیاور قر آن کے کلام الہی ہونے کے منکر سے ۔اس لئے پورا ایمان نہ تھا، اور اس تھوڑ ہے ایمان کولغت کے اعتبار سے ایمان کہد یا کہ طلق یقین کے معنی میں ہے، خواہ بعض اشیاء سے متعلق ہی ہواور شرعاً بیای نہیں، کیونکہ اس کا مطلب شریعت میں واردتمام امور کا یقین کرنا ہے۔

وَلَتَا جَاءَهُمْ كِنْبُ مِّنْ عِنْدِ اللهِ مُصَدِّقَ لِّهَا مَعَهُمْ وَكَانُوْامِنْ قَبُلُ يَسْتَفْقِعُوْنَ عَلَى الَّذِينَ كَفَرُوْا ۗ فَلَتَا جَاءَهُمُ مِّنَا عَرَفُوا كَفَرُوا بِهِ فَلَعْنَهُ اللهِ عَلَى الْكِفِرِينَ ۞

ترجمہ:اور جبان کوایک ایس کتاب پینچی جومنجانب اللہ ہے اس کی تقعدیق کرنے والی ہے جوان کے پاس ہے، حالانکہ اس کے بل بیان کیا کرتے تھے کفار سے، پھر جب وہ چیز آپینچی، جس کووہ پہچانتے ہیں تو اس کا انکار کر بیٹھے،سوخدا کی مار ہوا یسے منکروں بر۔

#### يجيبوال معامله:

اور جب ان کے پاس ایس کتاب پہونی ( یعنی قرآن ) جواللہ تعالی کی جانب سے ہورجو ( کتاب پہلے سے )

(۱) یہ تو جیہ شہور توجیہ سے ہے کہ ہون تو متحد ہیں یعنی ہمارے دل غلافوں میں لیٹے ہوئے ہیں ، محمہ جو کچھلائے ہیں وہ ہمارے دلوں تک نہیں پہنچتا۔ فرق صرف یہ ہے کہ مشہور توجیہ میں یہ کہنا عذر اور معذرت کے طور پر تھا کہ ہم کیا کریں کہ ہمارے ذہنوں ہی میں نہیں آتا یا بعض کے نزدیک حق کو باطل قرار دینے کے استدلال کے طور پر تھا کہ ہر نفع بخش علم ہمارے ذہن تک پہنچ جاتا ہے اور میری توجیہ یہ کہان کا یہ کہنا بطور فخر ہے تا ہم غرض کے بد لئے سے تغییر کی تبدیلی لازم نہیں جاتا ہے اور میر پہنچتا ہی نہیں ہوتی۔ مجھا ہے ذوق کے لحاظ سے اس کے جواب میں یہاں ﴿ بَالُ لَعَنَاهُمُ اللّٰهُ ﴾ اور آئی اور تغییر بالرائے میں داخل نہیں ہوتی۔ مجھا ہے ذوق کے لحاظ سے اس کے جواب میں یہاں ﴿ بَالُ لَعَنَاهُمُ اللّٰهُ ﴾ اور ایک جگھ وہ ایک جومیری تغییر کی تائید کرتی ہے۔ والحمد اللہ علی ذلک۔

ان کے پاس ہے (بینی توراۃ) اس کی (بھی) تقدیق کرنے والی ہے۔ حالانکہ اس سے پہلے (بیخود) کفار سے (بینی مشرکین عرب سے) بیان کرتے تھے (کہ ایک نبی آنے والے ہیں جوایک کتاب لائیں گے) پھر جب وہ چیز آگئ جس کووہ (خوب جانتے) پہچانتے ہیں تو اس کا (صاف) انکار کر بیٹھے۔ تو بس ایسے منکروں پر خداکی مار ہو (جو جان ہو جھ کر محض تعصب کے سبب انکار کریں)

قرآن کوجوتورات کی تقدیق کرنے والا فرمایا: اس کی وجہ بیہ ہے کہ توراۃ میں جوجم کی بعثت اور قرآن کے نازل ہونے سے متعلق پیشین گوئیاں تھیں، ان سے ان کاسچا ہونا ظاہر ہو گیا۔ چنانچہ توراۃ کو ماننے والا تو قرآن اور صاحب قرآن کوجھوٹا قرار دے ہی نہیں سکتا، ورنہ توراۃ کی تکذیب لازم آتی ہے جیسا کہ ظاہر ہے۔

حق کی معرفت کے باوجود یہودکو کا فرقر اردینا:

ادراگرکسی کوشبہ ہوکہ جب حق کوحق جانے تھے تو ان کومؤمن کہنا چاہئے۔ پھر انہیں کافر کیسے کہا گیا؟ اس کا جواب یہ ہے کہ جس طرح حق کو باطل قرار دینا کفر ہے، اس طرح حق کو جانے کے باوجوداس کا انکار کرنا بھی کفر ہے، بلکہ عقل اور شریعت کے لحاظ سے بیتو اول الذکر سے بھی زیادہ فتیج ہے۔ دوسرے بیجا ننااضطراری تھا جس کووہ نا پسند کرنے والے تھے، ادرایمان تقد بی اختیاری کا نام ہے، جس میں اطاعت اور تنایم ورضا ہو، کیونکہ اس کا حکم دیا گیا ہے اور مامور بہ (جس کا حکم دیا گیا ہے اور مامور بہ (جس کا حکم دیا گیا ہو) کا اختیاری ہونالازمی ہے۔

ربط: آگےاس بات کا بھی بیان ہے کہ جان ہو جھ کر پھرامر واقعی کا انکار کرنے کی کیا وجہ ہے؟ جواب کا حاصل ہے ہے کہاس کا سبب حسد ہے۔ چنانچے ارشاد ہے۔

بِئْسَمَا اشْتَرَوْا بِهَ انْفُسَهُمْ اَنْ يَكُفُرُوا بِمَا اَنْزَلَ اللهُ بَغْيًا اَنْ يُنَزِّلَ اللهُ مِنْ فَضَلِهِ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ، فَبَاءُ وْ بِغَضَبِ عَلَى عَضَبِ وَلِلْكَفِرِينَ عَنَابٌ مُّهِنْ ٠٠٠ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ، فَبَاءُ وْ بِغَضَبِ عَلَى عَضَبِ وَلِلْكَفِرِينَ عَنَابٌ مُّهِنْ ٠٠٠

ترجمہ: وہ حالت بری ہے جس کواختیار کر کے دہ اپنی جانوں کوچھڑانا چاہتے ہیں بید کہ انکار کرتے ہیں ایسی چیزوں کا جوق تعالیٰ نے نازل فر مائی مجف ضد پر کہ اللہ تعالیٰ اپنے فضل سے جس بندہ پراس کومنظور ہونازل فر ماوے سووہ لوگ غضب بالائے غضب کے ستحق ہو گئے۔اوران کفر کرنے والوں کوالی سزاہوگی جس میں ذلت ہے۔

يېود کے انکار کاسب

وہ حالت (بہت ہی) بری ہے جس کواختیار کر کے (وہ بزعم خود) اپنی جانوں کو (آخرت کی عقوبت ہے) چھڑانا چاہتے ہیں (اور وہ حالت) یہ (ہے) کہ ایسی چیز کا (کفرو) انکار کرتے ہیں جوحق تعالیٰ نے (ایک سیے پیغیبریر) نازل فرمائی (لیمنی قرآن اوروہ انکار بھی) محض (اس) ضد پر کہ اللہ تعالیٰ اپنے فضل سے جس بندہ پراس کو منظور ہو (لیمنی محم مِنْ اللَّمِیْمِیْ از کے ماز کے مازی اس حسد سے) وہ لوگ غضب بالائے غضب کے مستحق ہوگئے اور (آخرت میں) ان کفر کرنے والوں کو ایسی سز اہوگی جس میں ("نکلیف کے علاوہ) ذلت (بھی) ہے۔ ایک غضب تو کفر پر تھا، دوسراغضب ان کے حسد پر ہوگیا اور عذاب میں ﴿ مُرِهِیْنُ ﴾ کی قید سے کفار کی تخصیص ہوگئی۔ کیونکہ گنہگارمؤمن کو جوعذاب ہوگاوہ گنا ہوں سے پاک کرنے کے لئے ہوگا۔

وَ إِذَا قِيْلَ لَهُمُ الْمِنُوْا بِمَا آنُوَلَ اللهُ قَالُوْا تُؤْمِنُ بِمَا أُنْزِلَ عَلَيْنَا وَيَكْفُرُونَ بِمَا وَرَآءً لا وَ اللهِ مِن قَبْلُ إِن كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَهُو الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمْ ﴿ قُلُ فَلِمَ تَقْتُلُونَ آنُوبِيكَ وَاللّٰهِ مِن قَبْلُ إِن كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَهُو الْحَقُّ مُصَدِّقًا لِمَا مَعَهُمْ ﴿ قُلُ فَلِمَ تَقْتُلُونَ آنُوبِيكَ وَ اللّٰهِ مِن قَبْلُ إِن كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَهُو الْحَدِينَ اللّٰهِ مِن قَبْلُ إِن كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَهُو الْحَدِيثُ مُنْ اللّٰهِ مِن قَبْلُ إِن كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَهُو الْحَدِيثُ مَا اللّٰهِ مِن قَبْلُ إِن كُنْتُمْ مُؤْمِنِيْنَ ﴾

ترجمہ:اورجبان سے کہاجاتا ہے کہم ایمان لاؤان تمام کتابوں پرجواللہ تعالیٰ نے نازل فرمائی ہیں تو کہتے ہیں کہ ہم اس کتاب پرایمان لاویں گے جوہم پرنازل کی گئی ہے۔اورجنتی اس کے علاوہ ہیں،ان کا وہ انکار کرتے ہیں، حالانکہ وہ بھی حق ہیں اور تقید یق کرنے والی بھی ہیں اس کی جوان کے پاس ہے۔آپ کہئے کہ پھر کیوں قتل کیا کرتے تھاللہ کے پیٹیمروں کواس کے بل کے ذمانے میں اگرتم ایمان رکھنے والے تھے؟

# يبود كے كفروحسدى دليل مع جواب:

آگے یہودکاایک قول بیان فرماتے ہیں جس سے ان کا کفر ثابت ہوتا ہے اور حسد بھی ظاہر ہوتا ہے۔ اور جب ان رہودیوں) سے کہا تا ہے کہ تم ان تمام کتابوں پر ایمان لا وجواللہ تعالیٰ نے (متعدد پیغیبروں پر) نازل فرمائی ہیں (اوران تمام کتابوں میں قرآن بھی شامل ہے) تو (جواب میں) کہتے ہیں کہ ہم (تو صرف) اس کتاب پر ایمان لا کیں گے جوہم (لوگوں) پر (حضرت موی علیه السلام کے واسط سے) نازل کی گئی ہے (لیعی توراق) اور (باقی) جتنی (کتابیں) اس کے علاوہ ہیں (جیسے نجیل اور قرآن) ان (سب) کا وہ انکار کرتے ہیں ، حالانکہ وہ (توراق کے ماسوا کتابیں) بھی (اپ آپ سے میں) حق (اور واقعہ) ہیں (اور ایٹ آپ میں جق ہونے کے علاوہ) تصدیق کرنے والی بھی ہیں، اس کتاب کی جو میں کتاب کی جو ان کے پاس ہے (لیمنی قراق کی) آپ (میر ہی کہتے کہ (اچھاتو) بھر اس سے پہلے کے زمانہ میں اللہ کے پیغیبروں کو کیوں میں کیا کرتے تھے۔ اگر تم (توراق پر) ایمان رکھنے والے تھے؟

یبود کے اس قول کا کفر ہونا تو واضح اور صرت کے ہے کہ خود ہی اقر ارکرلیا کہ ہم تو صرف تو را قربرای الائیں گے، دوسری کتابوں پرایمان نہیں الوں پرایمان نہیں لائیں گے اور اس فقرہ سے کہ '' ہم پرنازل کی گئی'' حسد بھی ظاہر ہے جس سے معلوم ہوتا ہے کہ دوسری کتابیں لائیں چونکہ ہم پرنازل نہیں کی گئیں اس لئے ان پرایمان نہیں لاتے۔

اوراللدتعالي نے ان پراس قول میں تین طرح روفر مایا:

اول: بیکہ جب دوسری کتابوں کاحق اور واقعی ہونا بھی دلیل قطعی سے ثابت ہے تو پھراس کے انکار کی کیا وجہ ہے؟ ہاں اگراس دلیل میں پچھ کلام تھا تو اس کو پیش کر کے شفی کر لیتے مجھن انکار کی کیا وجہ ہے؟

دوسرے: دیگر کتابیں مثلاً قرآن ہی کو لے او، جب توراۃ کی تقدیق کرنے والی ہیں تواس کے انکاروتکذیب سے تو خودتوراۃ کا انکار اور تکذیب بھی اس کی تقریر خودتوراۃ کا انکار اور تکذیب بھی لازم آتا ہے جبیا کہ اوپر آیت ﴿ وَلَدَّنَا جَاءَ هُمْ كِنْبٌ ﴾ کی تفسیر میں بھی اس کی تقریر آئے ہے۔ آئے ہے۔

تیسرے: بید کہ انبیاء کیہم السلام کوتل کرنا تمام آسانی کتابوں کی روسے کفر ہے۔ پھرتمہاری قوم کے لوگوں نے جو بہت سے نبیوں کوتل کیا جبکہ ان کی تعلیم بھی توراۃ ہی کے احکام کے ساتھ خاص تھی اور قاتلوں کوتم مقتدا اور پیشوا سمجھتے ہوتو بیہ براہ راست توراۃ کے ساتھ کفر ہے، اس سے تو توراۃ پرایمان کا دعوی بھی غلط قرار پا تا ہے۔ غرض تمہارا بی قول اور فعل ہر لحاظ سے بے لے ہے۔

وَلَقَلْ جَاءَ كُورُ مُوسَى بِالْبَيِّنَاتِ ثُمِّ التَّحَذُ نُمُ الْعِجْلَ مِنْ بَعْدِه وَ اَنْتُو ظلِمُونَ ﴿

تر جمہ: اور حضرت موی علیہ السلام تم لوگوں کے پاس صاف صاف دلیلیں لائے اس پر بھی تم لوگوں نے گؤسالہ کو تجویز کرلیا موی علیہ السلام کے بعداور تم ستم ڈھار ہے تھے۔

یہود کے دعوئے ایمان کے ردکا تمہ:

اور حضرت موی علیہ السلام تمہارے پاس صاف صاف دلیلیں (تو حیدورسالت کی)لائے (گر)اس پر بھی تم لوگوں نے موی (علیہ السلام) کے بعد گؤسالہ (کومعبود) تجویز کرلیااور (تم اس تجویز میں)ستم ڈھارہے تھے۔

اس آیت میں مذکورلفظ ﴿ اَلْبِیّناٰتِ ﴾ سے مرادوہ دلائل ہیں جواس قصہ سے پہلے کہ ۔۔ اس وقت تک تو راۃ نہیں ملی ہی۔ ملی ہی۔ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے صدق پر قائم ہو چکے تھے۔ مثلاً عصاء، ید بیضاءندی کا راستہ دینا اور پھر فرعون اوراس کے ساتھ والوں کوغرق کرناوغیرہ۔

اور رد نے متعلق تقریر کے رد کا حاصل ظاہر ہے کہ تم ایمان کا دعوی کرتے ہو، جبکہ تمہارا یعل تو کھلا شرک تھا جس سے مولیٰ علیہ السلام اور اللہ تعالیٰ کی کھلی تکذیب لازم آتی تھی۔

اور چونکہ اس سے پہلے گؤسالہ کومعبود قرار دینے کے قصہ سے صرف ان کے قبیج معاملات کا بیان کرنامقصود تھا اور یہاں ان کے دعوی کی تکذیب کرنامقصود ہے، لہذائے مقصود اور مختلف فائدے کی وجہ سے تکرار کا شکال لازم نہیں آتا۔
اور یہی تقریرا گلی آیت میں بھی بھی جائے ، جس میں عہد لینے کا ذکر ہے جواو پر بھی آچکا ہے اور قر آن کے نزول کے زمانہ کے لوگوں پر گؤسالہ پر تی سے ردکرنا اس فذکورہ بنیا دیر ہے کہ بیلوگ ان کے طرف دار اور جامی تھے اور مقصود کی تقریر

اس طرح بھی کی جاسکتی ہے کہ جن کے اسلاف نے موسیٰ سے کفر کیا ان کے اخلاف سے محمد سے کفر کرنا کوئی زیادہ عجیب بات نہیں۔

ترجمہ: اور جب ہم نے تہمارا قول وقر ارلیا تھا اور طور بہاڑ کوتمہارے اوپر لاکھڑا کیا تھا، لوجو کچھ ہم تم کو دیتے ہیں، ہمت کے ساتھ ۔ اور سنو! انھوں نے کہہ دیا کہ ہم نے س لیا اور ہم سے عمل نہ ہوگا ، اور ان کے قلوب میں وہی گؤسالہ پوست ہوگیا تھا، ان کے کفر کی وجہ سے ۔ آپ فرماد ہجئے کہ بیا فعال تو بہت برے ہیں جن کی تعلیم تمہارا ایمان تم کوکر دہا ہے، اگرتم اہل ایمان ہو۔

#### ردِّ مذكوركاتتمه:

اور (وہ زمانہ یاد کرو) جب ہم نے تم سے عہد، قول وقر ارلیا تھا (اوراس قول وقر ارکے لینے کے لئے) پہاؤ کو تہارے (سروں کے) اوپرلا کھڑا کیا تھا (اوراس وقت تھم دیا تھا کہ) جو پچھ (احکام) ہم تمہیں دیتے ہیں، ہمت (اور پختگی) کے ساتھ لواور (ان احکام کو دل سے) سنو (اس وقت) انھوں نے (ڈر کے مارے زبان سے تو) کہد دیا کہ ہم نے ( تبول کر لیا اور ) سن لیا اور (چونکہ واقع میں بیہ بات دل سے نتھی، اس لئے زبان حال سے یوں بھی کہدر ہے تھے کہ) ہم سے عمل نہ ہوگا۔ اور (وجدان کی اس بددلی کی میتھی کہ) ان کے دلوں (کے دیشہ دیشہ) میں ان کے (سابق) کفر کی وجہ سے عمل نہ ہوگا۔ اور (وجدان کی اس بددلی کی میتھی کہ) ان کے دلوں (کے دیشہ دیشہ) میں ان کے (رخواست سے وہی گؤ سالہ پوست ہوگیا تھا۔ (جیسا کہ دریائے شور سے اثر کر انھوں نے ایک بت پرست قوم کو دیکھ کر درخواست کی تھی کہ ہمارے لئے کوئی ایسا ہی معبود تجویز کر دیا جائے گئی انہاں مربو کے انہاں مربوم کے انہاں کو دیکھی لیا، سو) یہ افعال تو بہت برے ہیں جن کی تعلیم تہمیں تنہارا ایمان کر دہا ہے اگر تم (برعم خوداب بھی) اہل ایمان ہو دیکھی بیا بیان نہیں ہے)

اس آیت میں فدکوراسباب اور مسببات کی تر تیب کا حاصل بیہ واکہ دریائے شور سے اتر کران لوگوں سے ایک کلمہ کفر صادر ہوا۔ ہر چند کہ حضرت موسی علیہ السلام کی زجر وتو بخ سے توبہ کرلی الیکن توبہ کے مراتب و درجات بھی مختلف ہوتے ہیں۔ اعلی درجہ کی توبہ نہ ہونے کی وجہ سے اس کی پچھ ظلمت ول میں باقی رہ گئی، وہ ترقی پاکر گؤسالہ پرسی کا سبب بن۔ پھر اس کی توبہ میں بعض تو تقل ہی ہوگئے اور شاید بعض کو بغیر تقل کے معافی مل گئی، جیسا کہ بعض مفسرین نے تقل کیا ہے، ان کی توبہ بھی پچھ ضعیف ہوئی ہوگی۔ اور جو گؤسالہ پرسی سے محفوظ رہے تھے، انہیں گؤسالہ پرسی کرنے والوں سے جس قدر

نفرت کرنی چاہئے تھی وہ نہیں کی ، بلکہ اس میں کوتا ہی ہونے کی وجہ سے ایک حد تک اس سے راضی ہونے کے سبب شرک کی اس معصیت کا ایک طرح کا اثر ان کے دل میں باقی تھا۔ بہر حال تو بہ کے ضعف یا نفرت نہ ہونے کے اثر کے باقی رہنے نے پھر سے دلول میں دین کی مستی پیدا کر دی ، جس کی وجہ سے میثاق ،عہداور قول وقر ار لینے میں طور پہاڑا تھا کران کے سروں پر معلق کرنے بی نوبت آئی اور اس کو قبول کرنے میں بھی قول وکل اور حال ایک دوسرے کے موافق نہ ہوئے۔

قُلُ إِنْ كَانَتُ لَكُمُ اللّارُ اللّاخِرَةُ عِنْكَ اللهِ خَالِصَةً مِّنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمُ طِيقِيْنَ ﴿ وَلَنْ يَتَمَنَّوْهُ اَبِكًا مِمَا قَدَّمَتُ آيْدِيهِمْ ﴿ وَاللّهُ عَلِيْمُ ۚ وَاللّهُ عَلِيْمُ ۖ

ترجمہ: آپ کہہ ویجئے کہ اگر عالم آخرت محض تمہارے ہی لئے نافع ہے بلانٹرکت ِغیرے قتم موت کی تمنا کرکے رکھا دواگرتم سچے ہو۔اور وہ ہرگز بھی اس کی تمنا نہ کریں گے، بوجہ ان اعمال کے جواپنے ہاتھوں سمیٹے ہیں۔اور حق تعالیٰ کو خوب اطلاع ہے ان ظالموں کی۔

#### چھبيسوال معامله:

(بعض یہودی دعوی کرتے تھے کہ آخرت کی نعمتوں پر خالص ہمارا ہی جق ہے۔ حق تعالیٰ نے ان کے اس دعوی کو باطل قرار دینے کے لئے فرمایا کہ اے محمد مطابق آپ (ان لوگوں سے) کہد دیجئے کہ اگر (تمہارے دعوی کے مطابق) مالم آخرت بلاشر کت غیر صصرف تمہارے ہی لئے نفع دینے والا ہے قوتم (اس دعوی کی تقید بق کے لئے ذرا) موت کی تمنا کر کے دکھا دو۔ اگر تم (اس دعوی میں) سیچے ہواور (ہم ساتھ ہی یہ بھی کہتے ہیں کہ) وہ ہر گر بھی اس (موت) کی تمنا نہیں کریں گے۔ ان (کفریہ) اعمال کی وجہ سے جووہ اپنے ہاتھوں سے سمٹیتے ہیں اور حق تعالی کو ان ظالموں (کے حال) کی اچھی طرح خبر ہے (جب مقدمہ کی تاریخ آئے گی، جرم سنا کر مزا کا تھم کر دیا جائے گا)

يبودكايدوكايدوكان آينول عي بهى مجه مين آتا ب ﴿ لَنْ تَمْسَنَا النَّارُ اللَّا الْيَامَّا مَعْدُ وُدَةً ﴿ (البقرة ١٠) ﴿ وَقَالُواْ لَا آيَامًا مَعْدُ وُدَةً ﴿ (البقرة ١٠) ﴿ وَقَالُواْ لَكُوْ الْبَهُودُ وَالنَّصَرَى نَعْنَ اَبْنُواْ النَّا يَكُونُ اَلْهُ وَلَا اللهِ وَاحِبَا وُكُو ﴾ (المائدة ١٨) ﴿ النَّهُ تَرَ إِلَى الَّذِيْنَ يُزَكُّونَ اَنْفُسُهُمْ ﴾ (النساء ٢٥) وغيره -

ان سب دعوؤں کا حاصل بیمعلوم ہوتا ہے کہ ہم دین حق پر ہیں۔ لہذا آخرت میں ہماری نجات لازمی طور پر ہوجائے گی۔ بس اتنا ہوگا کہ ہم میں جو گنہگار ہیں انہیں دوزخ کی تھوڑی می سزا بھگتنی پڑے گی اور جوتو بہ کر چکے ہیں یا جن پر رحم فرمادیا گیا ہے وہ ابتدا ہی میں جنت میں داخل ہوجائیں گے۔ اور جواطاعت کرنے والے ہیں وہ تو بیٹوں اور دوستوں کی طرح محبوب اور مقرب ہیں۔

اور بیسب دعو بعض عنوانات کے نتیج ہونے سے قطع نظرا پنے آپ میں کسی مخص کے دین حق پر قائم ہونے کی

toobaa-elibrary.blogspot.com

صورت میں صادق ہیں۔ چونکہ وہ لوگ ان کے دین کے منسوخ ہوجانے کی وجہ سے واقعۃ دین حق پڑہیں تھے، اس کئے حق تعالی نے حق تعالی نے مختلف طریقوں اور شکلوں سے ان کوجھوٹا قرار دیا ہے۔

تكذیب کے انہی طریقوں میں سے ایک زیر بحث آیت میں مذکور ہے۔ جس کا حاصل ہے ہے کہ اگرتم لوگ روایق طریقہ بعنی گفتگو کے ذریعہ فیصلہ نہیں کر سکتے تو ایک غیرروایتی خلاف عادت طریقہ سے فیصلہ کرلوجس میں علم فہم اور گہری نظر ، مقل ودانش کی بھی ضرورت نہیں ہے ، صرف زبان ہلانے کی ضرورت ہے۔ اور وہ بیہ ہے کہ ہم پیشین گوئی کرتے ہیں کہتم لوگ زبان سے اتنی بات نہیں کہہ سکتے کہ ''ہم موت کی تمنا کرتے ہیں''اس پیشین گوئی کے ساتھ اب ہم تم سے کہ سکتے ہیں کہ ذرااتی می بات کہ تو دو۔ اگرتم نے بیکہ دیا تو ہم ہارے اور تم جیتے اور اگرتم نے بیک مطابقت سے جموٹا ہونا خابت ہوجائے گا۔ اس طریقہ پر اگر شرط و جز امیں مطابقت بھی نہ ہوتی تب بھی بیکا فی تھا، لیکن مطابقت سے جموٹا ہونا خابت ہوجائے گا۔ اس طریقہ پر اگر شرط و جز امیں مطابقت بھی نہ ہوتی تب بھی بیکا فی تھا، لیکن مطابقت سے حصوٹا ہونا خابت اور بلاغت مزید ہوگئی۔

مطابقت ومناسبت کی وجہ ظاہر ہے کہ جس شخص کوآخرت میں قرب یا کم سے کم نجات ہی کا یقین ہوجیسا کہ دین کے حق ہونے کا تقاضہ ہے تواسے آخرت میں پہو نچنے کی فی نفسہ ضرور رغبت اور خوشی و محبت ہونی چاہئے۔ جس کا راستہ صرف موت ہے۔ اس لئے اس راستہ پرگامزن ہوجانے کی بھی خاص اس اعتبار سے ضرور تمنا ہوگی اگر چطبعی طور سے موت سے وحشت کرتا ہو یا معاصی کی سزا کے ڈرکی وجہ سے خوف زدہ ہو، کہ اس طبعی وحشت یا عقوبت کے خوف کا اثر اتنا ضرور ہوسکتا ہے کہ بغیر ضرورت کے موت کی تمنانہیں کرے گا۔ لیکن جب کوئی ایسا ضروری تقاضہ پیش آجائے جوابی توت اور اثر سے طبعت پرغالب آجائے اور اس سزا کی طرف توجہ ندر ہے دے یا اس معصیت کے کفارہ ہوجانے کی توقع ہوتو اس وقت وہ طبعی وحشت اور خوف ضرور زائل ہوجائے گا۔ اور فی نفسہ اس مرغوبیت و مجبوبیت کا ظہور ہوجائے گا۔

چنانچہ یہی وجہ ہے کہ جن حضرات پرکوئی باطنی کیفیت مثلاً شوق وغیرہ غالب ہوجاتی ہے تو وہ بے دھڑک موت وغیرہ کی آرز وکرنے لگتے ہیں۔اور یہی وجہ ہے کہ جس کوعین موت کے وقت رحمت ومغفرت اور رضائے تق کی بشارت کھل کر سامنے آجاتی ہے تو وہ بھی موت کا مشاق ہوجا تا ہے، جیسا کہ احادیث میں وارد ہے۔اور یہی وجہ ہے کہ ایسے اسباب پیش آنے پرشر عاموت کی تمنا کرنے کی ممانعت بھی نہیں ہے۔جیسا کہ حدیثوں میں ممانعت میں لصور نزل به کی قید لگاناواضح طور پراس کے لئے دلیل ہے۔

جب بیسب با تیں ذہن نشین ہوگئیں تو اب جھنے کہ اگر یہود برغم خود حق پر ہیں تو اگر چہ موت کی طبعی کراہت ووحشت پروہ قابل الزام نہیں الیکن بیہ بات بھی اس وقت تک کہ کوئی قوی تقاضہ نہ ہواوراس سے بڑھ کر کیا تقاضہ وداعیہ ہوگا کہ عقلی اور سمعی دلیلوں کی بنیاد پر فیصلہ نہ ہونے پر فیصلہ کا مدار صرف بیقرار پایا ہو کہ زبان سے تمنا کا اظہار کر دو، تو اول تو یہ کہ اگر دین کی بلندی اور اس کی حقیقت کے اثبات اور تو یہ کہ اللہ دین کو جس قدر دین محبوب ہوتا ہے اس کا تقاضہ تو یہ ہے کہ اگر دین کی بلندی اور اس کی حقیقت کے اثبات اور

غلبہ کے وجود کے لئے تھے کھے جان نذر ہوجائے تو عین سعادت اور انہائی مطلوب ہے، جیسے جاں بازایے وقت میں جان کی بازی لگا بیٹھتے ہیں تواگروہ تھے گھر مربھی جاتے گردین کا بول بالا ہوجا تا تب بھی ہی کھا ہٹ کی کوئی وجہ نہ ہوتی اور یہاں تو صرف زبان ہی ہلانی پڑتی تھی ،گرچونکہ اضطرار آ اپنے آپ کو باطل اور کفر پر اور جناب رسول اللہ مِنالِيَا ہِی ہِا اور مو منوں کے حق اور ایمان پر ہونے کو خوب جانے تھے جیسا کہ ﴿ نِهَا قَلَ مَتْ اَیْنِ بِہِے ہُم کی مراد ہے۔ اس لئے کچھالی ہیت چھائی کہ زبان ہی نہ کھی ، ورنہ آئیں جس قد رحضور سے عداوت و مخالفت تھی ، اس کی وجہ سے آپ کی اس پیشین گوئی پر بڑا جوش آنا چاہئے تھا کہ ضرور کہ دڑا لئے ،کین کچھالیسے کھوئے گئے کہ کچھ بول ہی نہ سکے۔

در حقیقت بیایک بہت بڑا معجزہ ہے جواسلام کی حقانیت ٹابت کرنے کے لئے بہت کافی ہے۔ اور ہمارے اس بیان سے اس معاملہ میں بفضلہ تعالیٰ کوئی اشکال نہیں رہا۔ مثلاً بیر کہ موت سے طبعی کرا ہت ہوتی ہے یا موت کے بعد معصیت پر سزا کا خوف ہوتا ہے، اس لئے تمنانہ کی ہویا یہ کہ موت کی تمنا کرنا منع ہے، پھران سے کیوں مطالبہ کیا گیا۔ چنانچے مذکورہ بالا بیان سے واضح ہوگیا کہ جس حالت کا انہیں سامنا تھا اس میں نظیعی کرا ہت ہے نہ اس خوف کی طرف التفات ہے نہ شرعی ممانعت ہے۔

اب دوامراور سجھ لیجئے: ایک تو یہ کہ یہ جمت خاص ان یہود یوں کے ساتھ تھی جوحضور مِنْ اللَّہ ہے کے خاطب تھے، یہ خطاب مرزمانہ کے یہود یوں سے نہیں ہے اور لفظ ﴿ اَبِكا ﴾ انہی کی عمر کے اعتبار سے فرمایا ہے۔ دوسرے یہ کہ یہ شہد نہ کیا جائے کہ شاید سی نے تمنا کا اظہار کر دیا ہو، مگراس کی خبر نہ ہوئی ہو۔ جواب یہ ہے کہ قرآن کے خالفین ہمیشہ ہی مددگاروں کے مقابلہ میں ذیادہ رہے ہیں۔ اگراییا ہوتا تو لازمی طور پرنقل ہوتا اور مشہور ہوجاتا۔

وَلَتَجِدَنَّهُ مُ آخْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَلِوقٍ \* وَصِنَ الَّذِينَ اَشْرَكُواْ \* يَوَدُّ اَحَلُهُمُ لَوْ يُعَمَّرُ الْفَ سَنَةٍ ، وَمَاهُوَ بِمُزَخِزِجِهِ مِنَ الْعَذَابِ آنْ يُعَمَّرُ وَاللهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿

مَنَاةٍ ، وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِهِ مِنَ الْعَنَابِ أَنْ يَنُعَمَّرُ وَاللهُ بَصِيْرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ وَ وَمَا هُوَ بِمُزَحْزِهِ مِ وَاللهُ مَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ وَ وَمَا هُوَ بِمُنَافِي اللهُ مَعْمَدِ اللهُ مَصِلُ اللهُ مَعْمَدِ اللهُ مَعْمَدِ اللهُ مَعْمَدِ اللهُ مَعْمَدِ اللهُ عَلَى اللهُ ال

کر جمہ اور اب ان توحیات کا حریص اور او ممیول سے بڑھ کر پاویں کے اور مشر کین سے بھی ۔ان میں کا ایک ایک ایک ایک اس ہوں میں ہے کہ اس کی عمر ہزار برس کی ہوجاوے اور بیام عذاب سے تو نہیں بچاسکتا کہ عمر ہوجاوے۔اور حق تعالیٰ کے سب پیش نظر ہیں ان کے اعمال۔

#### مضمون سابق كاتتمه:

(آگان کے تمنانہ کرنے کے مضمون کا تمہ ہے، اور اشارہ ہے کہ وہ لوگ موت کی تمنا کیا خاک کرتے) آپ (تو) انہیں دوسرے عام آ دمیوں سے بھی بڑھ کر (دنیوی) زندگی کا حریص پائیں گے۔اور دوسروں کا تو کیا ذکر ، جیرت توبیہ ہے کہ بعض مشرکوں سے بھی بڑھ کرزندگی کا حریص دیکھیں گے۔اوران کی حالت بیہ ہے کہ ان میں کا ایک ایک فرداس ہوں

toobaa-elibrary.blogspot.com

میں ہے کہ اس کی عمر ہزار برس کی ہوجائے۔اور (بالفرض اگر اتنی عمر ہوبھی گئی تو کیاکسی کی )عمر کا (زیادہ) ہوجانا عذاب سے تو نہیں بچاسکتا۔اوران کے سارے اعمال حق تعالیٰ کی نظروں کے سامنے ہیں یعنی برے اعمال جن پر انہیں عذاب ہونے والا ہے۔

جیرت اور بعید قراردینے کی وجہ یہ ہے کہ عرب کے مشرک آخرت کے منکر تھے، اس لئے ان کے بیش ، مزے اور لطف و آرام جو کچھ ہیں دنیا ہی میں ہیں، وہ اگر لمبی عمر کی تمنا کریں تو اس میں کوئی تعجب کی بات نہیں ہے، مگر یہود کی تو آخرت کے قائل اور برغم خود اس کی نعمت کے اپنے آپ کو مستحق قرار دینے والے ہیں، پھر بھی دنیا میں ہمیشہ رہنا چا ہتے ہیں، یہ نہایت بعید ہے۔ چنا نچہ آخرت کے اوجود لمبی عمر کی تمنا کرنا صاف طور سے اس امر کی دلیل ہے کہ آخرت کی نعمتوں کے مستحق ہونے کی خصوصیت کا دعوی ، خالی زبانی دعوی ہے۔ ول میں وہ خوب ہمجھتے ہیں کہ وہاں پہو نچنے پر جہنم ہی نصیب ہوگی۔ اس لئے جب تک دہیں تب تک ہی ہی۔

قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِجِنْرِيْلَ فَإِنَّهُ نَزَلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِذْنِ اللهِ مُصَدِّقًا لِبَابَيْنَ يَدَيْهِ وَهُدًى قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوَّا لِللهِ فَإِنْ اللهَ وَرُسُلِهِ وَجِنْرِيْلَ وَمِيْكُلُلَ فَإِنَّ اللهَ وَبُرِيْنَ ﴿ وَرُسُلِهِ وَجِنْرِيْلَ وَمِيْكُلُلَ فَإِنَّ اللهَ عَدُولِيْنَ ﴿ وَرُسُلِهِ وَجِنْرِيْنَ ﴿ وَمِيْكُلُلَ فَإِنَّ اللهَ عَدُولِيْنَ ﴾ وَمُنْكُلُلُ فَإِنَّ اللهَ عَدُولِيْنَ ﴾

#### ستائيسوال معامله:

بعض یہودیوں نے حضور ﷺ سے بیس کر کہ جرئیل علیہ السلام وقی لاتے ہیں، کہا کہ ان سے تو ہماری عداوت ہے، شخت اور مشقت میں ڈالنے والے احکام اور ہولناک واقعات انہی کے ذریعہ آتے رہے ہیں۔ میکائیل علیہ السلام بہت اچھے ہیں کہ بارش اور رحمت ان سے متعلق ہیں۔ اگر وہ وقی لایا کرتے تو ہم مان لیتے۔ حق تعالی ان کے قول کورد کرتے ہوئے فرماتے ہیں کہ اے محمد ﷺ آپ (ان سے) یہ کہئے کہ اگر کوئی شخص جرئیل سے عداوت رکھتا ہے (تو وہ جانے ، کیکن اس امر کا قرآن کے نہ مانے سے کیا تعلق ہے؟ کیونکہ اس میں قو وہ محض سفیر ہیں ) انھوں نے تو (سفارت کے جانے ، کیکن اس امر کا قرآن کے نہ مانے سے کیا تعلق ہے؟ کیونکہ اس میں قو وہ محض سفیر ہیں ) انھوں نے تو (سفارت کے طور پر اللہ کے تھم سے ) یہ قرآن ) آپ کے دل تک پہو نچادیا ہے (تولانے والے کی خصوصیت کیوں دیکھی جاتی ہے؟ خود قرآن کودیکھو کہ کیسا ہے، اور خود ) اس کی یہ حالت ہے کہ بیا ہے والی (آسانی ) کتابوں کی تقد بی کر رہا ہے خود قرآن کودیکھو کہ کیسا ہے، اور خود ) اس کی یہ حالت ہے کہ بیا ہے سے پہلے والی (آسانی ) کتابوں کی تقد بی کر رہا ہے

اور (ضرور کی ملحوں کی) رہنمائی کررہا ہے۔اور ایمان والوں کوخوش خبری سنارہا ہے اور آسانی کتابوں کی بہی شان ہوتی ہے۔ پس قر آن ہر حال میں قابل اجباع آسانی کتاب قرار پایا۔ پھر جرئیل علیہ السلام کی دشمنی کی وجہ سے اس کو خہ ماننا پور کی جماعت ہے۔ اب رہاخود جبرئیل سے عداوت کا مسئلہ تو اس کا فیصلہ بیہ ہے کہ حق تعالی کے نزد یک خود اللہ تعالی سے دشمنی رکھنا اور جبرئیل رکھنا یا اس کے دوسر نے فرشتوں سے یا خود میکا ئیل سے جن کی دوئتی کا دم بھرتے ہیں، ان سب سے دشمنی رکھنا اور جبرئیل سے دشمنی رکھنا یا سب عداوتوں کے سلسلہ میں قانون بیہ ہے کہ ) جو شخص اللہ تعالی کا در میں ہواور اس کے فرشتوں کا اور جبرئیل کا اور جبرئیل کا اور میکا ئیل کا (ہوتو، ان سب کا وبال بیہ ہے کہ ) اللہ تعالی ایسے کا فرول کا دشمن ہواور اس کے فرشتوں کا اور پیغیبروں کا اور جبرئیل کا اور میکا ئیل کا (ہوتو، ان سب کا وبال بیہ ہے کہ ) اللہ تعالی ایسے کا فرول کا دشمن ہے۔

# سفيرمين دوصفتون كابونا كافي ہے:

پہلی آیت کے بیان کا تقدیہ ہے کہ سفارت کے صادق ہونے کے لئے سفیر میں دوصفتوں کا ہونا کافی ہے،اول مامور ہو، لینی اسے سفارت کا کام دیا گیا ہو، دوسرے وہ امانت دار ہو۔ چنانچہ حضرت جبرئیل علیہ السلام کے امین ہونے سے تو ظاہر ایہود کو بھی اٹکا رنہیں تھا، وہ صرف بطور عناد ظاہر میں اس کا اٹکار کرتے تھے کہ قرآن کا نزول اللہ کی طرف سے ہوا ہو۔ اس لئے یہاں اس کو ثابت کیا گیا ہے۔

ایک دوسرے نکتہ سے بھی تیفصیل اس مقام کے لئے موزوں ومناسب ہے، کیونکہ مامور سے کوئی معاملہ کرنے کا اثر عرف کے لئے موزوں ومناسب ہے، کیونکہ مامور سے کوئی معاملہ کرنے کا اثر عرف کے لئاظ سے سفیر کومقرر کرنے اور اس کو تھم دینے والے تک پہونچنا ہے۔ اس طرح ان کی عداوت کا اللہ سے عداوت کے لئے لازم ہونا پوری طرح واضح ہوگیا۔اور یہ بھی اس مقام کے مقاصد میں شامل ہے۔

## ﴿عَلَى قُلْبِكَ ﴾ سے وسوسہ كاجواب:

اور دوسری آیت میں فقرہ ﴿ عَلَیٰ قَلْبِكَ ﴾ سے کسی کو وسوسنہیں ہونا چاہئے کہ قرآن کے الفاظ اللہ کی طرف سے نازل شدہ نہیں ،صرف معانی ہی نازل شدہ ہیں۔اس وسوسہ کا جواب یہ ہے کہ قلب جس طرح معانی کا اوراک کرتا ہے اس و طرح الفاظ کا بھی تو اوراک کرتا ہے بلکہ اصلاتو اوراک کرنے والا یہی ہے کہ کان وغیرہ حواس تو محض اس کے آلات ہیں ، جیسے آنکھ کے سامنے عینک کہ یہ آنکھ کے لئے معاون اور مددگار ضرور ہے ، لیکن اصلاً ادراک کرنے والی تو آنکھ ہی ہے۔ فاص طور سے وجی کی حالت میں کہ بے خودی طاری ہونے سے ظاہری حواس فاعل نہیں رہتے ،اس وقت کان کے واسطہ کے بغیر الفاظ بھی قلب ہی پر وار د ہوں گے۔ جب او تھتے یا سوتے میں کوئی خواب دیکھے اور اس میں کسی سے پچھ سے تو ظاہر ہے کہ اس میں الفاظ بھی ہوتے ہیں۔ چنانچ بعض اوقات الفاظ ایسے ہوتے ہیں۔ چنانچ بعض اوقات الفاظ ایسے ہوتے ہیں۔ چنانچ بعض اوقات الفاظ ایسے میں الفاظ ایسے کہ بیالفاظ سے ، بلکہ بعض اوقات الفاظ ایسے

بھی ہوتے ہیں جن کے معنی معلوم نہیں ہوتے ہیں، جن کے بارے میں کہا جاتا ہے کہ اللہ جانے اس کے کیا معنی ہوں گے۔اس کوخواب سے زیادہ کشف اور ریاضت والے بچھتے ہیں۔اور وحی کی شان تو ان سب سے ارفع واعلی ہے اور عالم باطن سے اتصال میں سب سے زیادہ قوی ہے کہ ہم لوگ اس کی پوری حقیقت بھی نہیں سمجھ سکتے۔اس لئے ایسے عجیب وغریب معاملہ میں نص سے ثابت کسی شے کی نفی محض قیاس یا عدم فہم سے کر نا عظیم غلطی ہے اور قر آنِ کریم میں خود جگہ جگہ نزول کے ساتھ لسان عربی کی قید کا ذکر ہے، جس کا واضح مطلب یہ ہے کہ عربی زبان کے الفاظ میں وحی آتی تھی۔ اس لئے اس وسوسہ کی کوئی گئے اکثر ہیں۔

# وَلَقَ لَ أَنْزَلْنَآ إِلَيْكَ اليَّمِ بَيِّنْتٍ ، وَمَا يَكُفُرُ بِهَا إِلَّا الْفْسِعُونَ ﴿

ترجمہ: اورہم نے تو آپ کے پاس بہت سے دلائل واضحہ نازل کئے ہیں اورکوئی انکارنہیں کیا کرتا مگر صرف وی لوگ جوعدول حکمی کے عادی ہیں۔

#### الھائىيسوال معاملە:

اور (بعض یہودیوں نے آنخضرت مِیلائی ایم سے کہاتھا کہ آپ پرکوئی ایسی واضح دلیل نازل نہیں ہوئی جے ہم جانے پہچانے ہوں،اس کے جواب میں کہا گیا ہے کہ وہ تو ایک واضح دلیل کی بات کرتے ہیں) ہم نے تو آپ کے پاس بہت سے واضح دلائل نازل کئے ہیں (جن کو وہ بھی خوب جانے پہچانے ہیں،اب ان کا افکار نہ جانے کی وجہ ہے نہیں، بلکہ یہ افکار عدول سے ہی کہ ایسے (دلائل کا) کوئی افکار نہیں کیا کرتا،سوائے ان لوگوں کے جو افر مانی اور کی عادی ہیں۔

# اَوَكُلْمَا عَهَدُوا عَهُدًا نَبَدَهُ فَرِيْقٌ مِنْهُمْ مِنْ اَكْثُرُهُمُ لَا يُؤْمِنُونَ @

ترجمہ: کیااور جب بھی بھی ان لوگوں نے کوئی عہد کیا ہوگااس کوان میں سے کسی نہ کسی فریق نے نظرانداز کر دیا ہوگا، بلکہان میں زیادہ تواہیے ہی نکلیں گے جویقین ہی نہیں رکھتے۔

#### انتيبوال معامله:

بعض یہود یوں کو جب وہ عہد یا دولا یا گیا جوان سے رسول الله مِنْلِیْنَاتِیْلِ پرایمان لانے کے بارے میں تو راۃ میں لیا گیا تھا تو انھوں نے خود عہد کرنے ہی کا صاف انکار کر دیا۔اس بارے میں ارشاد ہوتا ہے کہ کیا (اس عہد کے لینے سے انہیں انکار ہے) اور (ان کی تو یہ حالت ہے کہ) انھوں نے اپنے مسلّم عہدوں کو بھی بھی پورانہیں کیا، بلکہ) جب بھی ان لوگوں نے (دین کے متعلق) کوئی عہد کیا ہوگا،اس کوان میں سے کسی نہ کسی فریق نے نظرانداز کر دیا ہوگا، بلکہان (عہد کی تقبیل نہ کرنا تو تقبیل نہ کرنا تو تقبیل نہ کرنا تو فتی ہی تھا،اور تقبیل نہ کرنا تو فتی ہی تھا،اور تقبیل نہ کرنا اس سے بردھ کر کفر ہے)

فائدہ:ایک جماعت کی شخصیص اس لئے کی گئی کہان میں سے بعض لوگ ان عہدوں کو پورا بھی کرتے رہے جتی کہ آخر میں جناب رسول الله مِنْ اللهُ مِنْ اللهُ

وَلَتَا جَاءَهُمُ رَسُولُ مِنْ وَسُولُ مِنْ وَاللهِ مُصَدِّقُ لِمَا مَعَهُمْ نَبَدَ وَرِيْقُ مِنَ الَّذِينَ اُوْتُوا الْكِتٰبُ فَ وَلَيْ مِنَ الَّذِينَ اُوْتُوا الْكِتٰبُ فَ وَلَيْ اللهِ وَزَاءَ ظُهُورِهِمْ كَانَّهُمْ لَا يَعْلَمُونَ فَ

ترجمہ:اورجبان کے پاس ایک پیغیر آئے اللہ تعالیٰ کی طرف سے جوتقدیق کررہے ہیں،اس کتاب کی جوان لوگوں کے پاس ہے:ان اہل کتاب میں کے ایک فریق نے خوداس کتاب اللہ بی کو پس پشت ڈال دیا جیسے ان کو کو یا اصلاً علم بی نہیں۔

## سابق مضمون كاتتمه:

اور جب ان کے پاس ایک (عظیم الثان) پنجم راللہ کی طرف ہے آئے جو (خودرسول ہونے کے ساتھ ساتھ) اس کتاب کی بھی تقدیق کررہے ہیں جوان لگوں کے پاس ہے ( یعنی تو را ق کی کیونکہ اس میں آپ کی نبوت کی خبرہے تو اس حالت میں آپ پر ایمان لاناعین تو را ق پر عمل تھا، جسے وہ بھی اللہ کی کتاب مانتے ہیں۔ مگر اس کے باوجود) ان اہل کتاب میں سے میں آپ پر ایمان لاناعین تو را ق پر عمل تھا، جسے وہ بھی اللہ کی کتاب مانتے ہیں۔ مضمون کا یا کتاب اللہ ہونے کا اصلاً علم ہی نہیں۔ ایک فریق نے خود اللہ کی اس کتاب ہی کوپس پشت ڈال دیا جیسے ان کو اس کے ضمون کا یا کتاب اللہ ہونے کا اصلاً علم ہی نہیں۔

وَا تَبَعُوْا مَا تَتُلُوا الشَّلِطِيْنُ عَلَى مُلْكِ سُلَيْلُنَ وَمَا كَفَرَ سُلَيْلُنُ وَلَكِنَ الشَّلِطِيْنَ كَفُرُوا وَمَا كُفُرُ النَّاسَ السِّحُرَ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلكيْنِ بِبَابِلَ هَارُوْتَ وَمَارُوْتَ وَمَارُوْتَ وَمَا يُعَلِّمُنَ يَعْلَمُونَ النَّاسَ السِّحُرَ وَمَا أُنْزِلَ عَلَى الْمَلكيْنِ بِبَابِلَ هَارُوْتَ وَمَارُوْتَ وَمَا رُوْتَ وَمَا يُعْبَقُونَ بِهِ بَيْنَ مِنْ اَحْدِ حَتَّى يَقُولُكُ إِنَّمَا أَنْنُ فِتْنَةً فَلَا تَكْفُرُ فَيَتَعَلَّمُونَ مِنْ هُمَا مَا يُغَرِّقُونَ بِهِ بَيْنَ اللهِ وَيَتَعَلّمُونَ مَا يَضَرُّهُمُ وَلا يَنْفُعُهُمْ وَلَقَلْ مَا فَعُوا لَيَنْ فَعُهُمْ وَلَقَلْ مَا لَهُ وَلَا اللهِ عَلَيْوَ الْمَنْ اللهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلْمُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ

ترجمہ:اورانھوں نے ایک ایس چیز کا اتباع کیا جس کا چرچا کیا کرتے تھے شیاطین حفزت سلیمان علیہ السلام کی

سلطنت میں اور حضرت سلیمان علیہ السلام نے کفرنہیں کیا، گرشیاطین کفر کیا کرتے تھے اور حالت بیٹی کہ آ دمیوں کو بھی بحر کی تعلیم کیا کرتے تھے۔ اور اس کا بھی جو کہ ان دونوں فرشتوں پر نازل کیا گیا تھا بابل میں، جن کا نام ہاروت و ماروت تھا۔
اور وہ دونوں کسی کو نہ بتلاتے جب تک بیرنہ کہد دیتے کہ جمار اوجود بھی ایک امتحان ہے، سوتو کہیں کا فرمت بن جائیو۔ سولوگ ان دونوں سے اس قسم کا سحر سیکھ لیتے تھے جس کے ذریعہ سے کسی مرداور اس کی بیوی میں تفریق پیدا کردیتے تھے۔ اور پوگ ان دونوں سے اس قسم کا سحر سیکھ لیتے تھے جس کے ذریعہ سے کسی مرداور اس کی بیوی میں تفریق بیل جوان کو ضردر سال بیلوگ اس کے ذریعہ سے کسی کو بھی ضرر نہیں پہنچا سکتے ،گر خدا ہی کے تھم سے اور ایسی چیزیں سیکھ لیتے ہیں جوان کو ضردر سال ہیں اور ان کو نافع نہیں ہیں۔ اور ضرور یہ بھی اتنا جانے ہیں کہ جو شخص اس کو اختیار کرے ایسے شخص کا آخرت میں کو کی حصہ نہیں۔ اور بیشک بری ہوہ چیز جس میں وہ لوگ اپنی جان دے رہے ہیں۔ کاش ان کو عقل ہوتی ۔ اور اگر وہ لوگ ایمان اور تقوی اختیار کرتے تو خدا کے تعالی کے یہاں کا معاوضہ بہتر تھا ،کاش ان کو عقل ہوتی ۔ اور اگر وہ لوگ ایمان اور تقوی اختیار کرتے تو خدا کے تعالی کے یہاں کا معاوضہ بہتر تھا ،کاش ان کو عقل ہوتی ۔

يهودكا جادوكي انتاع كرنا (سابقه صمون كانتمه)

اس مقام کی خصوصیت کا تقاضہ بیہے کہ ترجمہاور تفسیر سے پہلے ایک مضمون بطور مقدمہ کے پیش کر دیا جائے تا کہ تفسیر کو سمجھنے میں سہولت ہواور ذہن کے الجھنے کی نوبت ہی نہ آئے۔

مقدمہ: ایک زمانہ میں جس کی تعیین کی جھے پوری تحقیق نہیں ہے، دنیا میں بالخصوص بابل میں جادوکا بہت زیادہ چرچا ہوگیا تھا اوراس کے بجیب بجیب آثار کود کھے کر جہلاکواس کی حقیقت اورا نہیاء کیہم السلام کے بجرات کی حقیقت میں اشتباہ اور خلط ملط ہونے لگا جتی کہ وہ بعض جادوگروں کو مقدس اور قابل اعتماد بجھنے گئے۔ اور بعض اس کو نیک عمل سمجھ کرسی سیکھ کے اس پڑمل کرنے گئے، جبیبا کہ بالکل اسی طرح کے معاطع آج کل مسمرین مے سلسلہ میں ہورہ ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے اس غلطی اور استباہ کو دور کرنے کے بابل میں دوفر شتے ہاروت اور ماروت نام کے اس کام کے لئے بھیجے کہ لوگوں کو بحر، اس کی قسموں اور شعبدوں کی حقیقت سے مطلع کردیں تا کہ اشتباہ دور ہوجائے۔ اور لوگ سحر پڑمل اور ساحروں کی اتباع کرنے سے اجتماع کردیے گئے تا کہ آن مجے ارشادات کی اطاعت ممکن ہو۔

ورشتہ ہونے پردلائل قائم کردیئے گئے تا کہ آن مجے ارشادات کی اطاعت ممکن ہو۔

اور یہ کام حفرات انبیاء کیہم السلام ہے اس لئے نہیں لیا گیا کہ اول تو انہیں جادوگروں سے ممتاز کرنامقصود تھا، اس حیثیت ہے کہ گویا وہ ایک فریق تھے، چنانچہ دونوں فریقوں کے علاوہ تھم کسی تیسرے کا ہونا مناسب تھا۔ دوسرے اس کام کی تکمیل ان اقوال وافعال سحر کی نقل و حکایت کے بغیر عادة نہیں ہوسکتی اوراگر چہ بیہ بات عقل اور نقل کے لحاظ ہے مسلم ہے کہ کفر کانقل کرنا کفر نہیں ہوتا بھر بھی چونکہ بید حضرات مظہر ہدایت تھا اس لئے ان سے اس کام کالینا مناسب نہیں تھا، لہذا فرشتے تجوین کئے گئے، کیونکہ تکوین کے کارخانہ میں جو کہ خیر اور شرسب پر شتمل ہے ان سے ایسے کام بھی لئے جاتے ہیں فرشتے تجوین کئے گئے، کیونکہ تکوین کے کارخانہ میں جو کہ خیر اور شرسب پر شتمل ہے ان سے ایسے کام بھی لئے جاتے ہیں

جومجموعہ عالم کے اعتبار سے تو عام مصلحتوں کے نتائج کی وجہ سے خیر ہوں الیکن خودا پنے آپ میں خاص مفسدہ اور بگاڑ کے لازم آنے کی وجہ سے خیر ہوں الیک موذی جانور کی تربیت کرنا کہ تکوین کے لحاظ سے محمود اور اچھا ہے، کی وجہ سے نشر بعل میں کے لحاظ سے محمود اور اچھا ہے، بیکن تشریعا فدموم و برا۔ برخلاف انبیاع لیم السلام کے کہان سے خاص طور سے تشریعیات کا کام لیا جاتا ہے، جوخصوصاً اور عموماً خیر بی خیر ہیں۔

اور باوجود یکہ بین اور حکایت فدکورہ بالاغرض کی وجہ سے ایک تشریعی کام تھا، کیکن اس امر کے قریب ہونے کے احتمال کی وجہ سے کہ اس میں جادو کے ممل کا سبب نہ ہوجائے جیسا کہ واقع میں ہوا۔ ان حضرات کو بالواسط سبب بنانا بھی پہند نہیں کی وجہ سے کہ اس مقصود کی تنجیل کردی گئی۔ چنانچے قواعد کلیہ آیت کیا گیا۔ البتہ کلیات شرعیہ سے حضرات انبیاء کی ہم السلام کے ذریعہ بھی اس مقصود کی تنجیل کردی گئی۔ چنانچے قواعد کلیہ آیت کی تفصیل ان کی قصیل ان کی وجہ سے جزئیات کی تفصیل ان کے ذریعہ بیان نہیں کی گئی۔ کے ذریعہ بیان نہیں کی گئی۔

اس کا ایی مثال ہے جیسے انبیاء کیہم السلام نے یہ بتایا ہے کہ رشوت لینا حرام ہے اوراس کی حقیقت بھی بتا وی الیکن سے جزئیات نہیں بتائے کہ ایک طریقہ رشوت کا یہ ہے کہ صاحب معاملہ سے یوں چال بازی کر کے فلال بات کہ اوراس طرح چونکہ اس سے تو لوگ دوسری ترکیبیں سیھ سکتے ہیں یا مثلاً جادو کی قسموں ہی میں شامل فرض کر لیجئے کہ قاعدہ کلیہ کے طور پریہ بتایا گیا کہ دست غیب کاعمل جس میں تکیہ کے بنیچ یا جیب میں رو پیول جائے تو نا جائز ہے ، لیکن سے بیں بتایا کہ فلال عمل اس طرح پر جے سے دو ہے ملنے لگتے ہیں۔ آگے اللہ تعالی حکمت اور قدرت والے ہیں محض سمجھانے کے لئے ملن کے طور پر انتالکھ دیا گیا۔

ماصل یہ کہ انہوں نے بابل میں آکر اپنا کام شروع کر دیا کہ جادو کی اصل اور فرع ظاہر کر کے لوگوں کواس بر ہے کہ سے بچنے اور جادوگروں سے نفرت اور دوری رکھنے کی تاکید اور تنبیہ کی ۔ جیسے کوئی عالم دیکھتا ہے کہ جاہل عوام اکثر نادانی اور ناجی سے کفر کے کلمات بک جاتے ہیں، اس لئے وہ تقریر یا تحریر کے ذریعہ ان کلمات کوجمع کر کے جواس وقت عام طور پراستعال ہوتے ہیں عوام کو مطلع کر دے کہ دیکھویے کلمات بر بے اور غلط ہیں، ان سے احتیاط رکھنی چاہئے ، اس لئے الن سے بے رہا۔

اب مختلف سم کے لوگوں کی وقتا فو قتاان کے پاس آمدورفت شروع ہوئی جودرخواست کرنے گئے کہ ان اصولوں اور فروعات کے بارے میں ہمیں بھی بتاد ہجئے ، تاکہ ہم ناوا تفیت کے سبب کسی اعتقادی یا عملی فساد میں مبتلانہ ہوجا کیں۔اس وقت انھوں نے احتیاط کے طور پر اور اصلاح کی غرض سے اپنے او پر اس امر کو لازم کر لیا کہ ان اصولوں اور فروع کو بتانے سے پہلے یہ کہ دیا کرتے تھے کہ دیکھو ہماری اس اطلاع کے ذریعہ جن تعالی کو اپنے بندوں کی آزمائش بھی مقصود ہے کہ

ویکھیں اس بارے میں معلوم ہونے کے بعد کون اپنے دین کی اصلاح اور حفاظت کرتا ہے کہ شراور برائی ہے آگاہ ہوکراں سے بچتا ہے اور کون اپنا دین خراب کرتا ہے کہ اس شرکے بارے میں معلوم ہونے پرخود ہی اس شرکوا ختیار کر لیتا ہے اور اس پر عمل کرنے گئا ہے، جس کا انجام کفر ہے۔ چا ہے اعتقاد کے لحاظ سے یا عمل کے لحاظ سے ، اس لئے دیکھو ہم جمہیں تھیجت کئے دیتے ہیں کہ اس کاعلم اچھی اور نیک نیت سے حاصل کرنا۔ اور پھر اس پر قائم بھی رہنا۔ ایسانہ ہو کہ ہم سے تو یہ کہ کر شخصی قاور دریافت کرلوکہ میں نیچنے کی غرض سے معلوم کرنا چا ہتا ہوں اور اس کی برائی میں خود ہی مبتلا ہوکرا بمان برباد کرلو۔ ظاہر ہے کہ وہ اس سے زیادہ اور کیا خیرخوا ہی کرسکتے تھے۔ فاج ہے کہ وہ اس سے زیادہ اور کیا خیرخوا ہی کرسکتے تھے۔

غرض جوکوئی ان سے اس طرح عہدو پیان کرلیتا، وہ اس کے سامنے جادو کے سارے اصول اور فروع بیان کردیتے کہا مہی ان کاریتھا۔ اب اگرکوئی عہد شکنی کر کے اپنے ارا دہ اور اختیار سے فاجریا کا فربنتا ہے تووہ جانے۔

چنانچ بعض لوگ اس عہد پر قائم ندر ہے اور اس محر کو مخلوق کی ایذ ارسانی کا ذریعہ بنالیا، جونس تو یقیناً ہے، جبکہ اس کے استعال کے بعض طریقے کفر بھی ہیں، اس طرح وہ فاجراور کا فربن گئے۔

اس اصلای ارشاداور پھر مخاطب کی طرف سے اس کی خلاف ورزی کرنے کی مثال الی ہے جیسے کوئی شخص کسی بہت بڑے عالم باعمل کے پاس جائے کہ مجھے قدیم یا جدید فلسفہ پڑھاد ہجئے تا کہ خود بھی شبہات اور فلط فہمیوں سے محفوظ رہوں اور مخالفوں کو بھی جواب دے سکوں اور اس عالم کو بیا ندیشہ ہو کہ یہ مجھے دھو کہ دے کر پڑھ لے اور پھر خود ہی باطل قوتوں کی مدد کے لئے استعمال کرنے لگے۔ اور وہ اس احتمال کی وجہ سے اس شخص کو نصیحت کرے کہ ایسا ہم گزمت کرنا اور وہ وعدہ کرلے تب اس کو پڑھادیا جائے ، لیکن پھر وہ شخص قصداً اس اندیشہ کے مطابق اس کا غلط استعمال کرنے گئے۔ فاہر ہے اس کے غلط استعمال سے اس معلم پر کسی برائی کا الزام نہیں آ سکتا۔ اس طرح سے متعلق اس اطلاح سے ان فرشقوں پر کسی شبہ یا وسوسہ کی کوئی تخبائش نہیں رہتی۔ اور اس خدمت کی تحمیل کے بعد عالبًا وہ فرشتے آسان پر بلالئے گئے ہوں۔ واللہ اعلم۔

اباللدى مددساس آيت كي تفسير پيش كى جاتى ہے۔

اور (یہودی ایسے بے عقل ہیں کہ) انھوں نے (اللہ کی کتاب کا تواتباع نہ کیا) اور ایسی چیز کا (بیعن سحر کا) اتباع کیا جس کا چرچا حضرت سلیمان علیہ السلام کی سلطنت (کے دور) میں شیاطین (بیعنی خبیث جن) اور بعض وہ بیوتوف لوگ کیا کرتے تھے (جو حضرت سلیمان علیہ السلام کے سلسلہ میں جادو کا گمان رکھتے ہیں۔ جب کہ یہ بالکل ہی لغوبات ہے۔ کیونکہ سحر تواعتقادیا عمل کے لحاظ سے کفر ہے۔ اور حضرت سلیمان (علیہ السلام) نے (نعوذ باللہ بھی بھی) کفرنہیں کیا، مگر (ہاں) شیاطین بعنی خبیث جن بیشک کفر (بعن سحر کی با تیں اور کام) کیا کرتے تھے اور حالت رہھی کہ (خودتو کرتے ہی

تے دوسرے) آ دمیوں کو بھی جادوسکھایا کرتے تھے(اس طرح وہی سحرآج تک ایک دوسرے کو ہوتا ہوا چلا آرہاہے اس کا اتباع یہ یہودی کرتے ہیں) اور (ای طرح یہلوگ) اس (سحر) کا بھی (اتباع کرتے ہیں) جو کہ باہل میں ان دونوں فرشتوں پر (ایک خاص حکمت کے واسطے) نازل کیا گیا تھا (جوشہر) بابل میں (رہتے تھے) جن کے نام ہاروت اور ماروت تھے۔اوروہ دونوں (وہ سحر) کسی کونہیں بتاتے تھے جب تک (احتیاطاً پہلے) پی(ند) کہدریتے کہ ہمارا وجود بھی (مخلوق کے لئے) ایک (خداوندی) امتحان وآزمائش ہے (کہ ہم سے جادو کے بارے میں معلومات حاصل کر کے کون مچستا ہے اور کون بچتا ہے ) اس لئے کہیں تم (اس بارے میں معلومات حاصل کرکے) کا فرمت بن جانا (کہ اس میں مچنس جاؤ) پھر بھی (بعض) لوگ ان دونوں (فرشتوں) سے اس قتم کا جادوسکھ لیتے تھے جس کے ذریعہ (عمل کرکے) كسى مرداوراس كى بيوى ميس جدائى وعلاحدى بيداكردية تف اور (اس سے كسى كووجم اور خوف ميس مبتلانهيں ہونا جائے، کیونکہ یقینی بات ہے کہ) یہ (جادوگر) لوگ اس (جادو) کے ذریعہ کی کو (ذراسا) بھی ضرر نہیں پہونچا سکتے۔ مگر اللہ ہی ك (تقديري) علم سے اور (ايسا جادوسيكه كربس) ايسى چيزيں سيكھ ليتے ہيں جو (خود) أنہيں ہى (گناہ كى وجہ سے) ضرر بہونیانے والی ہیں۔اور (کسی قابل ذکر درجہ میں) انہیں نفع بہو نیجانے والی نہیں ہیں (توسحرکے اتباع سے یہودی بھی برے نقصان میں ہوں گے )اور (یہ بات کچھ ہمارے ہی کہنے کی نہیں ہے بلکہ )لازمی طور پرید (یہودی) بھی اتنا جانتے ہیں کہ جو مخص (اللہ کی کتاب کے بدلہ)اس (جادو) کواختیار کرے،ایسے مخص کا آخرت میں کوئی حصہ نہیں اور بیشک وہ چیز (لینی سحراور کفر) بری ہے جس میں وہ لوگ اپنی جان دے رہے ہیں۔ کاش انہیں ( اتنی )عقل ہوتی اور اگر وہ لوگ (اس کفراور برحملی کے بجائے ایمان اور تقوی (اختیار) کرتے توالٹد تعالیٰ کے یہاں کامعاوضہ (اس کفراور برحملی سے ہزار درجه) بهتر تھا۔ کاش انہیں (اتنی)عقل ہوتی۔

فا کدہ(۱): یہ بے وقوف لوگ جوحفرت سلیمان علیہ السلام کی طرف سحر، جادو کی نسبت کیا کرتے تھے یہود ہیں۔اس لئے اللہ تعالیٰ نے درمیان میں ان کی براءت بھی ظاہر فرمادی۔

> فائدہ(۲):ان آیتوں سے یہودیوں کی قباحت بیان کرنامقصود ہے، کیونکہ ان میں جادوکا بھی چرچا تھا۔ قصہ زہرہ کی تحقیق:

ان آیتوں کے سلسلہ میں ایک لمبا چوڑا قصہ زہرہ کامشہور ہے جو کسی معتبر روایت سے ثابت نہیں ہے۔ جن علاء ومفسرین نے اس کو قواعد شرعیہ کے خلاف سمجھا ہے، انھوں نے اس کورد کر دیا ہے اور جنھوں نے کسی تاویل کی وجہ سے قواعد شرعیہ کے خلاف نہیں سمجھا انھوں نے اسے رذہیں کیا۔ احقر کواس وقت اس کے خلاف نہیں سمجھا انھوں نے اسے رذہیں کیا۔ احقر کواس وقت اس کے خلاف نہیں سے، جبیبا کہ قارئین نے مقدمہ کے ہے، البتہ میں یہ بات ضرور کہتا ہوں کہ ان آیتوں کی تفییر اس قصہ پر موقوف نہیں ہے، جبیبا کہ قارئین نے مقدمہ کے

مضمون سميت تفسيركو يزه كرد مكوليا موكا\_

# جادوكاحكام كي تفصيل:

سحریا جادو کے فتی یا کفر وغیرہ ہونے کے سلسلہ میں تفصیل یہ ہے کہ اگر اس میں کفریے کلمات ہوں جیسے شیاطین یا ستاروں وغیرہ سے استعان ہے۔ اور اگر مباح کلمات ہوں تو آگر کسی کوشر ہے جواہ اس سے کسی کو ضرر پہونچایا جائے یا نفع پہو نچایا جائے وار اگر مباح کلمات ہوں تو آگر کسی کوشری کا مختلف کیا جائے تو استعال کیا جائے تو اس کوجی کا فاصد کے تحت استعال کیا جائے تو اس کوجی کا فظاہم میں سمریا جادو آپر مقام کے کہ اجادہ تو اس کوجی کا فظ سمری کیا جادہ تو میں ہر بجیب تصرف کو سمری کہا جاتا ہے۔ اور اگر کلمات ایسے ہوں جو بمجھ میں اس کوجی کا فظ سمری کیا جاتا ہے۔ کو کہ اور تا مقاصد کے لئے استعال میں بھی یہی تفصیل ہے کہ ایسے الفاظ نہ ہوں جو بھی میں نہ آئیں۔ خلاف شرع نہ ہوں اور نا جائز مقاصد کے لئے استعال میں بھی یہی تفصیل ہے کہ ایسے الفاظ نہ ہوں جو بجھ میں نہ آئیں۔ خلاف شرع نہ ہوں اور نا جائز مقاصد کے لئے استعال نہ ہوں تو ان شرطوں کے ساتھ جائز ہیں، ورنہ ہر نا جائز یونا وار کو کھم کی کا اطلاق صبحے ہے۔

فائدہ(۱): بعض لوگوں نے ان آیات کی بنیاد پر سیمجھ لیا ہے کہ سحر میں میاں بیوی کے درمیان جدائی ڈالنے یا اس طرح کے اورانہی کے قریب قریب سے زیادہ اثرات نہیں ہوتے ہیں، لیکن سیمجھ نابالکل غلط ہے، کیونکہ کسی خاص امر کے ذکر سے غیر مذکورامور کی نقی لازم نہیں آتی کسی خاص امر کے ذکر کے موقع محل کے اختلاف کے مطابق بہت سے اسباب اور ترجیحات ہوتے ہیں۔ چنانچ ممکن ہے کہ خاص سے سحرابیا ہی ہوا در اس طرح کے دعوے کرنے والوں کے پاس اس بارے میں کوئی عقلی دلیل بھی نہیں ہے۔

فائدہ (۲): چونکہ یہودی سب باتوں کو جانے کے باوجودعلم کے خلاف عمل کرتے تھے اور حق وصدافت کے بارے میں غور وفکر نہیں کرتے تھے اور کی کہ کاش انہیں علم میں غور وفکر نہیں کرتے تھے، اس لئے پہلے ان کے جانے کی خبر دی پھر آخر میں سے کہہ کراس کی نفی بھی کر دی کہ کاش انہیں علم اور عقل ہوتی ، کیونکہ جس علم پڑل اور تدبر نہ ہو، وہ جہل ہی ہے۔

يَايَهُا الَّذِينَ امْنُوا لَا تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُولُوا انظُرْنَا وَاسْمَعُوا ﴿ وَلِلْكِفِي بِنَ عَنَابُ النِّيمُ ﴿

ترجمه: اے ایمان والوائم راعنامت کہا کرواور انظر تا کہد یا کرو،اور س لواور کا فروں کوسز اور دناک ہوگی۔

تيسوال معامله:

(بعض يہوديوں نے ايک شرارت ايجاد کی کہ جناب رسول الله مِلاليَظِين كے حضور ميں آكر آپ كولفظ 'داعنا" سے

خطاب کرتے جس کے معنی ان کی عبرانی زبان میں برے ہیں اور وہ اسی معنی کوذبن میں رکھ کریے لفظ کہتے تھے، جبکہ عربی زبان میں اس لفظ کے معنی بہت اسی سے ہیں کہ ہماری مصلحت کی رعایت فرما ہے ،اس لئے عربی جانے والے اس شرارت کو نہیں بھی چنور کو اس کی محمد ہونے جانے داراس المجھے معنی کے لحاظ ہے بعض مسلمان بھی چنور کو اس کلمہ سے خطاب کرنے گئے، جس کی وجہ سے ان شریروں کو مزید موقع ملاحق تعالی نے اس شرارت کا راستہ بند کرنے کے لئے مسلمانوں کو یہ کم دیا کہ )اے ایمان والواجم لفظ '' رعنا'' مت کہا کرو۔ اور (اگر اس کا ظاہری مطلب عرض کرنے کی ضرورت پڑا کرے تو لفظ )'' انظر نا'' کہہ دیا کرو (کہ اس کے بھی یہی معنی ہیں کہ ہماری مصلحت پر نظر فرما ہے ) اور (اس تھم کو اچھی طرح) س انو (اوریا در کھو ) اور (ان) کا فروں کو (تق) در دنا ک سزاہوگی ہی (جولوگ پیغیر سِلانیکھیلا کی شان میں ایس گستاخی اور وہ بھی چالا کی کے ساتھ کرتے ہیں)

مسکلہ: اس تھم سے بیمسکلمعلوم ہوا کہ اگراپنے کسی مباح فعل سے کسی کو گناہ کرنے کی گنجائش ملے تو وہ فعل خوداس کے حق میں مباح نہیں رہتا، جیسے عالم کے کسی فعل سے سند لے کر جاہل خلاف شرع کام کرنے لگے تو اگروہ فعل ضروری نہ ہوتو خوداس عالم کے لئے بھی منع ہوجائے گا۔

مَا يَوَدُ الَّذِينَ كَفَرُوامِنَ آهُلِ الْكِتْبِ وَلَا الْمُشْرِكِيْنَ آن يُنَزَّلَ عَلَيْكُهُ مِّنْ خَيْرِمِّنَ رَبِّكُهُ الْمُشْرِكِيْنَ آن يُنَزَّلَ عَلَيْكُهُ مِّنْ خَيْرِمِّنَ آهُ لِللهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيْمِ

ترجمہ: ذرابھی پیندنہیں کرتے کافرلوگ ان اہل کتاب میں سے اور مشرکین میں سے اس امر کو کہتم کوتمہارے پروردگار کی طرف سے کسی طرح کی بہتری نصیب ہو۔ اور اللہ تعالی اپنی رحمت کے ساتھ جس کو منظور ہوتا ہے مخصوص فرمالیتے ہیں۔اور اللہ تعالیٰ بڑے فضل والے ہیں۔

# اكتيسوال معامله:

(بعض بہودی بعض مسلمانوں سے کہنے گئے کہ بخداہم دل سے تہمارے خیرخواہ ہیں اور ہزار جان سے چاہتے ہیں کہ متہمیں دین احکام ہمارے دین احکام سے بہتر عنایت ہوں تو ہم بھی ان کو قبول کریں۔ گرکیا کیا جائے کہ تمہمارا دین ہمارے دین سے اچھا ٹابت نہیں ہوتا۔ حق تعالیٰ اس خیرخواہی کے دعوی کو جھوٹا قرار دیتے ہیں کہ ) کا فرلوگ (خواہ) ان اہل کتاب میں سے (ہول) اور (خواہ) مشرکوں میں سے ،اس امرکو ذرا بھی پہند نہیں کرتے کہ تمہمیں تمہارے رب کی طرف سے کسی طرح کی بہتری نصیب ہواور (ان کے اس حسد سے پچھ بھی نہیں ہوتا، کیونکہ) اللہ تعالیٰ اپنی رحمت کے ساتھ جس کومنظور ہوتا ہے بخصوص فر مالیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ بڑے فضل والے ہیں۔

تقسیر: یہود یوں کے دودعوے تھے: ایک یہودیت کا اسلام سے بہتر ہونا، دوم: ان کامسلمانوں کا خیرخواہ ہونا، کیکن

جہاں تک پہلے دعوی کا سوال ہے، اول تو اس کو ثابت نہیں کر سکے، ایس صورت میں محض خالی دعوی ہے کیا ہوتا ہے۔ دوسرے ہے بھی فضول اور لغو بات۔ کیونکہ ناسخ کے آنے سے منسوخ چھوڑ دیا جا تا ہے۔ افضل اور غیر افضل پر موقوف نہیں۔ لہٰذا اس کا جواب انتہائی ظاہر ہونے کی وجہ سے یہاں ذکر نہیں کیا گیا۔ صرف دوسرے دعوئی خیرخواہی میں کلام کیا گیا ہے اور یہاں مشرکوں کا ذکر مضمون کی تقویت کے لئے کیا گیا کہ جس طرح وہ یعنی مشرک تمہارے خیرخواہ نہیں ہیں، اس طرح ان کو یعنی مشرک تمہارے خیرخواہ نہیں ہیں، اس طرح ان کو یعنی مشرک تمہارے خیرخواہ نہیں ہیں، اس طرح ان کو یعنی میردیوں کو مجھو۔

مَانَنْسَغُ مِنْ اَيَةٍ اَوْنُنْسِهَا نَاتِ بِخَيْرِةِنْهَا اَوْمِثْلِهَا ، اَلَهُ تَعُلَمُ اللهَ عَلى كُلِ شَيْءً قَدِيْرُ اِللهَ عَلى كُلِ شَيْءً قَدِيْرُ اللهَ مَا اللهَ عَلَى كُلِ شَيْءً قَدِيْرُ اللهِ مِنْ قَلِي قَلا نَصِيْرِ اللهِ مِنْ قَلْمَ لَكُ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ، وَمَا لَكُمْ قِينَ دُوْنِ اللهِ مِنْ قَلِي قَلا نَصِيْرِ اللهِ مِنْ قَلْمَ لَكُمْ مِنْ اللهِ مِنْ قَلْمَ لَهُ مُلْكُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ، وَمَا لَكُمْ قِينَ دُوْنِ اللهِ مِنْ قَلِي قَلا نَصِيْرِ اللهِ مِنْ قَلْمَ لَكُونِ اللهِ مِنْ قَلْمَ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ، وَمَا لَكُمْ قِينَ دُوْنِ اللهِ مِنْ قَلِي قَلا نَصِيْرِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْهِ اللهِ مِنْ قَلْمُ اللهُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ، وَمَا لَكُمْ قِينَ دُوْنِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهِ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ السَّمُوٰتِ وَالْأَرْضِ ، وَمَا لَكُوْ قِينَ دُوْنِ اللهُ عَلَيْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ ال

ترجمہ: ہم کسی آیت کا تھم جوموقوف کردیتے ہیں یا اس آیت کوفراموش کرادیتے ہیں تو ہم اس آیت سے بہتریا اس آیت ہی کی مثل لے آتے ہیں، کیا تجھ کو یہ معلوم نہیں کہتی تعالیٰ ہرشی پر قدرت رکھتے ہیں۔ کیا تجھ کومعلوم نہیں کہت تعالیٰ ایسے ہیں کہ خاص ان ہی کی ہے سلطنت آسانوں کی اورز مین کی ،اور تمہاراحق تعالیٰ کے سواکوئی یارومددگار بھی نہیں۔

#### بتيسوال معامله:

(یہود یوں نے قبلہ کا تھم بدل جانے پرجس کا ذکر آگے آرہا ہے، طعنہ دیا تھا۔ اور شرک بھی بعض احکام کے منسوخ ہوجانے پر زبان درازی کرتے ہے۔ جق تعالی اس طعنہ اوراعتراض کا جواب دیتے ہیں کہ) ہم اگر کسی آیت کا تھم موقوف کردیتے ہیں (گوآیت قرآن میں یاذ ہنوں میں محفوظ وباقی رہے ) یا اس آیت (ہی) کو (ذہنوں سے ) فراموش کرادیتے ہیں تو (یکوئی اعتراض یا طعنہ کی بات نہیں، کیونکہ اس میں بھی مصلحت ہوتی ہے۔ چنانچہ) ہم اس آیت سے بہتر یا اس آیت کے شمل لے آتے ہیں (اے معرض!) کیا تجھے یہ معلوم نہیں کہتی تعالی ہرشے پر قدرت رکھتے ہیں (توا یہ قادر کو مصالح کی رعایت رکھنا کیا مشکل کام ہے؟ اور ) کیا تجھے یہ معلوم نہیں کہتی تعالی ہرشے والی مسلطنت خاص ان ہی کی ہے درجہ ان کی اس قدرت وسلطنت میں کوئی شریک اور حصہ دار نہیں ہے توان صلحتوں کی رعایت کر کے دومرا تھم دید نے درجہ ان کی اس قدرت وسلطنت میں کوئی شریک اور حصہ دار نہیں ہے توان مصلحت کی موردر عظم کے جاری کرنے میں بھی کوئی مرخ حرف دوان نہیں ہے اور جب وہ ولی میں مصلحت کی ضرور رعایت کریں گے۔ اور جب مددگار ہیں تو ان احکام پڑئل کے وقت تمہارے میں مصلحت کی ضرور رعایت کریں گے۔ اور جب مددگار ہیں تو ان احکام پڑئل کے وقت تمہارے کا لفوں کی مزاحمت کے ضرر سے بھی محفوظ رکھیں گے۔ البتہ آگراس ضرر سے بڑھ کرکوئی آخرت کا لفق طنے والا ہوتو ظاہری طور پرخالف کام ملط ہوجانا دومری بات ہے۔

# منسوخ كالتمين:

دوسرے علم کامصلحت میں بہتریااس جیسا ہونا بھی ثواب کے اعتبار سے ہوتا ہے، بھی آسانی کے اعتبار سے۔اور بھی دوسرا علم یہی تجویز ہوتا ہے کہ بالکل ہی معاف کردیا، یہ بھی ایک علم ہے۔اگرکوئی قرآنی علم حدیث کے ذریعی منسوخ ہوتو وہ حدیث بھی اللہ بی کی دی ہوئی ہے۔غرض اس میں منسوخ ہونے کی سب قسمیں آگئیں۔

#### ناسخ کے لئے ضروری امور:

دوسرے تھم کے لئے عقل کے لحاظ سے بیامور ضروری ہیں، اس کامصلحت کے مطابق ہونا، حاکم کا قادر ہونا، دوسرے کسی کا مزاحم کا نہ ہونا، حاکم کامحکوموں کے لئے خیرخواہ ہونا، اگر کوئی ان سے مزاحت کرے تو ان کی مدد کرنا۔ان آیتوں میں حق تعالیٰ نے تمام شرطوں کو جمع کردیا۔واللہ اعلم

# لنخ بربنائے مصلحت ہوتا ہے:

قانون کابدلنا بھی اس وجہ سے ہوتا ہے کہ پہلے سے بائی قانون سے کوئی غلطی ہوگئ تھی، ایسی تبدیلی اور نسخ احکام الہی میں محال ہے، اور بھی اس وجہ سے ہوتا ہے کہ محکوم کی حالت کے بدلنے کی وجہ سے مصلحت بدل گئی ہے، جیسے مریض کی حالت بدلنے کی وجہ سے مصلحت بدل گئی ہے، جیسے مریض کی حالت بدلنے کی وجہ سے نسخہ بدل دیا جا تا ہے، ایسانٹخ عام طور سے ہوتا ہے اور بیجائز ہے اور اس کے سلسلہ میں کوئی عقلی یا فقی اشکال نہیں۔

اَمْرُيْرِيْدُاوُنَ آنُ تَسْعَلُوْا رَسُولَكُمْرِكُمَا سُيِلَمُوْسَى مِنْ قَبْلُ، وَمَنْ يَنَبَدَّلِ الْكُفْرَ بِالْدِيْمَانِ فَقَدْ ضَلَّ سَوَاءِ السَّبِيْلِ ﴿

ترجمہ: ہاں کیاتم بیچاہتے ہو کہا ہے رسول سے درخواسیں کروجیسا کہاس سے قبل حضرت موٹی علیہ السلام سے بھی درخواسیں کی جاچکی ہیں۔اور جو مخص بجائے ایمان لانے کے کفر کرے، بلاشک وہ مخص راہِ راست سے دور جا پڑا۔

# تينتيسوال معامله:

(بعض یہودیوں نے حضور میل الی خدمت میں بطور عزاد عرض کیا کہ جس طرح موی علیہ السلام پرتوریت ایک ہی بار میں نازل ہوئی ،ای طرح آپ بھی قرآن مجید مجموعی طور پرایک ہی دفعہ میں لائے۔اس پرارشاد ہوتا ہے کہ ) ہاں (کیا تم میہ چاہتے ہوکہ اپنے (وقت) کے رسول سے ایسی (بیجا) درخواسیں کرو، جسیا کہ اس سے پہلے (تہمارے بزرگوں کی طرف سے) حضرت موی علیہ السلام سے بھی کی جاچکی ہیں (مثلاً اللہ تعالی کوعلانیہ دیکھنے کی درخواست جس کا پہلے ذکر

آ چکاہے اور ایسی درخواسیں جن سے صرف رسول پراعتر اض کرنا اور اللہ تعالیٰ کی مصلحتوں میں مزاحت کرنا ہی مقصود ہو، اور ایمان لانے کا پھر بھی ارادہ نہ ہو۔ یہ مض کفر کی باتیں ہیں اور ) جو مخص ایمان لانے کے بجائے کفر (کی باتیں) کرے، بے شک وہ مخص راور است سے دور جایزا۔

تفسیر: بیدرخواست بیجااس لئے تھی کہ ہرفعل میں حق تعالیٰ کی حکمتیں مختلف ہوتی ہیں، پھر بندے کوان میں طریقہ کی تعین کا کیاحق ہے کہ اسے ہوا یسے نہو، ملکہ اس کا فرض تو یہ ہے کہ:

تعیین کا کیاحت ہے کہایہ ہوا بسے نہ ہو، بلکہ اس کا فرض تو یہ ہے کہ: زباں تازہ کردن باقرار تو ﷺ نہ سکیختن علت از کار تو [آپ کے عظم کو ماننے کے ساتھ زبان کوتازہ رکھنا (ضروری ہے) آپ کے عظم کی وجہ ڈھونڈھنا درست نہیں]

ترجمہ: ان اہلِ کتاب میں سے بہتیرے دل سے بہ چاہتے ہیں کہتم کوتمہارے ایمان لائے پیچھے پھر کافر کرڈالیں محض حسد کی وجہ سے جو کہ خودان کے دلوں ہی سے ہے، تن واضح ہوئے پیچھے، خیر معاف کرواور درگزر کروجب تک تن تعالی اپنا تھم بھیجیں اللہ تعالی ہر چیز پر قادر ہیں۔اور نمازیں پابندی سے پڑھے جا وَاورز کو ۃ دیئے جا وَ۔اور جونیک کام بھی اپنی بھلائی کے واسطے جمع کرتے رہوگے تتالی کے پاس اس کو پالوگے، کیونکہ اللہ تعالی تمہارے سب کے ہوئے کاموں کود کھے دسے ہیں۔

### چونتيسوال معامله:

بعض یہودی رات دن مختلف تد پیروں سے دوئی اور خیرخواہی کے انداز میں مسلمانوں کو اسلام سے پھیرنے کی کوششیں کیا کرتے تھے۔ اور ناکامی کے باوجودا بنی حرکتوں سے بازندا تے تھے۔ حق تعالی نے مسلمانوں کو چوکنا کیا کہان اہل کتاب (یعنی یہودیوں) میں سے بہت سے لوگ دل سے بہچاہتے ہیں کہ مہیں تمہارے ایمان لانے کے بعد پھر کافر کر ڈالیں (اور بہچاہنا کچھ خیرخواہی سے نہیں ہے، جیسا کہ وہ ظاہر کرتے ہیں، بلکہ ) محض اس حسد کی وجہ سے ہے، جو کہ انتہاری جانب سے کسی امرے سبب بیدانہیں ہوا، بلکہ ) خودان کے دلوں ہی سے (جوش مارتا) ہے (اور یہ بھی نہیں کہان کے سامنے حق واضح نہ ہوا ہو، بلکہ ) حق واضح مونے کے بعد (یہ حالت ہے۔ اب اس پر مسلمانوں کوان پر غصہ آنے کا موقع تھا، اس لئے ارشاد ہوتا ہے کہ ) خیر (اب ق) معاف کر واور درگذر کرو۔ جب تک حق تعالی (اس معاملہ کے متعلق)

اپناتھم (نیا قانون بھیجیں) اس طرح اشارہ کے طور پر بتادیا کہ ان کی شرارتوں کے علاوہ امن عامہ کے انتظام کے قانون

یعنی قال اور جزید کے ذریعہ ہم جلد ہی کرنے والے ہیں، اس تھم پر مسلمانوں کواپنی کمزوری اور ان کی قوت وطاقت کی وجہ
سے اس قانون کے جاری کئے جانے کے متعلق تعجب کا موقع تھا، اس لئے ارشاد ہوا کہ تم تعجب کیوں کرتے ہو) اللہ تعالیٰ
ہر چیز پر (خواہ وہ معمولی ہو، خواہ عجیب ہو) قادر ہیں۔ اور (فی الحال صرف) نمازیں پابندی سے پڑھے جاؤ (اور جن پر
زکوۃ فرض ہے) ذکوۃ دیئے جاؤ (اور جب وہ قانون آ جائے گا ان اعمال کے ساتھ اس کو بھی اضافہ کرلینا) اور (بیر تسمجھو
کہ جب تک جہاد کا تھم نہ آئے ، صرف نماز روزہ سے پھی تو اب میں کی رہے گی نہیں بلکہ) جو بھی نیک کام اپنی بھلائی کے
واسطے کرتے رہوگے ، حق تعالیٰ کے پاس (پہونچ کر) اس کو (پور اپورامع صلہ کے) پاؤگے ، کیونکہ اللہ تعالیٰ تمہارے سب
کئے ہوئے کا موں کود بھی رہے ہیں (ان میں کا ایک ذرہ بھی ضائع نہ ہونے یائے گا)

فائدہ:اس وقت کی حالت کا تقاضہ یہی تھا۔ پھر حق تعالیٰ نے اس وعدہ کو پورا فرمایا اور جہاد سے متعلق آیتیں نازل فرمائیں۔تب یہودیوں کے ساتھ اسی قانون سے کام لیا گیا اور ناشا نستہ لوگوں کے ساتھ ان کے فساد وبگاڑ کے مطابق قتل یا ملک بدری یا محصول مقرر کرنے کا فیصلہ کیا گیا۔

وَ قَالُواْ لَنَ يَلْخُلَ الْجَنَّةَ إِلَا مَنْ كَانَ هُوْدًا أَوْنَصَلَ وَ يَلْكَ آمَانِيَّهُ وَ قُلْ هَا تُوا بُرْهَا نَكُمُ وَ قَالُواْ لَنَ يَكُو الْمَانِيَّهُ وَ فَي اللّهِ وَهُوَ مُعْسِنٌ فَلَهَ آجُرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَلَا اللّهِ عَنْ اللّهِ مَنْ السّلَمَ وَجُهَ لَا يَلّهِ وَهُوَ مُعْسِنٌ فَلَهَ آجُرُهُ عِنْدَ رَبِّهِ وَلَا اللّهُ عَنْ يَكُونُونَ فَى اللّهُ مَنْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَعْزَنُونَ فَى

تر جمہ: اور یہود اور نصاری کہتے ہیں کہ بہشت میں ہرگز کوئی نہ جانے پاوےگا بجزان لوگوں کے جو یہودی ہوں یاان لوگوں کے جو نصرانی ہوں۔ بیدل بہلانے کی باتیں ہیں۔ آپ کہئے کہ اپنی دلیل لاؤاگرتم سپے ہو، ضرور دوسرے لوگ جاویں گے جوکوئی شخص بھی اپنارخ اللہ تعالی کی طرف جھکادے اوروہ مخلص بھی ہوتو ایسے شخص کواس کاعوض ملتاہے پروروگار کے پاس پہنچ کراور نہ ایسے لوگوں پرکوئی اندیشہ ہے اور نہ ایسے لوگ مغموم ہونے والے ہیں۔

# ۳۵ وال معامله: نصاری کوشریک کرتے ہوئے:

(اس مضمون میں بہود کے ساتھ نصاری بھی شریک ہیں، اس لئے انہیں بھی ذکر میں شامل کرلیا گیا اور بہودی اور نصاری (یوں) کہتے ہیں کہ بیشتیں کوئی اور ہر گرنہیں جانے پائے گا سوائے ان لوگوں کے جو بہودی ہوں (یہ بہودیوں کا قول ہے) حق تعالی دونوں کا روفر ماتے ہیں کہ ) یہ (خالی) دل قول ہے) ایان لوگوں کے جوعیسائی ہوں (یہ نصاری کا قول ہے) حق تعالی دونوں کا روفر ماتے ہیں کہ ) یہ (خالی) دل بہلانے کی باتیں ہیں (اور حقیقت کچھ بھی نہیں) آپ (ان سے بیتو) کہئے کہ (اچھا) اگرتم (اس دعوی میں) سیچے ہوتو اپنی دلیل لاؤر سووہ تو دلیل کیا لائیں گے کہ ان کے پاس کوئی دلیل ہے بی نہیں۔ اب ہم اس کے خلاف پہلے یہ دعوی کرتے دلیل لاؤر سووہ تو دلیل کیا لائیں گے کہ ان کے پاس کوئی دلیل ہے بی نہیں۔ اب ہم اس کے خلاف پہلے یہ دعوی کرتے

ہیں کہ) دوسر بے لوگ ضرور جائیں گے (پھراس پردلیل لاتے ہیں کہ ہمارا قانون جوآ سانی ملت والوں کے اتفاق سے پایے جبوت کو پہنچ چکا ہے ہیہ ہے کہ) جو تحف بھی اپنارخ اللہ تعالیٰ کی طرف کر لے (بعنی فرماں برداری اختیار کرے عقائد میں بھی اوراعمال میں بھی) اور (اس کے ساتھ) وہ تخلص بھی ہو (کہ دل سے فرماں برداری اختیار کی ہوکسی مصلحت کی وجہ سے محض ظاہر داری نہ ہو) تو ایسے تحف کو اس (کی فرماں برداری) کاعوض اس کے پروردرگار کے پاس بہو پنچ کرماتار ہے گا۔ اور ایسے لوگوں پر (قیامت میں) نہ کوئی اندیش (والا واقعہ پڑنے والا) ہے اور نہ بی ایسے لوگ (اس دن) رنجیدہ ومغموم ہونے والے ہیں (کیونکہ فرشتے ان کو بشارتیں سنا کرنے گرکر دیں گے)

تفسیر: استدلال کا حاصل بیہ کہ جب بیقانون مسلم ہے تو صرف بید کی لوکہ بیضمون کس پرصادق آ رہا ہے۔ ظاہر ہے کہ کسی سابق تھم کے منسوخ ہوجانے کے بعداس پر چلنے والاکسی بھی طرح فرماں بردار قرار نہیں دیا جاسکتا۔اس طرح یہودی اور نفرانی فرماں بردار نہیں ہوئے، بلکہ دوسرے تھم پڑمل کرنا ہی فرماں برداری قرار دی جائے گی۔اور بیشان مسلمانوں کی ہے کہ انھول نے حضرت مجمد سِالنہ اللّٰ ہونے مسلمانوں کی ہے کہ انھول نے حضرت مجمد سِالنہ ان لوگوں میں سے نکل گئے کہ وہ قانون شرعی کی روسے کھار ہی میں شامل میں اور جہنم کے ستحق ہیں۔

ترجمہ:اور یہود کہنے لگے کہ نصاری کسی بنیاد پرنہیں اور نصاری کہنے لگے کہ یہود کسی بنیاد پرنہیں، حالانکہ یہ سب کتابیں پڑھتے ہیں،اسی طرح یہ لوگ جو کہ بے علم ہیں ان کا ساقول کہنے لگے سواللہ تعالی ان سب کے درمیان فیصلہ کردیں گے قیامت کے دوز،ان تمام مقدمات میں جن میں وہ باہم اختلاف کررہے تھے۔

چھتیواں معاملہ: نصاری اور مشرکوں کوشریک کرتے ہوئے:

(ایک بار کھے یہودی اور کھے نصاری جمع ہوکر نہ ہی مباحثہ کرنے گئے، یہودی اپنے عقیدہ کے مطابق نصاری کے دین کو بالکل اصل ہی ہے باطل قرار دیتے تھے اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے رسول اور انجیل کے اللہ کی کتاب ہونے کا انکار کرتے تھے، مگر نصاری بھی تعصب میں آ کر یہود کے دین کو سرے سے باطل کہنے گئے اور حضرت موئی علیہ السلام کے رسول اور توریت کے اللہ تعالی اس قصہ کو رسول اور توریت کے اللہ تعالی اس قصہ کو نقل کر کے دوفر ماتے ہیں:) اور یہودی کہنے گئے کہ نصاری (کا فدہب) کی بنیاد پر (قائم) نہیں (لیعنی سرے سے محافظ کے دوری کہنے گئے کہ نصاری (کا فدہب) کی بنیاد پر (قائم) نہیں (لیعنی سرے سے محافظ کے دوری کہنے گئے کہ نصاری (کا فدہب) کی بنیاد پر (قائم) نہیں (لیعنی سرے سے محافظ کے دوری کہنے گئے کہ نصاری (کا فدہب) کی بنیاد پر (قائم) نہیں (لیعنی سرے سے بی غلط

ہے)اور(ای طرح) نصاری کہنے گئے کہ یہود کا فدہب کی بنیاد پر (قائم) نہیں (بینی سرے سے ہی غلط ہے) حالانکہ یہ سب (دونوں فریقوں کےلوگ آسانی) کتابیں (بھی) پڑھتے (پڑھاتے) ہیں (بینی یہودی توریت کواور عیسائی انجیل کو پڑھتے اور دیکھتے ہیں اور دونوں کی کتابوں میں دونوں رسولوں کی اور دونوں کی تقد بینی موجود ہے جو کہ دونوں فد ہبوں کی اصل بنیاد ہے،اگر چہ بیا لگ بات ہے کہ ان کے منسوخ ہوجانے کی وجہ سے اب ان پڑمل نہ ہوتا ہو۔اور اہل کتاب تو ایسے دعوے کرتے ہی تھے، ان کو دیکھ کرمشر کوں کو بھی جو ش آگیا اور اس طرح وہ لوگ بھی جو کہ (آسانی دین اور کتاب ایسے دعوے کرتے ہی تھے، ان کو دیکھ کرمشر کوں کو بھی جو ش آگیا اور اس طرح وہ لوگ بھی جو کہ (آسانی دین اور کتاب ہے متعلق بالکل ہی) ہے متعلق بالکل ہی) ہے متعلق بالکل ہی) ہے متعلق بالکل ہی ) ہے متعلق بالکل ہی ) تو (یہال سب اپنی اپنی ہا تک لیس) اللہ تعالی قیامت کے دن ان سب کے درمیان (عملی) فیصلہ کر دیں گے۔ان تمام مقدمات میں جن میں وہ ہم اختلاف کر دیے تھے۔

عملی فیصلہ یہ کداہل حق کو جنت میں اور اہل باطل کودوزخ میں بھیج دیں گے اور یہ قیداس لئے لگائی کہ قول اور دلیل کے مطابق تو فیصلہ حق اور باطل کے درمیان فقی اور عقلی دلائل سے دنیا میں بھی ہوچکا ہے۔

وَمَنُ اَظْلَمُ مِنْنَ مَنْعَ مَسْعِدَ اللهِ اَن يُنكَرَفِيهَا اللهُ وَسَعْ فِي خَرَابِهَا و أُولِيكَ مَاكَانَ لَهُمْ اَن يَدْخُلُوهَا اللَّهَ إِنفِيْنَ هُ لَهُمْ فِي اللَّهُ نَيَا خِرْئٌ وَلَهُمْ فِي الْاخِرَةِ عَلَى ابَّ عَظِيْرٌ ق

ترجمہ:اوراس مخف سے زیادہ اورکون ظالم ہوگا جوخدا تعالیٰ کی مسجدوں میں ان کا ذکر کئے جانے سے بندش کرے اور ان کے ویران ہونے میں کوشش کرے۔ان لوگوں کو تو بھیت ہوکران میں قدم بھی ندر کھنا جا ہے تھا۔ان لوگوں کو دنیا میں بھی رسوائی ہوگی اوران کو آخرت میں بھی سزائے عظیم ہوگی۔

سینتیسوال معاملہ: نصاری اور مشرکول کوشریک کرتے ہوئے:

(قبلہ بدلنے کے جم کے وقت یہود تو طرح طرح کے اعتراضات کر کے کم سمجھ لوگوں کے دلوں میں شبہات پیدا کرتے سے کہ اگر وہ شبہات عام طور سے دلوں پراثر کرتے تو ان کالازی نتیجہ رسالت کا انکار اور ترکِصلوٰ ہوتا اور ترکِ صلوٰ ہوتا اور ترکِ صلوٰ ہوتا اور ترکِ صلوٰ ہوتا اور ترکِ صلوٰ ہوتا اور ترکی صلوٰ ہوتا اور دم اجد کی ویران کرنے کی کوشش میں سے اور دوم کے بعض سلاطین جو نصاری کے اسلاف سے اور نصاری ان کے افعال سے انکار نہیں کرتے سے ، چاہو وہ نصرانی نہ ہوں ، کی وقت شام کے یہودیوں پر چڑھ آئے سے ، اس سے جو تل وقال ہوا اس میں بعض جہلا کے ہاتھوں سے مجد بیت المقدس کی وقت شام کے یہودیوں پر چڑھ آئے سے ، اس میں نماز وغیرہ کا بھی اہتمام نہ ہوا۔ اس کے ہاتھوں سے مجد بیت المقدس کی بحرمتی بھی ہوئی۔ اور بدامنی کی وجہ سے اس میں نماز وغیرہ کا بھی اہتمام نہ ہوا۔ اس طرح نصاری کے اسلاف ترکِ صلوٰ ہا اور مسجد کی ویرانی کے بانی ہوئے اور نصاری کے انکار نہ کرنے کی وجہ سے انہیں اس کا افرام دیا گیا۔ اس بادشاہ کا نام طیطس تھا۔ اس کا تفصیلی قصہ سورہ بنی اس ایک کا قسیر کے شروع میں آئے گا۔ اور نصاری کو الزام دیا گیا۔ اس بادشاہ کا نام طیطس تھا۔ اس کا تفصیلی قصہ سورہ بنی اسرائیل کی تفییر کے شروع میں آئے گا۔ اور نصاری کو النام دیا گیا۔ اس بادشاہ کا نام طیطس تھا۔ اس کا تفصیلی قصہ سورہ بنی اسرائیل کی تفییر کے شروع میں آئے گا۔ اور نصاری کو المورہ کی اسرائیل کی تفییر کے شروع میں آئے گا۔ اور نصاری کو المورہ کی بانی ہوئے النام دیا گیا۔ اس بادشاہ کا نام طیطس تھا۔ اس کا تفصیلی قصہ سورہ بنی اسرائیل کی تفییر کے شروع میں آئے گا۔ اور نصاری کو سورہ کی اس ایک کو بیات کے اس کا کیوں کیوں کی میں آئے گا۔ اس بادشاہ کی تو بیات کی کو بیات کیا کی کو بیات کی کی کو بیات کی ک

یدرسوائی دنیا میں توبیہ ہوئی کہ بیسب قومیں اسلامی سلطنت کی رعایا اور باج گذار ہوئیں اور آخرت میں کا فرہونے کی وجہ سے دو جارہ ہونا ظاہر ہے۔ اور مساجد کی ویرانی کی کوشش کی وجہ سے وہ عذاب اور بھی زیادہ شدید ہوجائے گا۔ اور اوپر کی آیت میں جوان تینوں قوموں کے اپنے اپنے حق پر ہونے کے دعووں کا ذکر ہے۔ اس قصہ سے ایک طرح سے اس دعوی کا بھی رد ہوگیا کہ ایسے ایسے افعال کر کے صاحب حق ہونے کا دعوی کرنا شرم کی بات ہے۔ اور جن نصاری نے ایسا کیا تھا، وہ اگر چہ گزر چھے تھے، کیکن ان کی نسلوں کے لوگ ان کے اس فعل سے نفر سے اور باگواری ظاہر نہیں کرتے تھے، جوایک طرح سے رضا مندی اور جمایت و شرکت کی دلیل ہے۔ اس لئے ملامت کرنا بالکل بجا اور برمحل ہے، جیسا کہ یہود کے معاملات کے خمن میں کئی باریہ ضمون گذر چکا ہے۔

وَيِنْهِ الْمَشْيِنَ وَالْمَغْرِبُ ۚ فَأَيْنُمَا تُولُّوا فَتُكَّرُ وَجُهُ اللهِ ﴿ إِنَّ اللَّهُ وَاسِعُ عَلِيُمُّ ۗ

تر جمہ:اوراللہ ہی کی مملوک ہیں مشرق بھی اور مغرب بھی تو تم لوگ جس طرف بھی منہ کروادھراللہ تعالیٰ کارخ ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ محیط ہیں ، کامل انعلم ہیں۔

ار تيسوال معامله:

(یہود نے قبلہ کی تبدیلی کے حکم پراعتراض کیا تھا کہ مسلمانوں نے اپنارخ اس جہت سے دوسری جہت میں کیوں کرلیا ۔ حق تعالیٰ جواب دیتے ہیں:)اوراللہ ہی کی ملکیت ہیں (سب جہتیں) مشرق بھی اور مغرب بھی (اوروہ اس کا

toobaa-elibrary.blogspot.com

مکان نہیں، جب وہ مالک ہیں تو جس جہت کو چاہیں قبلہ مقرر کردیں، کیونکہ عین قبلہ کی حکمت، مثلاً عبادت کرنے والوں کا اتفاق، ہیئت اور اجتماع خاطر ہر جہت سے حاصل ہو عتی ہے، جس کا تھم کردیں وہ تعین ہوجائے گا۔ البتہ اگر معبود کی ذات (نعوذ باللہ) کسی خاص جہت کے ساتھ مقید ہوتی تو ضرورت کے تحت اس جہت میں قبلہ عبادت بنے کا مخصر ہونا زیبا تھا، کیکن وہ ذات پاک کسی جہت کے ساتھ مقید ومحدود نہیں ہے، جب بات یہ ہے) تو تم لوگ جس طرف بھی منہ کر وادھر ہی اللہ تعالی (کی پاک ذات) کا رخ ہے، کیونکہ اللہ تعالی (خودتمام جہتوں اور اشیاء کو) احاطہ کرنے والے ہیں (جس طرح کا احاطہ ان کی شان کے لاکت ہے۔ لیکن احاطہ کرنے والے اور غیر محدود ہونے کے باوجود عبادت کے لئے جہت کو اس لئے میں اس تعین میں اس تعین میں مصلح بیں شامل ہیں، اس لئے اس کا تھم دیدیا۔

## نمازمين استقبال كعبه كي حكمت:

احقرنے قبلہ کی تعیین کی جوالک خاص حکمت مثال کے طور پر بیان کی ہے۔ اس سے اسلام کے ان مخالفین کا اعتراض دور ہوگیا جو کہتے ہیں کہ مسلمان کعبہ کی پوجا کرتے ہیں۔ جواب کا حاصل ہے ہے کہ پرستش اور عبادت تو صرف اللہ تعالیٰ کی ہے۔ البتہ چونکہ پرستش کے وقت دل کی کیسوئی کی ضرورت ہوتی ہے اور عبادت کرنے والوں کی ہیئت اجتماعیہ کوبھی اس کیسوئی میں دخل ہے اور ہیئت اجتماعیہ کے حصول کے لئے کیسوئی میں دخل ہے اور ہیئت اجتماعیہ کے حصول کے لئے جہت کی تعیین ضروری ہوئی۔ اس طرح اب اس میں شبہ کی ذرا بھی گنجائش نہیں رہی۔

اوراگراس پرکوئی اپنی برائت کے لئے بید عوی کرے کہ ہمارا بھی بتوں کے سامنے سرر کھنے سے یہی مقصود ہوتا ہے تو اول تواس برائت کے دعوی سے اہل اسلام پر مذکورہ اعتراض کا کوئی تعلق نہیں۔ ہر حال میں مسلمانوں پر کیا جانے والا اعتراض باطل ہوجا تا ہے جواس مقام پر مقصود اصلی ہے ، جبکہ عام مسلمانوں اور عام کفار کی حالت کی شخص کے معلوم نہر نے کی نیت کے اس دعوی میں مسلمانوں کا راست گوسچا اور دوسروں کا دروغ گوجھوٹا ہونا ہر وقت ہر مخص کو معلوم ہوسکتا ہے۔

تیسرے کسی حد تک بیر کہا جاسکتا ہے کہ اگر اس دعوی کو بچے بھی مان کیس تو بھی اس تعیین اور تقیید کے لئے کسی ایسی شریعت کا حکم پیش کرنالازم ہے جوغیر منسوخ ہواور بیسوائے اہل اسلام کے دوسروں کے یہاں مفقود ہے۔
اوراحقر نے ترجمہ وقفیر کے حکمن میں حکمت کے بیان میں جولفظ'' مثلاً'' کا اضافہ کیا ہے، اس کی وجہ بیہ کہا حکام خداوندی کی حکمتیں انحصار اور احاطہ کے ساتھ کسی کے ادراک میں نہیں آسکتیں، چنانچہ اس حکم میں بھی ہزاروں حکمتیں ہول گی ، ایک دو کے بچھ جانے ہے ان میں انحصار اور دوسروں کی نفی نہیں ہوسکتی۔

فائدہ:اور یہ جوفر مایا ہے کہ ادھر ہی اللہ تعالی کارخ ہے اوراسی طرح یہ فرمانا کہ وہ محیط (احاطہ کرنے والے) ہیں اور اسی طرح کے دوسرے جو بھی مضامین ہیں ان سب میں زیادہ کھود کریز نہیں کرنی چاہئے ، کیونکہ جس طرح حق تعالیٰ کی ذات کا پوراادراک کسی بندہ سے ممکن نہیں ، اسی طرح ان کی صفات کی حقیقت ہماری سمجھ سے باہر ہے۔اس لئے اجمالی طور پران سب پرائیمان لئے کئیں۔اس سے زیادہ کا انسان مکلف نہیں ، آگے اپنے کام میں لگنا چاہئے:
عزما شکار کس نشود دام باز چین کا کا پنجا ہمیشہ باد بدست است دام را عنما پرندے کوکوئی شکار نہیں کرسکتا ، شکاری اپنا جال سمیٹ لے جکونکہ یہاں ہمیشہ ہوا پر جال کا قبضہ ہے (جال جیسا جیا ہے گا ہوائی کا انسان کی انسان کواڑا نے گی)

وَقَالُوااتَّكَ لَهُ اللهُ وَلَكَا اللهُ وَلَكَا اللهُ عَلَا لَهُ مَا فِي الشَّلُوتِ وَ الْأَرْضِ وَكُلُّ لَهُ فَنِتُونَ ﴿ وَقَالُوااتَّكَ اللهُ وَلَكُ اللهُ عَنْ اللهُ وَلَكَ اللهُ عَنْ اللهُ وَلَكُ لَهُ عَنْ اللهُ عَلَا عَلْ عَلَا عَا عَلَا عَلَا عَلَا عَالِمُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللهُ عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَا عَلَا عَلَا

تر جمہ:اور بدلوگ کہتے ہیں کہ خدا تعالیٰ اولا در کھتا ہے سبحان اللہ! بلکہ خاص اللہ تعالیٰ کے مملوک ہیں جو پچھ بھی آسانوں اور زمین میں ہیں۔سب اُن کے محکوم ہیں۔موجد ہیں آسانوں اور زمین کے اور جب کسی کام کا پورا کرنا چاہتے ہیں توبس اس کوفر مادیتے ہیں کہ ہوجا،بس وہ ہوجا تاہے۔

انتالیسوال معامله: نصاری اورمشرکول کوشریک کرتے ہوئے:

(بعض یہودی حضرت عزیرعلیہ السلام کواور نصاری حضرت عیسی علیہ السلام کوالڈد کا بیٹا کہتے ہیں۔ اور عرب کے مشرک ملائکہ کوالڈد کی بیٹیاں کہتے تھے، جبیہا کہ مختلف آیتوں میں ان اقوال کی خبردی گئی ہے۔ حق تعالیٰ ان اقوال کے فتیج اور باطل مونے کو بیان فرماتے ہیں) اور بیلوگ (مختلف آیتوں میں ان اقوال کے تہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اولا در کھتا ہے۔ سبحان اللہ! (کیا مہمل بات ہے) بلکہ (ان کے تو اولا دمونا عقلاً ممکن ہی نہیں۔ کیونکہ بیام دو حال سے خالی نہیں یا تو اولا دغیر جنس ہوگی یا ہم جنس ہوگی۔ اگر غیر جنس ہوتو یہ تو اپ آپ میں ایک عیب ہے اور حق تعالیٰ ہرعیب سے پاک ہیں، عقلاً بھی جبیہا کہ تسلیم شدہ ہے اور نقل بھی جبیہا کہ آسیا ہوتی عیب ہوتو یہ اس کئے باطل ہے کہ حق تعالیٰ کہ مجنس نہوتو یہ اس کئے باطل ہے کہ اللہ میں نا پید ہیں۔ اور لازم کی فی ملزوم کی فی کی دلیل ہوتی ہے۔ اس لئے غیر اللہ ذات واجب نہ ہوگا، اور وجوب خود عین حقیقت یالازم حقیقت ہے۔ اس لئے غیر اللہ ذات واجب نہ ہوگا، اور وجوب خود عین صفات کیال کے حق تعالیٰ کے ساتھ کے خود عین ہوتا ہے۔ اس کے غیر اللہ ذات واجب نہ ہوگا، اور وجوب خود عین صفات کیال کے حق تعالیٰ کے ساتھ کے موسی ہونے کی دلیلوں کا ذکر ہوتا ہے۔ اول یہ کہ آسانوں اور زمین میں جو پچھ مضات کیال کے حق تعالیٰ کے ساتھ کے موسی ہیں۔ اور دسرے یہ کہ کیک سب خاص اللہ تعالیٰ کی ملک ہوتا ہے۔ اول یہ کہ آسانوں اور زمین میں جو پچھ بھی ہے۔ اس خاص اللہ تعالیٰ کی ملک ہوتا ہے۔ اول یہ کہ آسانوں اور زمین میں جو پچھ

معنی میں کہ ان کی قدرت کے تصرفات جیسے: مارنا، جلانا، بیار کرنا وغیرہ کوکوئی نہیں ہٹاسکتا۔ خواہ کوئی احکام شرعی کوٹال دے۔ اور تیسرے یہ کہ تن تعالی ) آسانوں اور زمین کو ایجاد کرنے والے بھی ہیں۔ اور (چوتھ یہ کہ ایجاد کی قدرت بھی الی عظیم اور عجیب ہے کہ ) جب کسی کام کو پورا کرنا چاہتے ہیں تو بس اس کو (اتنا) فرماویے ہیں کہ "ہوجا" اور بس وہ (اس طرح) ہوجا تا ہے۔ (ان کوآلات واسباب اور کاریگروں اور مددگاروں کی ضرورت نہیں ہوتی اور یہ چاروں امرحق تعالی کے سواکسی اور کے پاس نہیں پائے جاتے۔ اور یہ امراولاد کا دعوی کرنے والوں کے زدیک بھی مسلم تھا۔ اس طرح دلیل سے اختصاص کا مقدمہ بھی ثابت ہو کر ججت تمام ہوگئی (۱)

فائدہ(۱):اللہ تعالیٰ کا خاص خاص کا موں پر خاص خاص ملائکہ کومقرر فر مانا اوراسی طرح اسباب اور مادوں اور قوتوں سے کام لینا، بیسب حکمت کے لئے ہے، ورنہ اللہ تعالیٰ کوان کی مدد کی کوئی ضرورت وحاجت نہیں۔

فاکدہ (۲): علامہ بیضاوی رحمہ اللہ نے لکھا ہے کہ پہلی شریعتوں میں اللہ تعالی کوخلیق کے لئے سبب اول ہونے کی وجہ یے" باپ" کہا کرتے تھے۔ جاہلوں نے اس کلام کو ولا دت کے معنی میں سمجھ لیا۔ اس لئے کفر قرار پایا۔ اب غلط ہی کو دور کرنے کے لئے اللہ تعالیٰ کے لئے لفظ نباپ کا استعمال ناجائز قرار دیدیا گیا ہے۔

وَقَالَ الَّذِينَى كَا يَعْلَمُوْنَ لَوْلَا يُكَلِّمُنَا اللهُ أَوْ تَأْتِينَنَا اللهُ أَوْ تَأْتِينَنَا اللهُ وَتَأْتِينَا اللهُ اللهِ عَنْ اللهِ عَلَيْهِمُ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْ اللّهُ عَلَالِمُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَنْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَّا اللّهُ اللّهُ عَلَا اللّهُ الللّهُ عَلَا ال

ترجمہ: اور جاہل یوں کہتے ہیں کہ ہم سے کیوں نہیں کلام فرماتے اللہ تعالیٰ یا ہمارے پاس کوئی اور ہی دلیل آجاوے۔

(۱) حضرت مفسرعلاً م قدس سرۂ نے اس کے بعدایک فائدہ لکھاہے، اس میں کلمہ ﴿ کُنْ ﴾ میں دواحتمال بیان کئے ہیں:

ایک ریے کہ یہ جلدی بنادیئے سے مجاز (استعارہ) ہے، دوسرایہ کہ یہی سنتِ الہی ہو کہ جب وہ کوئی چیز وجود میں لانا چاہیں تو

اس کو ہوجا 'کہتے ہوں۔

پھردوشہات کے جواب دیئے ہیں، ایک بیکہ جب شیک موجوز ہیں تو 'ہوجا' کس کوکہا؟ اس کا جواب تو آسان ہے کہ شیک اگر چہ خارج میں موجود ہوگئی۔ شیک اگر چہ خارج میں موجود نہیں، مگر علم باری میں موجود ہے، اس سے کہا: ہوجا، پس وہ خارج میں موجود ہوگئی۔ دوسرا شبہ یہ ہے کہ لفظ ﴿ کُنْ ﴾ بھی تو حادث ( نئی پیدا ہونے والی چیز ) ہے، پس اس کے لئے ایک اور کن کی ضرورت ہوگی، اس طرح سلسلہ بڑھتارہے گا، اور تسلسل لازم آئے گا۔

اس کا جواب دقیق ہے، اس لئے آخر میں قارئین سے التماس کی ہے کہ وہ صرف ترجمہ وتفسیر ملاحظہ فرمائیں، اس فلسفیانہ بحث میں نہ پڑیں، اس لئے میں نے پورا فائدہ حذف کیا ہے، اہل علم اصل بیان القرآن میں ملاحظہ فرماسکتے ہیں اسعیدا حمد عفا اللّٰہ عنہ یالن پوری۔ ای طرح وہ لوگ بھی کہتے چلے آئے ہیں جوان سے پہلے ہوگذرے ہیں،ان ہی کا ساقول،ان سب کے قلوب باہم ایک دوسرے کے مشابہ ہیں۔ منابہ ہیں۔ منابہ ہیں۔ منابہ ہیں۔ منابہ ہیں۔ منابہ بیں۔ منابہ نصاری اور مشرکوں کوشریک کرتے ہوئے:

اور (رسول الله مِتَالِينَا لِيَّا كِيمُ عَقَابِلِه مِينِ بعض) جاہل لوگ (يہودي اور نصر اني عيسائي) اور مشرك يوں ( كہتے ہيں كه الله تعالی (خود) ہم سے کلام کیوں نہیں فرماتے؟ (خواہ فرشتوں کے واسطہ کے بغیر جیسے خود فرشتوں سے کلام فرماتے ہیں با فرشتوں کے واسطہ سے، جیسے پیغمبروں سے وحی کے طور پر کلام فرماتے ہیں کہ اس کلام میں یا تو خودہمیں احکام بتادیں کہ جس سے دوسرے رسول کی ہمیں ضرورت ہی ندرہے۔ یا کم سے کم اتنا ہی کہددیں کہ محد مطابع المارے رسول ہیں، تو ہم ان کی رسالت کے قائل ہوکران کی اطاعت کرنے لگیں) یا (اگرخودہم سے کلام نہیں کرتے تو) ہمارے پاس کوئی اور ی دلیل (رسالت کے ثبوت کی) آجائے (حق تعالی اولا ان کی اس بات کوجاہلا نہرسم دریت قرار دیتے ہیں کہ) اس طرح انہی جیسی بات وہ (جاہل) لوگ بھی کہتے چلے آئے ہیں، جوان سے پہلے گذر چکے ہیں (اس ارشاد سے بیظا ہر ہوا کہان لوگوں کی بیہ بات کوئی باوقعت اور باریک بنی پر بنی ہیں، یوں ہی ہائک دی جاتی ہے۔ پھراللہ تعالیٰ اس قول کا منشا اور سبب بیان فرماتے ہیں کہ) ان سب (اگلے پچھلے جاہلوں) کے دل (سج فہمی میں) آپس میں ایک دوسرے کے مشابہ ہیں (اس لئے سب بات بھی ایک ہی جیسی کہتے ہیں۔ پھر حق تعالیٰ تیسر نے بسر پران کی بات کا جواب دیتے ہیں۔اور چونکہ ان کے قول کا پہلا جزمحض حماقت تھا کہ خود کواس لیافت پر ملائکہ اور انبیاء کے ہم پلیہ بنانا جائے تھے جو بالکل باطل معاملہ ہ،اس لئے: جواب جاہلاں باشدخموثی (احمق کی بات کا جواب خاموثی ہے) اس کے جواب کونظر انداز کر کے صرف دوسرے جز کا جواب ارشاد فرماتے ہیں کہتم توایک دلیل لئے پھرتے ہو) ہم نے تو (رسالت محمدیہ کے ثبوت میں) بہت سی دلیس صاف ساف بیان کردی ہیں۔ گروہ ان لوگوں کے لئے ( نفع بخش ہوسکتی ہیں) جویقین (اوراطمینان حاصل كرنا) جائة ہيں (اور چونكه اعتراض كرنے والوں كامقصد محض ضداور بحث ہى ہے۔اس لئے حق بات طلب كرنے اور سمجھنے کی غرض سے تحقیق منظور ہی نہیں توالیے لوگوں کی تسلی اور شفی کا کون ذمہ دار بنے )

فائدہ: یہوداورنصاری کواہل کتاب اوراہل علم ہونے کے باوجود جاہل اس لئے کہددیا گیا کہ انھوں نے یہ بات جاہلوں جیسی کہی تھی کہ بڑی تعداد میں قطعی اور قوی دلیلوں کے بیان کے باوجودا بھی تک انکار ہی کئے جاتے ہیں۔

إِنَّا ٱرْسَلْنَكَ بِالْحَقِّ بَشِ بُرًّا وَّنَذِيْرًا وَلَا تُسْعَلُ عَنْ أَصْحُبِ الْجَحِيْدِ ﴿

تر جمہ: ہم نے آپ کوایک سپادین دے کر بھیجا ہے کہ خوشنجری سناتے رہنے اور ڈراتے رہنے ، اور آپ سے دوزخ میں جانے والوں کی بازیرس نہ ہوگی۔

#### ساسا

# رسول الله مطلانية في كاتسلى:

وَلَنْ تَرْضَ عَنْكَ الْبَهُوْدُ وَلَا النَّطْهِ حَنَىٰ تَتَبِعَ مِلْتَهُمْ وَلُلِ إِنَّ هُدَى اللهِ هُوَ اللهِ هُوَ اللهِ هُوَ اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن وَلِيِّ اللهُ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن وَلِيِّ اللهُ مِن اللهِ مِن اللهِ مِن وَلِيِّ وَكُلْ نَصِيْرٍ ﴿ مَالِكَ مِنَ اللهِ مِن وَلِيِّ وَكُلْ نَصِيْرٍ ﴿ مَالِكَ مِنَ اللهِ مِن وَلِيِّ

ترجمہ:اور بھی خوش نہ ہونگے آپ سے یہ یہود اور نہ یہ نصاری، جب تک کہ آپ ان کے مذہب کے بیرو نہ ہوجاویں۔آپ کہدد بچئے کہ تقیقت میں توہدایت کا وہی راستہ ہے جس کوخدانے بتلایا ہے۔اورا گرآپ اتباع کرنے لگیں ان کے غلط خیالات کاعلم آ کچنے کے بعد تو آپ کا کوئی خداسے بچانے والانہ یار نکلے گانہ مددگار۔

# خاص مخالفول کے ایمان لانے سے ممل مابوی:

یہاں تک یہودیوں کی چالیس برائیاں (فتیج معاملات) بیان کی گئیں، جن ہیں سے بعض ہیں نصاری بھی شریک ہیں، اب یہ بتانا مقصود ہے کہ ایسے ہٹ دھرم لوگوں سے ایمان کی امید نہیں رکھنی چاہئے۔ اس طرح یہ ضمون گذشتہ باتوں کا نتیج بھی ہے، جس سے ان بیان کی ہوئی برائیوں کی اور تاکید ہوگئی کہ جوشخص ایسا کی طبع ہواس کی بھی کم جاتی ہے۔ اور اس میں رسول اللہ مِنالَیٰ اِللہ مِنالِیْ اِللہ ہِنالِی کے اگر وقع کا از الہ بھی ہے کہ آپ ان سے عام طور پر ایمان لانے کی امید مت رکھے اور دل سے پریشانی وکلفت دور کرد ہجئے۔ اس طرح تسلی کے اس مضمون کی بھی تاکید ہوگئی اور ان مضامین کی تاکیدوں کے علاوہ خود مستقل ان کی ایک برائی (فتیج معاملہ) کا اور بھی بیان ہے کہ ان کورسول اللہ مِنالِیٰ اِن کا ابناع کرنے کی کیا تو فیق ہوتی ، وہ تو کیکری اور بڑملی میں بہاں تک بلند پروازی کرتے ہیں کہ نعوذ باللہ خود آپ کو بھی اپنی راہ پر چلانے کی فکر میں ہیں۔ اور تالی عالم ان کی نہوٹ معاملہ ہوگا۔ اور تالی خراب کی زبان یا عمل ہے بھی ان کی یہ کوشش ظاہر ہوتی ہے۔ تو اس تقریر پران کا یہ اکتالیہ وال فتیج معاملہ ہوگا۔ اور جناب رسول اللہ مُنالیہ میں بیان ہوئی میں مہارے امور میں اہل کتاب کے ساتھ لطف و مہر بانی اور تالیف قلب کی غرض سے جناب رسول اللہ میں ایک ایور میں اہل کتاب کے ساتھ لطف و مہر بانی اور تالیف قلب کی غرض سے جناب رسول اللہ میں ایک میں بھی مہارے امور میں اہل کتاب کے ساتھ لطف و مہر بانی اور تالیف قلب کی غرض سے

موافقت فرمالیتے تھے،اس میں اس پر بھی دلالت ہے کہ آپ اس قصہ کوجانے دیجئے ، گواس سے آپ کی جوغرض ہے کہ کچھ نرم ہوکراسلام کو قبول کرلیں اورا بمان لے آئیں وہ نیت بخیر ہے۔

بہرحال بی مضمون آئندہ چندفوائد پر مشتل ہے اور قدر مشترک ان خاص لوگوں کے اسلام قبول کرنے سے ماہی کرتا ہے۔ چنا نچارشاد ہے: ''اور یہ یہودی اور بینصاری آپ سے بھی بھی خوش نہیں ہوں گے جب تک کہ آپ (خدانخواست ان کے مذہب کے (بالکل) پیرو نہ ہوجا کیں (اور بی عال ہے اس لیے ان کا راضی ہونا محال ہے اورا گرجی اس قتم کی بات ان کی زبان یا حال سے ظاہر ہوتو ) آپ (صاف) کہد و بیخ کہ (بھائی) حقیقت میں ہدایت کا تو وہی راستہ ہے جے اللہ نے بتایا ہے (اور دلاکل سے ایباراستہ صرف اسلام ہونا فابت ہو چکا ہے۔ پس راہ ہدایت وہی ہے) اور (بیامر کہ آپ نوو نو بتایا ہے) اور (بیامر کہ آپ نوو نو بتایا ہے) اور ایباراستہ میں محال اس لئے ہے کہ اس سے ایک محال لازم آتا ہے۔ کیونکہ )اگر آپ ان کے غلط خیالات کا اتباع کرنے لگیں (جنہیں وہ اپنا فہ ہب بیجھتے ہیں گمر پچھتر یف سے اور پچھ منسوخ ہوجانے کی وجہ سے اب وہ محض چند خیالات کا مجموعہ وہ گیا ہے اور پھر اتباع بھی کہیں حالت میں کہ )علم (قطعی وی سے ) آجانے کے بعد (توالی محالت میں تو) میں قرار بلکہ تو بتو بہ بخبر تھر میں گرفتار ہوجانالازم آئے گا مالت میں تو ) آپ کوالند سے بچانے والانہ کوئی ولی ویار ملے گانہ مددگار (بلکہ تو بتو بہ بخبر تھر میں گرفتار ہوجانالازم آئے گا اور بیدازم محال ہے۔ یونکہ آپ سے تن تعالی کی ہمیشہ رضاقطعی دلائل سے فابت ہے۔ چنانچ خضب محال ہے۔ اور چونکہ اور بیدازم محال ہے۔ اور پخبراتباع کے ان کا راضی ہونا غیر ممکن تو ایسے میل ہے، اور بغیرا تباع کے ان کا راضی ہونا غیر ممکن تو ایسے میل کی کوئی گخبائش نہیں۔ اس لئے اس سے دل کوخالی کر لین جا ہے۔

اَكَذِيْنَ اتَيْنَهُمُ الْكِتْبَ يَتْلُوْنَهُ حَقَّ سِلَا وَتِهِ الْوَلِيِكَ يُؤْمِنُونَ بِهِ ، وَمَنْ يَكْفُرُ يَّا بِهِ فَاوَلَيِكَ هُمُ الْخُسِرُونَ شَ

ترجمہ: جن لوگوں کوہم نے کتاب دی بشرطیکہ وہ اس کی تلاوت کرتے رہے جس طرح کہ تلاوت کاحق ہے۔ایے لوگ اس پرایمان لے آتے ہیں اور جومخص نہ مانے گاخود ہی ایسے لوگ خسارہ میں رہیں گے۔

الل كتاب كانصاف يبندون كاذكر:

اب یہاں تک اہل کتاب کے ان لوگوں کا ذکر تھا جوعنا در کھتے تھے۔اس کے بعد قرآنِ کریم حسب عادت ان اہل کتاب کے بارے میں بیان کرتا ہے جوانصاف پسند تھے۔اور جھوں نے حق واضح ہوجانے کے بعد جناب رسول اللہ میں اللہ کے بارے میں بیان کرتا ہے جوانصاف پسند تھے۔اور جھوں نے حق واضح ہوجانے کے بعد جناب رسول اللہ میں استعال کیا کہ میں اس کی تلاوت کا حق ہے کتاب (توراۃ وانجیل) دی میں طرک کے تام اس کی تلاوت کا حق ہے (کہ ملمی قوت کو مضامین کو سمجھنے میں مرف کیا اور ارادہ کی قوت کو مضامین کو سمجھنے میں استعال کیا) ایسے لوگ (البعة آپ کے) اس (سیجے دین اور دی مصرف کیا اور ارادہ کی قوت کو حق سے اس کی تا ور دی کیا اور ارادہ کی قوت کو حق نے تین جس استعال کیا) ایسے لوگ (البعة آپ کے) اس (سیجے دین اور دی

ے علم) پرایمان لے آتے ہیں۔اور جو شخص نہ مانے گا (وہ کسی اور کا نقصان نہیں کرے گا) ایسے لوگ خود ہی خسارہ میں رہیں گے کہ ایمان پر جوثمرات عطا ہوتے ان سے محروم رہیں گے۔

يكِنِيُ إِسْرَاءِيْلِ اذْكُرُوْا بِغُهِتِى الَّتِيُ اَنْعَمْتُ عَلَيْكُمُ وَاتِّى فَضَّلْنَكُوْ عَلَى الْعَلَمِينَ ﴿ وَاتَّقُوا يَا يَكُونَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ وَلَا تَنْفَعُهَا شَفَاعَةً وَلا هُمُ يَوْمًا لاَ تَجْزِى نَفْسُ عَنْ نَفْسُ شَيْئًا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا عَلَى لَا تَنْفَعُهَا شَفَاعَةً وَلا هُمُ يُنْصَرُونَ ﴿ يَنْفَعُونَ اللَّهُ مَا لَا تَنْفَعُهَا شَفَاعَةً وَلا هُمُ اللَّهُ مَا لَا تَنْفَعُهَا شَفَاعَةً وَلا هُمُ

ترجمہ: آے اولا دِیعقوب علیہ السلام میری ان نعمتوں کو یاد کروجن کا میں نے تم پر انعام کیا، اوراس کو کہ میں نے تم کو بہت لوگوں پر فوقیت دی۔ اور تم ڈروایسے دن سے جس میں کوئی شخص کی طرف سے نہ کوئی مطالبہ اوا کرنے یا وے گا اور نہ کسی کی طرف سے کوئی معاوضہ قبول کیا جاوے گا۔ اور نہ کسی کوکوئی سفارش مفید ہوگی اور نہ ان لوگوں کوکوئی بچاسکے گا۔ لطور تلخیص تمہید کا اعادہ:

اس مقام پر بنی اسرائیل سے متعلق جن خاص مضامین کابیان کرنامقصود تھا، وہ نتم ہوگئے۔اب ان مضامین کے آغاز کی جو تمہیر تھی جس کے اجمال کے بیسار سے مضامین تفصیل تھے،ان کے نتم پراس کو کررلاتے ہیں، جس میں اس کا مضمون خاص یعنی ترغیب کے لئے قیامت کوسا منے پیش نظر کردینا:

عاص یعنی ترغیب کے لئے عام وخاص انعامات کا یا دولا نا اور ترجیب (ڈرانے) کے لئے قیامت کوسا منے پیش نظر کردینا:

بوجہ تکرار کے خوب ذہن نشیں ہوجائے کیونکہ مقصودِ اعظم کلیات ہوتے ہیں، جن کے اختصار کی وجہ سے ان کا ذہن میں عاضر کرنا آسان ہوتا ہے۔ اور جامعیت اور مطابقت کی وجہ سے ان کے ذریعہ ان کے جزئیات کا محفوظ رکھنا آسان ہوتا ہے اور جامعیت اور مطابقت کی وجہ سے ان کے ذریعہ ان کے جزئیات کا محفوظ رکھنا آسان ہوتا ہے اور جامعیت اور مطابقت کی وجہ سے ان کے ذریعہ ان کے جزئیات کا محفوظ رکھنا آسان ہوتا ہوا ہوا ور آخر میں فہ کورہ فضیل کے فلا صداور نتیجہ کے طور بیان کردیا جائے، جس کی قدر مشتر کے تمام تفصیل سے کہ تعصاف سے بہاں کو جو بیان کے دیکھوات میں ایک نقصان سے بہاں مورہ بیان کردیا جائے کہ تکبر بردی نقصان سے بہدو ہوا تا ہے۔ دیکھوات میں ایک نقصان سے بہدو مدر ایہ ہے، دوسرا ہیے۔ ہو ان خال مار کہ تنگی اسٹ کرائے نیان کر نے کے بعد پھر آخر میں کہدویا جائے کہ تکبر بردی نقصان ہوں نہوں کا نداز سے آس طرح دیں جیس معرفوں کو بیان کرنے کے بعد پھر آخر میں کہدویا جائے کہ تکبر بردی نقصان ہو۔ دہ خطلت ہے، اس طرح دیں جیس معرفوں کو بیان کرنے کے بعد پھر آخر میں کہدویا جائے ہیں:

اے اولا دِیتقوب (علیہ السلام) میری ان تعتوں کو یاد کرو، جن کا میں نے تم پر (وقا فو قا) انعام کیا اور اس (فضل وکرم) کو بھی کہ میں نے تہہیں بہت سارے لوگوں پر (بہت سی باتوں میں) فوقیت دی۔ اور تم ایسے دن سے (قیامت کے دن سے) ڈروجس میں کوئی شخص کی طرف سے نہ کوئی مطالبہ (اور واجب حق) اواکر پائے گا اور نہ کسی کی طرف سے کوئی معاوضہ (حق واجب کی جگہ) قبول کیا جائے گا، اور نہ کسی کوکوئی سفارش (ایمان نہ ہونے کی صورت میں) فائدہ دے گی اور نہ ان لوگوں کوکوئی (زور وقوت سے) بچا سکے گا۔

نوا :اس متعلق ضروری اموراو پراس آیت کی تفسیر میں گذر چکے ہیں ،ضرورت ہوتو وہاں ملاحظ فر مالئے جائیں۔

وَاذِ ابْنَكَانَ إِبْرَهُمَ رَبُّهُ بِكَلِمْتِ فَأَتَبَّهُنَ قَالَ إِنِّ جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ اِمَامًا وَال وَمِن دُرِيَّتِي، قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِ عَ الظّلِمِينَ ﴿

تر جمہ: اورجس وقت امتحان کیا حضرت ابراہیم علیہ السلام کاان کے پروردگار نے چند باتوں میں اوروہ ان کو پورے طور سے بجالائے۔ حق تعالی نے فرمایا کہ میں تم کولوگوں کا مقتدا بناؤں گا۔انھوں نے عرض کیا اور میری اولا دمیں سے بھی کسی کو۔ارشاد ہوا کہ میراعہد خلاف ورزی کرنے والوں کونہ ملے گا۔

حضرت ابراتيم عليه السلام معمار كعبه كي فضيلت:

اب تك بني اسرائيل كے بتيج اعمال اور بدعنوانيوں كابيان تھا، جن ميں ايك بدعنواني يہجى تھى كەبعض احكام كے منسوخ ہونے خصوصاً قبلہ بدلنے کے حکم پر انھوں نے اعتراض کیا تھا۔جس کا جواب مندرجہ بالابعض آیتوں میں بتیسویں اور ار تیسویں معاملہ کی تقریر کے شمن میں کافی بیان بھی ہواہے، چونکہ خاص اس حکم میں ان لوگوں کا شور شرابہ زیادہ تھااور ضعیف الاعتقادلوگول پراس مخالفت كااثر موجانا بھى كچھزيادہ تعجب خيز نہيں تھا،اور چونكه نماز خوداسلام كاركن اعظم ہےاوراس بحث کااس ہے تعلق تھا،اس لئے ان اسباب کا تقاضہ تھا کہ خاص اس معاملہ میں کسی قدر تفصیل کے ساتھ اور طویل کلام کیا جائے۔وہ مفصل کلام یہاں سے شروع ہوکر جارر کوعوں تک چلا گیا ہے، جس کی ترتیب بھی نہایت عمدہ واقع ہوئی ہے کہ اول معمار کعبه کی نصیلت اوران کا امام مونابیان کیا۔ پھر کعبه کی فضیلت اوراس کی تغمیر کا قصه بیان فرمایا۔ اوراس کے شمن میں بہت سے مضامین جواس سے مناسبت رکھتے ہیں اور اس کی تائید میں ہیں: لائے گئے۔ پھر حاکمانہ اختیار سے اس کعبہ کوقبلہ بنانا، پھراس میں جو حکیمانہ مصلحتوں کی رعایت رکھی گئی ہےان کا ذکر فرمایا اور درمیان درمیان میں موقع وکل کی مناسبت سے دوسرے مضامین بیان فرمائے۔جن میں امام القبلتین میلانگیام کا حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ساتھ علق وخصوصیت اورآپ کا تمام مخلوقات کے لئے نعمت عظمی ہونا بھی بتادیا، تا کہ ہر ذوق پر ہر پہلوسے مضمون کی تکمیل ہوجائے۔ اورجس وقت (حضرت) ابراہیم (علیہ السلام) کا ان کے پروردگار نے (اپنے احکام میں سے) چند باتوں میں امتحان لیا۔اورانھوں نے ان کو پوری طرح انجام دیا۔ (اس وقت) حق تعالیٰ نے (ان سے) فرمایا کہ میں تہہیں (اس کے صلہ میں نبوت دے کر یاامت بڑھا کر) لوگوں کا مقتدا بناؤں گا۔انھوں نے عرض کیااور میری اولا دہیں ہے بھی کسی کسی کو (نبوت دیجے) ارشاد ہوا کہ (آپ کی بیدرخواست منظور ہے، مگراس کا ضابطہن کیجئے کہ) میرا (بی)عہد (نبوت: قانون کی ) خلاف ورزی کرنے والوں کونہ ملے گا (ایسے لوگوں کوتو صاف جواب ہے۔البتہ اطاعت کرنے والوں میں ہے بعض كونبوت دى جائے گى)

# امتحان کے دومقصد:

امتحان دومقصد سے ہوتا ہے، بھی تواس واسطے کہ امتحان لینے والاخود اس خص کی حالت ولیا قت معلوم کرنا چاہتا ہے۔
سواس طرح کا امتحان لینا تو حق تعالیٰ کی ذات کے لئے محال ہے، کیونکہ انہیں سب کچھ پہلے ہی معلوم ہے، اور بھی امتحان
لینے والاخود تو جانتا ہے، لیکن دوسر سے دیکھنے والوں کے سامنے اس حالت کو پیش کرنا منظور ہوتا ہے۔ تا کہ مثلاً امتحان دینے
والے کی عظمت ثابت ہوجائے اور دوسر ول کو محرومی یا ترجیح کی شکایت کا موقع نہ رہے یا اگر امتحان کی مجرم کا ہے تو وہ خود
میں انساف کر لے اور دوسر سے بھی ظلم وزیادتی کا شبہ نہ کرسکیں، تو ایسا امتحان لینا حق تعالیٰ کی شان کے
خلاف نہیں۔ چنانچہ جہاں بھی کہیں حق تعالیٰ کے بندوں کا امتحان لینے کا ذکر ہے وہاں یہی دوسری قتم کا امتحان مراد ہے۔
چنانچہ اس مقام پر بھی یہی دوسری قتم مراد ہے۔

اورجن باتوں میں حضرت ابراہیم کا امتحان لیا گیا، وہ کتابوں میں مختلف طرح سے کہی ہیں۔ بہر حال وہ پھوا دکام سے جن کے سلسلہ میں امتحان لیا گیا۔ اور بیامتحان اگرایسے وقت تھا کہ ابھی آپ کو مخلوق کو احکام پہنچانے کا حکم نہیں ہوا تھا تو لوگوں کا مقد ابنا نے کے معنی یہ ہوں گے کہ آپ کو احکام پہو نچانے کا کام دیا جائے گا جو نبوت کا مقصود ہے۔ اس لئے اس وقت اس قول کے مطابق وجی تو نازل ہوگئ تھی کہا ہی اس وی کی تبلیغ کا حکم نہیں ہوا تھا۔ اور اگر یہا متحان ایسے وقت تھا کہ وی کی تبلیغ کا کام بھی کرنے لگے تھے تو لوگوں کا امام بنانے کے معنی ہوں گے کہ اب جنٹی امت ہے اس سے زیادہ ترقی دوں گا مثل آپ کے زمانہ ہی میں دوسر ہوگئ تھی آپ پر بکثرت ایمان لائیں گے یا یہ کہ آپ کی شریعت آپ کے بعد بھی مدتوں تک برقر ارر ہے گی، جو کہ اجر وثواب کے برقر صنے کا سبب ہے، کیونکہ نیک راہ پر چلنے کے ثواب میں اس راہ کا بتانے مدتوں تک برقرار رہے گی، جو کہ اجر وثواب کے برقر صنے کا سبب ہے، کیونکہ نیک راہ پر چلنے کے ثواب میں اس راہ کا بتانے والا بھی شریک ہوتا ہے۔ جبیبا کہ احادیث میں ہوا ہو۔ یا سبب ہے، کیونکہ نیک راہ پر چلنے کے ثواب میں اس راہ کا بتانے والا بھی شریک ہوتا ہے۔ جبیبا کہ احادیث میں بھی روایت ہے تو یہا مربھی اس نبوت کے آثار سے ہے۔

بہر حال ہر صورت میں اس کا حاصل نبوت کی تکمیل ہے۔ اور اس میں بیقیدلگانا کہ جس کو نبوت ملے گی وہ ظالم نہ ہونا علیہ ملاف علیہ میں اسلام کے معصوم اور گناہوں سے محفوظ ہونے کی دلیل ہے۔ کیونکہ ہر گناہ احکام کی خلاف ورزی ہوتا ہے اور ظلم کی یہی حقیقت ہے اور یہاں دونوں کے جمع نہ ہونے کا صراحت کے ساتھ ذکر ہوا ہے۔ جس سے واضح ہے کہ جو حضرات نبوت سے مشرف ہو چکے ہیں، یقیناً وہ گنہگا رہیں تھے، نہ نبوت سے پہلے اور نہ ہی نبوت کے بعد اور جن قصول میں ایسے امور فہ کور ہیں وہ واقع میں گناہ نہیں ہیں۔ چنا نچے ان شاء اللہ تعالی ہرقصہ کے موقع پر اس کی تفسیر د کھنے جن قصول میں ایسے امور فہ کور ہیں وہ واقع میں گناہ نہیں ہیں۔ چنا نچے ان شاء اللہ تعالی ہرقصہ کے موقع پر اس کی تفسیر د کھنے سے معلوم ہوسکتا ہے۔ جن میں ایک قصہ حضرت آ دم علیہ السلام کا گذر بھی چکا ہے، وہاں دیکھ کر اس کی تفسیر نی کی جائے۔ اور لفظ عصیان یاظلم وغیرہ جو کہیں وار دہوا ہے اس کے معنی مجازی مراد ہیں، کیونکہ یہ قاعدہ مسلمہ ہے کہ جب حقیقی معنی کسی دلیل سے محال ثابت ہوں تو مجاز پر محمول کرنا واجب ہے۔ اور محال کی دلیل جس سے انبیاء کیلہم السلام کی عصمت (معصوم

# ہونا) ٹابت ہے، ابھی بیان ہو چکی۔

وَ اذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَ امْنَا ، وَاتَّخِن وُامِنُ مَّفَامِ اِبْرَهُمَ مُصَلَّى ، وَعَهِدُنَا الْبَيْتَ مَثَابَةً لِلنَّاسِ وَ امْنَا ، وَاتَّخِن وُالعَرفِينَ وَالرُّحَ مِ السُّجُودِ ﴿ وَعَهِدُنَا إِلْهُ مِنْ لَا لَا اللَّهُ عَلَى السُّجُودِ ﴿ وَعَهِدُنَا اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَا عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَالِمُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَا

ترجمہ:اورجس وقت ہم نے خانۂ کعبہ کولوگوں کا معبداورامن مقرر رکھا۔اور مقام ابراہیم کونماز پڑھنے کی جگہ بنالیا کرو۔اورہم نے حضرت ابراہیم اور حضرت اساعیل علیہاالسلام کی طرف حکم بھیجا کہ میرے گھر کوخوب یاک رکھا کرو، بیرونی اور مقامی لوگوں کے واسطے،اور رکوع اور سجدہ کرنے والوں کے واسطے۔

# كعبه كي فضيلت:

کعبہ کی تغییر کرنے والے کی فضیلت کے بعد آ گے خود کارت کی فضیلت بیان فرماتے ہیں۔اور (وہ وقت بھی یاد کرنے کے قابل ہے) جس وقت ہم نے خانہ کعبہ کولوگوں کے لئے عبادت گاہ اور مقام امن (ہمیشہ سے) مقرر کیا۔اور (آخر میں امت محمد بید کو تھم دیا کہ برکت حاصل کرنے کے لئے) مقام ابراہیم کو (سمجھی بھی ) نماز پڑھنے کی جگہ بنالیا کرو۔اور ہم نے ( کعبہ کی تغییر کے وقت) حضرت ابراہیم وحضرت اساعیل علیما السلام کی طرف تھم بھیجا کہ میرے (اس) گھر کو خوب پاک (صاف) رکھا کرو، ہیرونی اور مقامی لوگوں ( کی عبادت) کے واسطے اور رکوع اور سجدہ کرنے والوں کے واسطے۔

کعبۃ اللہ کو دو وجہوں سے مقام امن فر مایا: ایک توبیہ کہ اس میں جج وعمرہ ونماز وطواف کرنے سے دوزخ کے عذاب سے امن ماتا ہے۔ دوسرے اس وجہ سے کہ اگر کوئی شخص کسی قتل کرنے کے بعد حدود کعبہ میں جسے حرم کہتے ہیں جا گھے تو وہاں اس کو سزائے موت نہیں دیں گے۔ البتۃ اس کی رسد وغیرہ بند کردیں گے، یہاں تک کہ وہ باہر نکل آئے، پھر پکڑلیں گے۔ اور قاتل کے علاوہ دوسرے مجرموں کا تھم مختلف ہے۔ بیام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کا فد ہب ہے، دوسرے اماموں کے دوسرے اقوال ہیں کہ وہ اس صورت میں اس امن کا وقوع نہیں بتلاتے بلکہ قانون بتلاتے ہیں۔

اورمقام ابراہیم ایک خاص پھر کا نام ہے، جس پر کھڑے ہوکرآپ نے کعبہ کی تغییر کی تھی۔وہ کعبہ کے پاس ایک محفوظ جگہ رکھا ہے۔ وہاں نفلیں پڑھنا تواب ہے۔اور جب طواف کرے تواس وقت امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک دور کعت پڑھنا واجب ہے۔آگے حدود کعبہ یعنی حرم اور اس کے باشندوں کے لئے دعاء ابراہیمی کا ذکر ہے کہ وہ بھی اس کی فضیلت کی دلیل ہے۔

اورآیت میں جومقام ابراہیم کوچھوٹا ہونے کے باوجود مطلی فرمایا ہے تواس کا چھوٹا ہونا اس کے مطلی ہونے سے مانع نہیں، کیونکہ اس پرصرف قدم رکھنے سے بھی مصلی ہوناصادق آجا تا ہے۔ باقی رہی سے بات کہ اب اس پرنماز نہیں پڑھی جاتی تویہ کہا جاسکتا ہے کہ اصل مقصوداسی کول صلوۃ بنانا ہے، باقی اس کے قرب وجوار کی جگہ بھی اس کے تابع ہونے کی وجہ سے اس کے چکم میں ہے، جبیبا کہ سجدِ حرام یا مسجدِ نبوی میں جواضا فہ ہوا ہے وہ اس کے تابع ہے۔

وَاذْ قَالَ اِبْرَهِمُ رَبِّ اجْعَلْ هَذَا بَلَدًا امِنَا وَارْزُقُ اَهْلَهُ مِنَ الثَّمَاتِ مَنَ امَنَ مِنْهُمُ بِإِللهِ وَالْيَوْمِ الْلَخِرِ قَالَ وَمَن كَفَرَ فَامَتِّعُهُ قَلِيْلًا ثُمَّ اَضْطَرُهُ إِلَىٰ عَنَابِ النَّارِ ، وَ بِئُسَ الْمَصِيْدُ ﴿

ترجمہ: اورجس وقت ابراہیم علیہ السلام نے عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! اس کو ایک شہر بناد ہے امن والا۔ اور اس کے بسنے والوں کو پھلوں سے عنایت سیجئے ، ان کو جوان میں سے اللہ تعالی پر اور روز قیامت پر ایمان رکھتے ہوں۔ حق تعالیٰ نے ارشاد فر مایا: اور اس شخص کو بھی جو کا فررہے ، سوایسے شخص کو تھوڑے روز تو خوب آرام برتا وَل گا، پھر اس کو کشاں کشاں عذاب دوز خ میں پہنچادوں گا۔ اور ایسے پہنچنے کی جگہ تو بہت بری ہے۔

# حرم اورابل حرم کے واسطے دعائے ابراہیمی:

(اوروہ وقت بھی یادکرنے کے قابل ہے) جس وقت ابراہیم (علیہ السلام) نے (دعامیں) عرض کیا کہ اے میرے پروردگار!اس (مقام) کوایک (آباد) شہر بناد بیجے (اورشہر بھی کیسا) امن (وامان) والا اوراس کے بسنے والوں کو پھلوں (کی شم) سے (بھی) عنایت کیجے (اور میں سب بسنے والوں کو نہیں کہتا بلکہ خاص) ان کو (کہتا ہوں) جوان میں سے اللہ تعالیٰ پراور قیامت کے دن پرایمان رکھتے ہوں (باقی دیگر کو آپ جانیں) حق تعالیٰ نے ارشاوفر مایا (کہ چونکہ رزق ہمارا فاص نہیں ہے،اس کے شمر ات سب کو دوں گا،مؤمن کو بھی ) اوراس شخص کو بھی جو کہ کا فر ہے (البتہ آخرت کی نجات چونکہ اللہ ایمان کے ساتھ خاص ہے) اس لئے ایسے شخص کو (جو کہ کا فر ہے) تھوڑ نے روز (یعنی دنیا میں) تو خوب آرام برتا وک گا (لیکن) پھر (مرنے کے بعد) اسے کھنچ کر دوز خ کے عذاب میں پہنچا دوں گا،اورالی پہنچنے کی جگہ تو بہت بری ہے گا (لیکن) پھر (مرنے کے بعد) اسے کھنچ کر دوز خ کے عذاب میں پہنچا دوں گا،اورالی پہنچنے کی جگہ تو بہت بری ہے (اللہ بحائے)

شهر ہونے کی دعااس لئے کی تھی کہاس وقت یہ مقام بالکل جنگل تھا، پھر اللہ تعالیٰ نے شہر کر دیا اور اس مقام پرامن اور آبادی کے متعلق دعا قبول ہونے کا ذکر صراحت سے نہیں فر مایا، کیونکہ قانون امن کا منظور ہونا اس سے اوپر کی آیت میں آجکا ہے۔

اور جب بیفر مایا کہ بہال کے رہنے والوں میں جوکا فر ہول گےان کو بھی ثمرات ملیں گے،اس سے خود معلوم ہوگیا کہ بیچگہلوگوں کے رہنے کی ہوگ جوشمرآ باد ہونے کا حاصل ہے۔اور پھلول کے ملنے کی بیصورت کر دی کہ دور دور سے ہرتنم کی

چیز اس شہر میں آتی ہے اور خاص نزدیک میں دومنزل پر طائف ہے۔اس سرز مین کوخوب سرسبز وشاداب بنایا ہے، وہاں سے سب طرح کی چیزیں میوے، تر کاری بکثرت ہرروز پہنچتی رہتی ہیں۔

ادر حضرت ابراہیم علیہ السلام نے جو کا فروں کے لئے رزق کی دعانہیں مانگی توغالبًا اس کی وجہ بیر ہی ہو کہ پہلی دعاکے جواب میں حق تعالی نے ظالموں کو ایک نعمت کی اہلیت سے خارج فر مادیا تھا، اس لئے ادب کو کھوظ رکھتے ہوئے اس دعامیں انہیں شامل نہیں کیا کہ بھی مرضی کے خلاف ہو۔

وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرُهِمُ الْقَوَاعِلَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْلِعِيْلُ وَتِبْنَا تَقَبَّلُ مِنَّا ﴿ اِنَّكَ اَنْتَ السَّمِيْعُ الْعَلِيْمُ

ترجمہ: اور جب کہ اٹھارہے تھے ابراہیم علیہ السلام دیواریں خانۂ کعبہ کی اور اساعیل علیہ السلام بھی۔اے ہمارے پروردگار! ہم سے قبول فرمائے۔ بلاشبہ آپ خوب سننے والے، جاننے والے ہیں۔

كعبدكى تغير كاقصداور تغير كرنے والے كا اخلاص اور دعا:

ربط: آگے کعبہ کی تغییر، اور اس تغییر میں بانی کا اخلاص، اور اس کے شمن میں رسول اللہ مِسَالِیَ اَ اَ اُور آپ کی امت کے بائی کعبہ کے ساتھ اختصاص کا تذکرہ ہے۔

اور (وہ وقت بھی یادکرنے کے قابل ہے) جبکہ اٹھارہے تھے ابراہیم (علیہ السلام) خانہ کعبہ کی دیواریں اور (ان کے ساتھ) اساعیل (علیہ السلام) بھی (اور یہ کہتے جاتے تھے کہ) اے ہمارے پروردگار! (یہ خدمت) ہم سے قبول فرمائے۔ بلاشبہ آپ خوب سننے والے جانے والے ہیں (ہماری دعا کو سنتے ہیں، ہماری نیتوں کو جانتے ہیں) فائدہ: حضرت اساعیل علیہ السلام کی شرکت دو طرح ہو کتی ہے یا تو پھر ومسالا دیتے ہوں گے یا کسی وقت تقمیر (چنائی) بھی کرتے ہوگے۔

رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسُلِمَ يُنِ لَكَ وَمِنْ دُرِّيَّتِنَا أَمُّةً مُّسُلِمَةً لَكَ ﴿ وَآرِنَا مَنَاسِكَنَا وَتُبُ عَلَيْهُمُ مَا اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّ

تر جمہ: اے ہمارے پروردگار! اور ہم کواپنا اور زیادہ مطبع بنالیجئے اور ہماری اولا دمیں سے بھی ایک الیی جماعت بیدا کیجئے جوآپ کی مطبع ہواور ہم کو ہمارے حج کے احکام بھی ہتلاد یجئے اور ہمارے حال پرتوجہ رکھئے اور فی الحقیقت آپ ہی ہیں توجہ فرمانے والے، مہر بانی کرنے والے ۔اے ہمارے پروردگار! اور اس جماعت کے اندر ہی میں کا ایک ایسا پیغیبر بھی مقرر سیجئے جوان لوگوں کوآپ کی آبیتیں پڑھ پڑھ کرسنایا کرے اور ان کو کتاب کی اور خوش فہمی کی تعلیم دیا کرے اور ان کو پاک کردے۔ بلاشبہ آپ ہی ہیں غالب القدرت کامل الانظام۔

#### مذكوره بالادعا كانتمه:

اے ہارے پروردگار!اور (ہم دونوں یہ بھی دعاکرتے ہیں کہ) ہمیں اپنااور زیادہ مطیع وفر ماں بردار بنالیجئے اور ہاری اولاد میں ہے بھی ایک ایک جماعت پیدا سیجئے جوآپ کی مطیع وفر ماں بردار ہو۔اور ہمیں ہمارے بچ (وغیرہ) کے احکام بھی ہاد بچئے اور ہمارے حال پر (مہر بانی کے ساتھ) توجہ رکھئے ۔ حقیقت میں آپ ہی توجہ فر مانے والے ،مہر بانی کرنے والے ہیں۔اے ہمارے پروردگار!اور (یہ بھی دعاہے کہ) اس جماعت میں (جس کے پیدا کرنے کی دعاہم اپنی اولاد میں سے ہیں۔اے ہمارے پروردگار!اور (یہ بھی دعاہے کہ) اس جماعت میں (جس کے پیدا کرنے کی دعاہم اپنی اولاد میں سے کررہے ہیں) ان ہی میں کا ایک ایسا پنجمبر بھی مقرر کیجئے جوان لوگوں کو آپ کی آئیش پڑھ پڑھ کرسایا کریں۔اور آئیس (آس تلاوت اور تعلیم کے ذریعہ (آسانی) کتاب (کے مضامین) کی اور اسے اچھی طرح سبجھنے کی تعلیم دیا کریں۔اور آئیس (اس تلاوت اور تعلیم کے ذریعہ جہالت کے خیالات اور اعمال سے ) پاک کردیں۔بلاشہ آپ ہی غالب قدرت والے (کہ سب درخواسیں پوری کرسکتے ہیں اس میں کوئی بھول چوک نہیں ہوتی)

# حضرت ابراجيم عليه السلام كى دعا كے مصدات:

جس جماعت کااس آیت میں ذکر ہے، وہ صرف بنی اساعیل (حضرت اساعیل علیہ السلام کی نسل کے لوگ) ہیں، جن
میں جناب رسول اللہ میں نظافی کے معوث ہوئے۔ چنانچہ یہاں جس پیغیبر کے لئے دعا ہے اس سے بھی صرف آپ مراد ہوئے۔
کیونکہ یہ دعا دونوں حضرات نے کی ہے تو اس سے وہی جماعت مراد ہو تکتی ہے جو دونوں کی اولا دمیں ہو۔ اور پیغیبر کے ذکر
میں کہا گیا ہے کہ وہ اس جماعت میں سے ہوں، اس لئے وہ جماعت بنی اساعیل ہوئی اور پیغیبر آپ ہوئے، جو کہ بنی اساعیل
میں سے ہیں۔ اس لئے حدیث صحیح میں ارشاد نبوی ہے کہ میں اپنے باپراہیم (علیہ السلام) کی دعا کا ظہور ہوں۔
میں سے ہیں۔ اس لئے حدیث حصیح میں ارشاد نبوی ہے کہ میں اپنے باپراہیم (علیہ السلام) کی دعا کا ظہور ہوں۔
اور ہر چند مسلم (مطبع وفر مال بردار) کی صفت اور لقب تمام امت محمد یہ میں انظام کی توجیہ بھی بہی ہی ہے۔ لیکن اولا دکی تخصیص اس ہوار سورۃ الحج کے آخر میں ارشاد اللیم اس اولا دہی کی بدولت شائع ہوگا۔ اس طرح اس صفت میں یہ اصل ہوئے، چنانچہ واقع میں بھی بہی بہی بہی ہوا کہ بنی اساعیل ہوئے در لیہ اسلام اس اولا دہی کی بدولت شائع ہوگا۔ اس طرح اس صفت میں یہ اصل ہوئے، چنانچہ واقع میں بھی بہی ہوا کہ بنی اساعیل کے ذریعہ اسلام کی اشاعت ہوئی۔ ان کی جسمانی کوشش ہے بھی اور انتظامی تدبیر سے بھی۔ اور کینی عمر اور بہی حکمت قریش کے ساتھ طلافت کے خاص ہونے میں ہے۔ جو کہ بنی اساعیل ہیں۔

حكمت كمعنى:

اوراجھی طرح سجھنے کا سلقہ یہ ہے کہ بات میں سے بات نکال لیں۔اصل سے فرع کا حکم سمجھ لیں۔ایک نظیر کودوسری

نظیر پر صحیح اصول کی رعایت کرتے ہوئے قیاس کرلیں، جے اصطلاح میں اجتہاد اور تفقہ کہتے ہیں۔ چنانچہ حضرت محد مِیَالْیَا ﷺ کے پیروکاروں میں بہت سارے اکابراس صفت سے ممتاز ہوئے۔اوران کی برکتوں سے آج عام مسلمان دین سے نفع اٹھارہے ہیں۔

اوراسی طرح جو پنجیبر میں شخصیص کی گئی کہ ان ہی میں سے ہوں ، اس میں بھی یہ مصلحت معلوم ہوتی ہے کہ وہ لوگ دوسر بے خاندان کی بہ نسبت، ایسے پنجیبر کی دیانت وا مانت اور صدق کو اور دوسر ی خوبیوں اور قابل فخر با توں کوزیادہ بہتر طور سے جویں کے جوان ہی کے خاندان سے ہوں ۔ اور ایسے لوگوں کی تقید بی وا تباع کو دوسر بے لوگوں کے اظمینان ، خیالات کی سیسوئی اور شبہات و خلجان کو دور کرنے میں زیادہ اثر اور دخل ہوگا۔ چنا نچہ ایسا ہی ہوا کہ عام اہل عرب قریش کے ایمان کی سیسوئی اور شبہات و خلجان کو دور کرنے میں زیادہ اثر اور دخل ہوگا۔ چنا نچہ ایسا ہی ہوا کہ عام اہل عرب قریش کے ایمان کے منتظر تھے۔ جیسے ہی انھوں نے اطاعت اختیار کی ،گروہ کے گروہ اسلام میں داخل ہونے گئے۔ جس کی طرف سورہ اذا جاء میں بھی اشارہ ہوا ہے۔

وَمَنْ يَرْغَبُ عَنْ مِلَةَ اِبْرَاهِمَ إِلَا مَنْ سَفِهَ نَفْسَهُ ﴿ وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَهُ فِي النَّانْيَا ، وَإِنَّهُ فِي الْخِيرَةِ لَمِنَ الطّلِحِيْنَ ﴿ إِذْ فَالَ لَهُ رَبُّهُ آسُلِمْ ۖ قَالَ اَسُلَمْتُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾ وإذْ فَالَ لَهُ رَبُّهُ آسُلِمْ ۖ قَالَ اَسُلَمْتُ لِرَبِّ الْعَلَمِينَ ﴾

ترجمہ:اورملت ِابراہیمی سے تو وہی روگر دانی کرے گاجوا پی ذات ہی سے احمق ہو۔اورہم نے ان کو دنیا میں منتخب کیا اور وہ آخرت میں بڑے لائق لوگوں میں شار کئے جاتے ہیں، جب کہ ان سے ان کے پروردگار نے فر مایا کہتم اطابحت اختیار کرو،انھوں نے عرض کیا کہ میں نے اطاعت اختیار کی رب العالمین کی۔

ملت إبراجيي كي تحقيق اوراس كامحد مَالينيايَة كي اتباع ميس منحصر مونا:

مندرجہ بالا آیتوں سے ضمناً حضرت ابراہیم علیہ السلام کا فرہبی طریقہ بھی معلوم ہوگیا کہ اسلام لیعنی اطاعت حق ہے۔ جیسا کہ ﴿ وَاجْعَلْنَا مُسْلِمَا بُنِ ﴾ میں واضح نص کے طور پر ذکر ہوا ہے۔ اس مناسبت سے آگلی آیت میں ان لوگوں ک برعملی وغلط کاری بیان فرماتے ہیں، جو حضرت ابراہیم کی اتباع کے دعوے کے باوجود ان کے اس فرہبی طریقہ کو چھوڑے بیٹھے ہیں اور جناب رسول اللہ مِنالِقَ اِلْمَا اللہ مِنالِقَ اِلْمَا اللہ مِنالِقَ اِلْمَا اللہ مِنالِقَ اِلْمَا

اوراس سے اس طریقہ کا چھوڑ نااس طرح لازم آیا کہ اس طریقہ کا حاصل بیہ ہے کہ احکام الہی کی اطاعت کی جائے۔ جس زمانہ کے لئے جو بھی تھم ہو، تو دلائل نقلی یعنی گذشتہ کتابوں کی شہادت اور سابق انبیاء میہم السلام کی وصیتوں اور عقلی دلائل و بر ہان جب سب حضرت محمد میں اللہ تھی گذشتہ کتابوں کی شہادت اور سابق انبیاء میں اطاعت وفر ماں برداری بہی دلائل و بر ہان جب سب حضرت محمد میں اتباع اختیار بہی کہ اور حق کے واضح ہوجانے کے بعد بھی اتباع اختیار نہیں کیا تو اس کا مطلب ظاہر ہے کہ اس طریقہ کو ترک کیا۔

چنانچاگی آیت کے زول کا سبب بھی ایک ایسائی قصہ ہے، جیسا کہ لباب النقول میں ہے کہ حضرت عبداللہ بن سلام نے جوکہ بہودی سے مسلمان ہوئے تھے، توریت اور دوسر سے بہودی علوم کے بہت بڑے عالم تھے، اپنے دو بھیجوں سے جن کے نام سلمہ اور مہاجر تھے۔ بیفر مایا کہ بہیں اچھی طرح معلوم ہے کہ اللہ تعالیٰ نے توراۃ میں فرمایا ہے کہ میں بنی اساعیل میں ایک نبی مبعوث کرنے والا ہوں۔ جن کا نام احمد ہوگا، اور جو محف آپ پرایمان لائے گا، وہ راہِ ہدایت پر ہوگا اور جو معلون ہوگا۔ بین کرسلمہ نے تو اسلام قبول کرلیا، کیکن مہاجر نے انکار کردیا، اس بارے میں بیاگی آیت نازل ہوئی۔ اس اعتبار سے بہال تک بھی بہودیوں کے نتیجا عمال کا ذکر جاری ہے۔

جب ملت ابراہیمی دین اسلام میں مخصرے تواس کورک کرنے والے بدکار ہیں:

اور ملت ابراہیمی سے تو وہی روگردانی کرے گا جوابی ذات ہی سے احمق ہو، اور (ایسی ملت کوترک کرنے والے کو احمق کیوں نہ کہا جائے ، جس کی بیشان ہو کہاس کی بدولت) ہم نے ان (ابراہیم علیہ السلام کورسالت کے منصب کے لئے) دنیا میں منتخب کیا اور (اس کی بدولت) وہ آخرت میں بڑے الجیت والے اور لائق لوگوں میں شار کئے جاتے ہیں (جن کے لئے سے منصب کے لئے بیا متخاب اس وقت ہوا تھا) جبکہ ان سے ان کے پروردگار فرمن کے لئے سے اختیار کرو۔ انھوں نے عرض کیا کہ میں نے رب العالمین کی اطاعت اختیار کرو۔ انھوں نے عرض کیا کہ میں نے رب العالمین کی اطاعت اختیار کرنے پرہم نے آئیس نبوت کا شرف عطا کردیا۔ خواہ اسی وقت ہویا کہ عدی رفانہ کے بعد)

# اطاعت سے بل انبیاء میں عصیان کے اشکال کا جواب:

اس میں کوئی اشکال نہیں۔ معاذ اللہ عصیان اور خلاف الا عت اختیار کی تو نعوذ باللہ اس سے پہلے خالف اور عاصی سے؟ جواب سے کہ حضرات انبیاء کیم السلام پر مخالفت کا تو کسی وقت بھی احتمال نہیں۔ البتۃ ایک ایساز مانہ گذر نے کا ان پر بھی امکان ہے کہ جس میں وہ خالی الذھن رہے ہوں۔ مثلاً جب تک ہوش نہ سنجالا ہو۔ یا دلاکل کی طرف التفات نہ فر مایا ہواور ذہن کے خالی ہونے کو مخالفت وعصیان کہنا سراسر باطل ہے کہ مخالفت حقیقت کے واضح ہونے کے بعد اس پر عمل نہ کرنے کو کھا گئے ہیں۔ پہلے جب اور وہ حضرات فوراً اسے قبول کر لیتے ہیں۔ اس کہتے ہیں۔ اس مورد اور قبول کو اطاعت فر مایا گیا ہے۔ اس طرح اطاعت کے وقت سے پہلے زیادہ سے زیادہ ذہن کا خالی ہونالازم آیا۔ اور اس میں کوئی اشکال نہیں۔ معاذ اللہ عصیان اور خلاف لازم نہیں آیا۔ احجھی طرح سمجھلو۔

وَوَصَّى بِهَا إِبُرْهِمُ بَنِيهِ وَيَعْقُوبُ ، يَلَبَنِي إِنَّ اللهَ اصْطَفْى لَكُمُ الرِّيْنَ فَلَا تَمُوْتُنَّ إِلَّا وَأَنْتُمُ مُسْلِمُونَ ﴿ مَا اللَّهِ اللَّهُ اللّ

تر جمہ:اوراس کا حکم کر گئے ہیں ابراہیم علیہ السلام اپنے بیٹوں کواور یعقوب علیہ السلام بھی۔میرے بیٹو!اللہ تعالیٰ اس دین کوتمہارے لئے منتخب فرمایا ہے،سوتم بجز اسلام کے اور کسی حالت پر جان مت دینا۔

يعقوب عليه السلام في بهي اسلام بررمني وصيت كى ب:

ربط: جس ملت کافضل وشرف او پر مذکور ہوا ہے اسی کے فضل وشرف کی تاکید کے لئے حضرت ابراہیم علیہ السلام اور حضرت لیعظم علیہ السلام اور حضرت لیعظم کے معلیہ السلام کا پنی اولا دکواسی ملت کی وصیت فرمانا اس آیت میں مذکور ہے، جس میں یہود کی تقیم بھی ہے کہ تم مثل ابراہیم علیہ السلام کے بعقوب علیہ السلام کے بھی خلاف کررہے ہو۔

اوراس (ملت موصوفہ پرقائم رہنے) کا حکم دے گئے ہیں ابراہیم (علیہ السلام) اپنے بیٹوں کواور (اس طرح) یعقوب (علیہ السلام) بھی (اپنے بیٹوں کو جس کا مضمون یہ تھا کہ) میرے بیٹو! اللہ تعالی نے تمہارے لئے اسی دین (حق کی اطاعت واسلام) کو منتخب فرمایا ہے، اس لئے تم (مرتے دم تک اس کومت چھوڑنا، اور) اسلام کے سواکسی اور حالت پرجان مت دینا۔

آمُر كُنْتُمُوشُهَكَآءَ إِذْ حَضَرَيَعْقُوبَ الْمَوْتُ ﴿إِذْ قَالَ لِبَنِيْهِ مَا تَعْبُدُونَ مِنْ بَعْدِى ۚ قَالُوْالْعُبُدُ الْهَكَ وَاللهُ اَبَارِيكَ إِبْرَاهِمَ وَاسْمُعِيْلَ وَاسْطَقَ اللهَا وَّاحِدًا ۚ وَنَحْنُ لَهُ مُسُلِمُونَ ۖ

ترجمہ: کیاتم خودموجود تھے جس وقت یعقوب علیہ السلام کا آخری وقت آیا، جس وقت انھوں نے اپنے بیٹوں سے پوچھا کہتم اوگ میرے بعدکس چیز کی پرستش کرو گے؟ انھوں نے جواب دیا کہ ہم اس کی پرستش کریں گے جس کی آپ اور آپ کے بزرگ ابرا ہیم واساعیل واسحاق پرستش کرتے آئے ہیں۔ یعنی وہی معبود جو وحدہ لاشریک ہے اور ہم اس کی اطاعت پر ہیں گے۔

#### مذكوره بالاوصيت كى تاكيد:

ربط: اوپر ثابت کیا ہے کہ حضرت یعقوب (علیہ السلام) نے بھی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی طرح اپنے بیٹوں کو اسلام پرقائم رہنے کی وصیت کے مطابق ان کی اصدت فرمائی تھی۔ چونکہ یہود بلکہ نصاری بھی ان دونوں حضرات کو اور ان کی وصیت کے مطابق ان کی اولا دکو بھی یہودی یا نصرانی بتاتے تھے، جیسا کہ چند آیات کے بعد آرہا ہے۔ ﴿ اَمْرَتَقُولُونَ اِنَ اِبْرَاهِمَ وَ اِللّٰ الحجیٰ لَ وَ اللّٰهُ عِیْلُ وَ اللّٰهُ عِیْلُ وَ اللّٰهُ عِیْلُ اور اسحاق اور وَ اَللّٰ مَّنَعُ وَ کَیْعُقُونُ وَ وَ اَلْمُ اللّٰ مَا اَوْ اَلْمُ وَ اَلْمُ نَصُلُوں اِنْ اِللّٰ اللّٰہِ اَللّٰ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہُ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ

تخصیص اس وجہ سے ہے کہ بنی اسرائیل ان کی خاص اولا دہیں۔فرماتے ہیں:''کیا (تم لوگ ندکورہ بالا دعوی کسی معتبر صحیح سند کی روایت سے کرتے ہویا) تم خوداس وقت موجود تھے جب یعقوب (علیہ السلام) کا آخری وقت آیا (اور) جس وقت انھوں نے اپنے بیٹوں سے (معاہدہ کی تجدید کے لئے) بو چھا کہتم لوگ میرے (مرنے) کے بعد کس چیز کی پرستش کرو گے؟ انھوں نے (بالا تفاق) جواب دیا کہ ہم اس (ذات پاک) کی پرستش کریں گے جس کی آپ اور آپ کے بررگ (حضرات) ابراہیم واساعیل واسحاق (علیہم السلام) پرستش کرتے آئے ہیں۔ یعنی وہی معبود جو واحد، لاشریک ہے،اورہم (احکام میں) اس کی اطاعت پر قائم رہیں گے۔

تفسیر: کسی منقول امر کے دعوی کی صحت دو ہی طریقوں سے ہوسکتی ہے: یا توضیح نقل وروایت یا اپنامشاہدہ۔ یہاں دونوں ہی مفقود ہیں تو دعوی بغیر دلیل کے ہوا، بلکہ عقل کے لحاظ سے بھی اور نقل کے لحاظ سے بھی دلیل کے خلاف ہے۔

عقلی دلیل کے خلاف تواس واسطے سے کہ یہودیت اور نصر انیت حضرت موی اور حضرت عیسیٰ علیماالسلام کے بعد شروع ہوئیں۔اور یہ ذکورہ بالاحضرات ان دونوں صاحبوں سے بہت زمانہ پہلے ہیں۔جیسا کہ آیت ﴿ یَاهُ لَ الْحِتٰبِ لِمُوتُ اَبُولُونَ وَ اَلَّا نَجِیدُ اللّهِ مِنْ بَعْدِبِهِ اَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ یَاهُ لُونَٰ اِلْحَاتُ اِللّهِ مِنْ بَعْدِبِهِ اَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ وَمَا اَنْزِلَتِ التّفُولِ اللّهِ نَجِیدُ لِلّا مِنْ بَعْدِبِهِ اَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴿ وَمَا اَنْزِلَتِ التّفُولِ فَي اللّهِ مِنْ بَعْدِبِهِ اَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ لا ایم ایم کے بارے میں کیوں جت کرتے ، حالانکہ توریت اور انجیل ان کے بعد نازل کی گئیں؟ کیا پھر سمجھتے نہیں ہو؟ آلی عمران ۲۵) میں بی مضمون ہے۔

اوردلیل نقلی کے خلاف اس لئے کہ خبر صادق نیعنی قرآن کے خلاف ہے اور جو بات خبر صادق کے خلاف ہو وہ جھوٹی ہے۔ چنانچہ آ بت ﴿ قُلْءَ اَنْ تَمُّ اَعْلَمُ اَمِلِ اللّٰهُ ﴾ (آپ پوچھے: کیاتم زیادہ جانتے ہو یا اللہ؟) میں جو ابھی آ رہی ہے بہی مضمون ہے۔

### اسلام کے خاص معنی یا یہودیت ونصرانیت کے عام معنی کے شبہ کا جواب:

اگرکوئی پیشبہ ظاہر کرے کہ اس طرح اسلام رسول اللہ مِسَالِیَ اِللّٰہِ اِسْلاَم کے وقت سے شروع ہوا ہے اور آپ ان حضرات سے بہت بعد میں ہیں، پھر اسلام ان حضرات کی ملت کسے ہوسکتی ہے؟ اس کا جواب اوپر ظاہر ہو چکا ہے، جہاں اسلام کے معنی: حق کی اطاعت بیان کئے گئے ہیں، جس سے تمام انبیاء کیہ م السلام کا ملت اسلام پر ہونا ثابت ہے۔ بخلاف یہودیت یا نصرانیت کے کہوہ خاص طور سے توریت یا انجیل کے فد جب کے نام ہیں، اور اگر کوئی اس کو لفت کے اعتبار سے عام کہنے نصرانیت کے کہوہ خاص طور سے توریت یا انجیل کے فد جب کے نام ہیں، اور اگر کوئی اس کو لفت کے اعتبار سے عام کہنے لئے جس سے وہ اسلام کامرادف ہوجائے تو ہم بحث نہیں کرتے ، لیکن یہ عنی عام اتباع محمدی سے ہٹ کرنہیں ہوں گے۔ چنانچہ اس دعوی سے اتباع محمدی کوڑک کرنے میں یہود ونصاری کوکوئی فائدہ نہیں ہوگا۔ اور نہ ہی حضرت محمد مِسَالِی اللہ کا مراد ف کوئی ضرر ہوگا۔ انہی طرح سمجھلو۔

### تِلْكَ أُمُّكُّ قَدْ خَلَتْ ، لَهَامَا كَسَبَتْ وَلَكُومًا كَسَبْتُهُ ، وَلَا تُسْتَلُونَ عَبَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿

ترجمہ: بیایک جماعت تھی جوگزر چکی، ان کے کام ان کا کیا ہوا آوے گا اور تمہارے کام تمہارا کیا ہوا آوے گا اور تم سے ان کے کئے ہوئے کی پوچیز بھی تو نہ ہوگی۔

# نجات میں مقبولین کے ساتھ انتساب کا کافی نہ ہونا:

ربط: او پران سب ممروح انبیاء کاملت اسلام پر مونا اور بہود و نصاری کا اتباع محمدی کورک کرنے کی وجہ سے اس ملت سے اعراض کرنا ثابت ہو چکا تو اس سے ان کا اللہ کے نزدیک غیر مقبول ہونا بھی لازم آگیا۔گر ان لوگول کو پنیغ برول کی اولا دمیں ہونے یا فد ہب کے طور پران کی طرف منسوب ہونے کا زعم اور اس پر فخر تھا اور وہ اس انتساب کو طریقہ کی مخالفت کے باوجود قول یا حال کے لحاظ سے اپنی آخرت کی تجارت میں کافی سبھتے تھے۔ جسیا کہ آیت ﴿ وَ قَالَتِ الْبُهُودُ وَ النّصٰری نَحُنُ اَبُنُواُ اللّهِ وَاَحِبًا وُنُ ﴾ (اور یہود و نصاری دعوی کرتے ہیں کہ ہم اللہ کے بیٹے اور اس کے محبوب میں ارشاد میں اللہ کے بیٹی اللہ مونا اس کرتی ہے۔ اس لئے اس خیال کا غلط ہونا اور محض انتساب کا ناکافی ہونا ، اس آیت میں ارشاد فرماتے ہیں: 'یہ (ان بزرگوں کی ) ایک جماعت تھی جو (اپنے زمانہ میں ) گذر چکی ۔ ان کے کام ان کا کیا ہوا آئے گا۔ اور تمہارے کام تمہارا کیا ہوا آئے گا اور تم سے ان کے کئے ہوئے کے سلسلہ میں پوچھ کے بھی تو نہیں ہوگی (اور خالی ذکر بھی تو نہیں ہوگی (اور خالی ذکر بھی تو نہیں ہوگی ہو نیخا یہ تو نہیں ہوگی (اور خالی ذکر بھی تو نہیں سے تمہیں نفع ہو نیخا یہ تو دور کیا ہوئا ۔ کے اس سے تمہیں نفع ہو نیخا یہ تو دور کیا ہوئا ۔ کے اس سے تمہیں نفع ہو نیخا یہ تو دور کیا ہوئے کے سلسلہ میں پوچھ کے بھی تو نہیں ہوگی (اور خالی ذکر بھی تو نہیں مونا میں نفع ہو نیخا یہ تو دور کیا ہوئے کے سلسلہ میں پوچھ کے بھی تو نہیں ہوگی اس سے تمہیں نفع ہو نیخا یہ تو دور کیا ہوئے کے سلسلہ میں پوچھ کے بھی تو نہیں نفع ہو نیخا یہ تو دور کیا ہوئے کے سلسلہ میں پوچھ کے بھی تو نہیں نفع ہو نیخا یہ تو دور کیا ہوئے کے سلسلہ میں پوچھ کی تو نہیں ہوئی کو دور کیا ہوئی کہ تو بھی کے سلسلہ میں پوچھ کے بھی تو نہیں کو بھی تو نہیں ہوئی کی ان کے کہ ہوئی کے سلسلہ میں پوچھ کے بھی تو نہیں کی کو دور کی بات ہے کہ بو کے کے سلسلہ میں پوچھ کے بھی تو نہیں کو بیر کور کی بات ہوئی کی کور کور کی بات ہوئی کی بیر کی کور کی بات ہوئی کی کور کی بات ہے کہ کور کی بات ہوئی کی کور کی بات کے کا مور کی بات ہوئی کی کور کی بات ہوئی کی کور کی بات ہوئی کی بیر کور کی بات ہوئی کی کور کی بات ہوئی کی کور کی بور کی بات ہوئی کور کی بات ہوئی کی کور کی بیر کور کی بات کی کور کی بیر کی کور کی کور کی بیر کی کور کی بات کی کور کی کور کی کور کی

# دنیایا آخرت میں نسب کے مفید ہونے کی تحقیق:

مقبولین کے ساتھ انتساب کا نفع بخش نہ ہونا اس شخص کے لئے ہے جوقطعی عقائد میں بھی ان مقبول بزرگوں کا مخالف ہو۔اگر چہوہ طبعی طور پران حضرات سے محبت بھی رکھتا ہواور یہودونصاری ایسے ہی تھے کہ رسول اللہ مطلق آئیے ہے کی رسالت ہی کے خالف تھے،جس کے عقائد مطعی ہیں اور سب انبیاءاس کی تصدیق کرنے والے رہے ہیں۔

اور جو شخص ایسے عقائد میں موافق اوراتباع کرنے والا ہو گوئسی جزوی معاملہ میں عاصی (گنہگار) بھی ہوا یہ شخص کو اس اس انتساب کا کسی نہ کسی درجہ میں نفع بخش ہونا خواہ شفاعت سے یا محبت سے یا معیت کی بنا پرمحض مشیت سے سے خصوص سے ثابت ہے۔ اوراسی انتساب کونسب سے بھی تعبیر کیا جاتا ہے۔

 نے بھی ان کا ساتھ دیا، ہم ان کی اولاد کو بھی ان کے ساتھ شامل کردیں گے الطور ۲۱) اور آیت: ﴿ فَلَا ٱلْسَابَ بَلْبَهُمُ يَوْمَ بِنِهِ ﴾ (تواس دن ان میں آپسی رشتے نا طے ندر ہیں گے، المومنون ۱۰۱) اور آیت: ﴿ إِنَّ آکُروَکُمُ عِنْ اللّهِ الْفَعْدَ کُمْ ﴾ (اللّه کے زویکے تم میں سب سے بڑا شریف وہ ہے جو سب سے زیادہ پر ہیزگار ہو۔ الحجرات ۱۱) اور حدیث شفاعت اور حدیث المعرو مع من أحب (آدمی اس کے ساتھ ہوگا جس سے وہ محبت کرتا ہوگا) اور حدیث: یا فاطمة انقذی نفسک من النار لا أغنی عنک من الله شیئا (اے فاطمہ! اپنے آپ کو آگ سے بچاؤ ۔ میں تمہیں کسی چیز سے بے نیاز نہیں کرسکوں گا) رہاونیا میں نبتوں کا فرق تو یہ اپنے آٹار کے اعتبار سے بلاشہ بہت مصلحوں کو اپنے اندر کے ہوئے ہوئے ہے، جیسا کہ مثاہدہ ہے کیکن اپنے نسب پرتفاخر اور دو سرے کی تحقیر حرام ہے۔

وَقَالُوا كُوْنُوا هُوْدًا أَوْنَصَارِك تَهْتَكُوا وَلَا بَلْ مِلَةَ إِبْرَاهِمَ حَزِيْفًا وَمَاكَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ وَ

تر جمہ:ادر بیلوگ کہتے ہیں کہتم لوگ یہودی ہوجاؤیا نصرانی ہوجاؤتم بھی راہ پر پڑجاؤگے۔آپ کہدد یجئے کہ ہم تو ملت ِابراہیم پر دہیں گے،جس میں کجی کا نام نہیں۔اورابراہیم علیہالسلام شرک بھی نہتھے۔

يبوديت يانفرانيت كى طرف بلانے والوں كوجواب:

اوپر طمت اسلامیہ کے تق ہونے اور یہودیت و نفرانیت کے نبوت مجمدی کے دور میں نجات کا ذریعہ نہ ہونے کا ذکر ہوا ہے۔ اس آیت میں یہودیت و نفرانیت کی طرف بلانے والوں کے قول کا جواب دیا گیا ہے۔ اور یہ (یہودی و نفرانی) لوگ (مسلمانوں سے) کہتے ہیں کہتم لوگ یہودی ہوجا و (یہودیوں نے کہا تھا) یا نفرانی ہوجا و (یہنودی یا نفرانی کہی ہوتا کہ اسلام کے میں اور جواب میں) کہد دیجئے کہ ہم تو (یہودی یا نفرانی کہی نہیں ہول گے، بلکہ ) ملت ابراہیم (یعنی اسلام) پر رہیں گے جس میں کجی کا نام نہیں (بخلاف یہودیت و نفرانیت کے جس میں تجی کا نام نہیں (بخلاف یہودیت و نفرانیت کے جس میں تجی کا نام نہیں (بخلاف یہودیت و نفرانیت کے جس میں تجی کی کا نام نہیں (بخلاف یہودیت و نفرانیت کے جس میں تجی کی کی تام نہیں کہی آ چکی ہے ) اورابراہیم علیہ السلام مشرک میں تھے۔

تفسیر: اس آخر کے جملہ سے یا تو یہ تفصود ہے کہ منسوخ ہونے کے علاوہ یہودیت اور نفرانیت میں ایک خرابی یہ بھی ہے کہ اس میں شرک کی آمیزش ہوگی ہے۔ جیسا کہ آیت ﴿ وَ قَالَتِ الْیَهُودُ عُونِیرُ اللّٰہِ وَ قَالَتِ النّظری کے اللّٰہِ اللّٰہِ کہ (اور یہود نے کہا عزیر اللّٰہ کے بیٹے ہیں اور نصاری نے کہا میں اللّٰہ کے بیٹے ہیں۔التوبہ ۳) وغیرہ سے معلوم ہوتا ہے اور حضرت ابراہیم علیہ السلام خالص تو حید پر نتھے۔اس لئے بھی یہودیت ونفرانیت یا عیسائیت اختیار کرنے کے قابل نہیں رہیں۔اس صورت میں یہ جملہ خودایک مستقل دعوی کی دلیل ہوجائے گا۔ یا پھرعرب کے مشرکوں پر

رد کرنامقصود ہے جو کہ ملت ابراہیمی کے بعض اعمال مثلاً ختنہ اور حج وغیرہ کی وجہ سے خود کو ملت ِ ابراہیمی کامتیع سمجھتے تھے تو یہود ونصاری کے ساتھ ان کے خیالات کو بھی روفر مادیا۔ جب کہتم میں اور حضرت ابراہیم میں شرک اور تو حید کا فرق ہے تو صرف بعض فروعی اعمال کے اختیار کر لینے سے اتباع کا دعوی کب صحیح ہوسکتا ہے؟

ملت ابراہیم علیہ السلام کے اتباع کے امریے اشکال کا ازالہ:

یہاں پیشبنیں ہونا چاہئے کہ جناب رسول اللہ عِللَّے اُلم اللہ عِللَٰ اللہ عِللَٰ اللہ عَلَیْ اورصاحبِ شریعتہ مستقل ہیں۔ پھرآپ کے ملت ابراہیم کی اتباع کا حکم ہے، ملت ابراہیم پر ہونے کے کیامعنی ہیں؟ اور اس سے بڑھ کر بعض آیوں ہیں جو آپ کو حضرت ابراہیم کی اتباع کا حکم ہے، اس کے کیامعنی ہیں؟ جواب بیہ ہے کہ ملت ابراہیم کی تغییر اوپر آپی ہے کہ اہل حق کی اطاعت ہے جو کہ تمام انبیاء علیم السلام میں ملت مِشترک ہے اور اطاعت میں کی خصوصیات ہر شریعت جدیدہ کے زمانہ میں بدلتی رہی ہیں، حتی کہ اب شریعت محمد یہ میں آکر مخصر ہوگئیں۔ اس طرح ملت ابراہیم شریعت محمد یہ کا ایک لقب ہے۔ اس لئے یہ کہنا کہ ہم ملت ابراہیم پر بیں گے اور تم شریعت محمد یہ کی اتباع کرو، اس امر کا مرادف اور ہم معنی ہے کہ یہ کہا جائے کہ ہم شریعت محمد یہ بر ہیں گے اور تم شریعت محمد یہ کی اتباع کا حکم فر ایا: پر رہیں گے اور تم شریعت محمد یہ کی اتباع کرو۔ انعام ۹۰) اس طرح کوئی اشکال نہیں رہا۔
﴿ فَبِهُ لَى اللہ مُن اللہ اللہ کے راستہ کی اتباع کرو۔ انعام ۹۰) اس طرح کوئی اشکال نہیں رہا۔

رہا یہ امرکہ جب ملت ابراہیم لیعنی اسلام، انبیاء کے درمیان ملت مشتر کہ ہے تواس کوملت موسی اور ملت عیسی کالقب بھی دے سکتے ہیں۔ پھر ملت ابراہیم کے لقب کی تخصیص کیوں کی گئی؟ اس کی دو وجہیں ہیں: ایک یہ کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کو یہوداور نصاری اور مشرک سب مانتے تھے، اس لئے دوسری سی بھی تعبیر میں بعض کو وحشت ہوتی ۔ دوسرے یہ کہ جناب رسول اللہ مِنْ اللهِ مِنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ مَنْ اللهِ اللهِ مَنْ اللهِ مَن اللهِ مَنْ اللهِ ا

قُولُوْآ امَنَّا بِاللهِ وَمَّا اُنْزِلَ اِلَيْنَا وَمَّا اُنْزِلَ اِلْىَ اِبْرَهِمَ وَاسْلَعِيْلَ وَاسْلَحَقَ وَيَعْقُوْبَ وَ الْاَسْبَاطِ وَمَا اُوْتِيَ مُولِى وَعِيْلِى وَمَا اُوْتِيَ النَّبِيتُوْنَ مِنْ تَرِيِّهِمْ ۚ لَا نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدِ تِمِنْهُمْ ۗ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُوْنَ⊕

ترجمہ: کہددو کہ ہم ایمان رکھتے ہیں اللہ پراوراس پرجو ہمارے پاس بھیجا گیا اوراس پربھی جوحفزت ابراہیم اور حضرت اساعیل اور حضرت اسحاق اور حضرت لیقوب علیہم السلام اور اولا دِ لیقوب کی طرف بھیجا گیا اوراس پربھی جو حضرت موٹ اور حضرت عیسیٰ علیہما السلام کودیا گیا اوراس پربھی جو پچھا ورا نبیاء میں مالسلام کودیا گیا،ان کے پروردگار کی طرف سے ،اس کیفیت ہے کہ ہم ان میں سے کسی ایک میں بھی تفریق ہیں کرتے اور ہم تو اللہ تعالیٰ کے مطبع ہیں۔

#### ملت إبراجيم كاخلاصه:

اس آیت میں ملت ابراہی کا خلاصہ اس طرح بیان فرماتے ہیں کہ مانے بغیر چارہ نہیں: (مسلمانو! یہودونصاری کے جواب میں جوتم نے اجمالاً کہا ہے کہ ہم ملت ابراہیم پر ہیں گے، اس ملت کی تفصیل بیان کرنے کے لئے) کہدوکہ (اس ملت پر رہنے کا حاصل ہے ہے کہ) ہم ایمان رکھتے ہیں اللہ پر اور اس (حکم) پر جو ہمارے پاس (رسول اللہ سِلاَ اللَّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

تفسیر جمم میں صحیفے اور کتابیں اور خالی وحی سب داخل ہیں کہ ان حضرات میں سے بعض تو صاحب کتاب ہیں، جیسے جناب رسول اللہ مِلِانْ عَلَیْہِ اِسلام اور حضرت اور حضرت ابراہیم علیہ السلام کو پچھ صحیفے ملے ہیں، جیسا کہ اس آیت میں ہے۔: ﴿ صُحُفِ اِبْرٰهِ فِیْمَ وَمُولِی ﴾ (الاعلی ۱۹)

حاصل مضمون یہ ہوا کہ دیکھو ہمارادین کیساانصاف اور ق کا دین ہے کہ سارے انبیاءکو مانتے ہیں۔ سب کی کتابول کو سپا جانتے ہیں۔ سب کے بیجروں کو برحق تسلیم کرتے ہیں۔ اگر چدا کٹر احکام کے منسوخ ہوجانے کی وجہ سے دوسری مستقل شریعت محدید پڑمل کرتے ہیں، لیکن انکاراور تکذیب کی نہیں کرتے ، برخلاف یہودیت اور نصرانیت کے کہ منسوخ ہونے کے علاوہ اب اس میں کسی کی تقدیق ہے اور کسی کی تکذیب اور اخیر جملہ میں پھراس ملت کے لقب (اسلام) کی موف کے علاوہ اب اس میں کسی کی تقدیق ہے اور کسی کی تکذیب اور اخیر جملہ میں پھراس ملت کے لقب (اسلام) کی طرف اشارہ کردیا ﴿ وَنَحْنُ لَا حُسُلِمُونَ ﴾ (ہم اس کے مطبع وفر ماں بردار ہیں) تو ایسے تن وانصاف کا دین تو ہمارے مخاطبوں کو بھی قبول کر لینا چاہئے۔

وَإِنُ امنُوا بِمِثْلِ مَا امْنَتُمْ بِهِ فَقَدِ اهْتَدَاوَا وَإِنْ تَوَلَّوا وَإِنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ مُولُ اللهُ عَلَيْ مُولُ اللهُ عَلَيْ مُرَّةً اللهُ عَلَيْ مُرْفُ

تر جمہ:سواگروہ بھی اسی طریق سے ایمان لے آویں جس طریق سے تم ایمان لائے ہوتب تووہ بھی راہ پرلگ جاویں گے اوراگروہ روگر دانی کریں تووہ لوگ تو برسر مخالفت ہیں ہی تو آپ کی طرف سے عنقریب ہی نمٹ لیس گےان سے اللہ

تعالى \_اورالله تعالى سنتے ہيں جانتے ہيں \_

# گذشته مضمون کی شاخ:

یہاں تک دین حق کا ملت ابرا ہیمی میں منحصر ہونا ٹابت ہو چکا۔ اب اس انحصار سے نکلنے والی ایک بات بیان فرماتے ہیں، اور اس کے ساتھ فریق مخالف کے حق کو قبول نہ کرنے کی صورت میں رسول اللہ ﷺ کی تسلی فرمائی جارہی ہے (جب او پر دین حق کا اسلامی طریقہ میں منحصر ہونا ٹابت ہو چکا) تواگر وہ (یہود ونصاری) بھی اسی طرح ایمان لے آئیں جس طرح تم (اہل اسلام) ایمان لائے ہوتب تو وہ بھی راہ (حق) پرلگ جائیں گے۔ اور اگر وہ (اس سے) روگر دانی کریں تو (تم ان کی روگر دانی سے کچھ تعجب نہ کرو۔ کیونکہ ) وہ لوگ تو (ہمیشہ سے) مخالفت پر کمریستہ ہیں، ہی (اور اگر ان کی مخالفت سے کچھ اندیشہ ہو) تو (سمجھ لیجئے کہ) آپ کی طرف سے ان سے جلد ہی اللہ تعالیٰ نمٹ لیس گے۔ اور اللہ تعالیٰ نمٹ لیس گے۔ اور اللہ تعالیٰ دیمہ بیں قرب وجوار کے یہود ونصاری اور دوسر سے کفارسب کو مغلوب کرویا جیسا کہ تواتر تاری نہیں، چنانچ تھوڑ نے ہی دنوں میں قرب وجوار کے یہود ونصاری اور دوسر سے کفارسب کو مغلوب کرویا جیسا کہ تواتر تاری سے شابت ہے)

## صِبْغَةَ اللهِ ، وَمَنْ آحُسَنُ مِنَ اللهِ صِبْغَةَ وَوَنَحْنُ لَهُ عَبِلُونَ اللهِ صِبْغَةَ وَوَنَحْنُ لَهُ عَبِلُونَ اللهِ

ترجمہ: ہماس حالت پررہیں گے جس میں اللہ تعالیٰ نے رنگ دیا ہے اور کون ہے جس کے رنگ دینے کی حالت اللہ تعالیٰ سے خوب تر ہو؟ اور ہم اس کی غلامی اختیار کئے ہوئے ہیں۔

### اسلام كيشرف كااظهار:

اس دین کالقب جواد پرملت ابراہیم آیا ہے، اس میں اضافت ونسبت ایک نبی کی طرف ہے (اس میں ایک شرف ہے) آگے اس کا شرف مزید ظاہر کرنے کے لئے اس کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف فرمائی جاتی ہے۔ نیز اس میں تو حد کا بھی زیادہ اہتمام ہے کہ دین کی اصلا اضافت جس کی طرف کی جائے وہ حق تعالیٰ ہی ہیں کہ نبی کی طرف نسبت تبلیغ کے واسط و تعلق ہے ہے (اے مسلمانو! کہدو کہ ہم نے جواو پرتم لوگوں کے جواب میں کہا ہے کہ ہم ملت ابراہیم پر رہیں گے، واسط و تعلق ہے ہے کہ ہم دین کی اس حالت پر رہیں گے جس میں (ہمیں) اللہ تعالیٰ نے رنگ دیا ہے (اور رنگ کی اس کام کی حقیقت سے ہے کہ ہم دین کی )اس حالت پر رہیں گے جس میں (ہمیں) اللہ تعالیٰ نے رنگ دیا ہے (اور رنگ کی طرح ہمارے رک وریشہ میں پوست کردیا ہے) اور (دوسر ا) کون ہے جس کے رنگ دینے کی حالت اللہ تعالیٰ (کے رنگ دینے کی حالت اللہ تعالیٰ (ایک رنگ دینے کی حالت اللہ تعالیٰ نہیں تو ہم نے کسی دوسرے کا دین بھی اختیار نہیں کیا )اور (اس

قُلُ اتُكَاجُونَنَا فِي اللهِ وَهُو رَبُّنَا وَ رَبُّكُهُ وَلَنَآ اَعْبَالُنَا وَلَكُوْ اَعْبَالُكُو ، وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ ﴿ اَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَهِمَ وَإِسْلِعِيْلَ وَاسْلَحَقَ وَيَعْقُوبَ وَالْاَسْبَاطَ كَانُواْ هُودًا اوْ نَطْرَى ، قُلْءَ اَنْ تَمُ اَعْلَمُ آمِرا للهُ ، وَمَنْ اَطْلَمُ مِنْ لَنُوشَهَا ذَةً عِنْدَةً مِنَ الله وومَا الله بِغَافِلِ عَنَّا تَعْبَلُونَ ﴿

ترجمہ: آپ فرماد یجئے کہ کیاتم لوگ ہم سے جمت کئے جاتے ہوتی تعالیٰ کے معاملہ میں، حالانکہ وہ ہمارااور تمہارا رب ہاور ہم کو ہمارا کیا ہوا ملے گا اور ہم کو ہمارا کیا ہوا ملے گا۔اور ہم نے صرف حق تعالیٰ کے لئے اپنے کو خالص کررکھا ہے۔ یا کہے جاتے ہو کہ ابراہیم اور اسماعیل اور اسماق اور بعقوب اور اولا دِ بعقوب یہود ونصاری تھے،اے محمد میں افرائی آئی ہم کہ ویجئے کہ تم زیادہ واقف ہویا حق تعالیٰ؟ اور ایسے مخص سے زیادہ ظالم کون ہوگا جو ایسی شہادت کا اخفاء کرے، جو اس کے یاس منجانب اللہ بہنجی ہو؟ اور اللہ تعالیٰ تمہارے کئے ہوئے سے بخرنہیں۔

#### اہل کتاب کو کیا جواب دیاجائے؟

سالقہ آ تیوں میں یہود ونصاری پر پوری طرح جمت قائم ہوچی۔ پھرجی وہ لوگ وہی وعوی بلادلیل کے جاتے ہے کہ مسلمان باطل پر ہیں، آخرے میں ان کی نجات نہیں ہوگی۔ اور ہم حق پر ہیں، کیونکہ جس طریق پہم ہیں سارے انہاءای طریق پر ہیں ہائی نے ان دونوں باتوں کی پوری طرح تحقیق فر مادی ہے۔ اب پھردوسرے انداز سے جواب کی تعلیم طریق ہے۔ آپ (ان یہود ونصاری ہے) فرمادی بحث کہ کیاتم لوگ (اب بھی) حق تعالیٰ کے معاملہ میں جمت کے جاتے ہو (کہ وہ ہمیں قیامت کے دن نہیں بخشیں گے) حالا نکہ وہ ہمارا اور تمہارا (سب کا) رب (اور مالک) ہے (تو بھر نہوں کے ہوئے یہ ہونے ہیں تو تمہار ایس کا) رب (اور مالک) ہے (تو بھر نہوں کے ہوئے یہ اور تمہار ایس ہوں اس کی محاملہ میں جمت کے جاتے ہو کہ ان آئی گؤا اللہ کا اور ہمیں ہمارا کیا ہوا ملے گا (یہاں تک تو تمہیں بھی تسلیم ہے) اور (اللہ کو نہوں کے کہ ایس تک تو تمہیں بھی تسلیم ہے) اور (اللہ کو نہوں کے کہ ایس تک تو تمہیں بھی تسلیم ہے) اور (اللہ کو نہوں کو نہوں کے کہ ایس کو نہوں کو نہوں کے کہ ایس کو تمہیں ہمی تسلیم ہے) اور (اللہ کو نہوں کے نہوں کو نہوں کے نہوں کو نہوں کے نہوں کے نہوں کو نہوں کو

انبیاء کا ملت اسلام پر ہونا ثابت کر چکے ہیں، جیسا کہ ابھی گذر چکا ہے اور جانے وہ بھی ہیں گر چھپاتے ہیں تو) ایسے خض سے زیادہ ظالم کون ہوگا جواس شہادت کو چھپائے جواس کے پاس اللہ کی جانب سے پہو نجی ہواور (اے اہل کتاب) اللہ تعالیٰ تمہارے کئے ہوئے کا مول سے بے خبر نہیں ہیں (تو جب بید صفرات یہودونصاری نہیں تھے تو تم دین کے طریقہ میں ان کے موافق کب ہوئے، پھر تمہاراحق پر ہونا بھی ثابت نہیں ہوا)

فائدہ:﴿ وَنَحُنُ لَهُ مُخْلِصُونَ ﴾: اخلاص کی خبرے کمال کا دعوی مقصود نبیں، بلکہ مذہبی مناظرہ میں اپنے دین کے طریقہ کا ظہار مقصود ہے جو کہ ضروری امرے۔

تِلْكَ أُمَّةً قَلْ خَلَتُ ، لَهَا مَا كُسَبَتُ وَلَكُوْمًا كُسُبْتُو وَلا تُشْعَلُونَ عَبَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ ﴿

ترجمہ نیایک جماعت تھی جوگزرگی ان کے کام ان کا کیا ہوا آوے گا اور تمہارے کام تمہارا کیا ہوا آوے گا اور تم سے ان کے کئے ہوئے کی یو چھ بھی تو نہ ہوگی۔

آخرت میں نجات کے لئے مقبول حضرات کی طرف انتساب کافی نہیں (مکر مضمون)

مندرجہ بالا آیات میں ﴿ وَمَنْ یَرْغَبُ عَنْ صِّلَةِ اِبْرِهِمَ ﴾ سے ﴿ وَّنَصْنُ لَهُ مُسُلِمُونَ ﴾ تک جس طرح ان حفرات انبیاعلیم السلام کا ملت ابراہیم پر ہونا اور یہود ونصاری کا اس ملت سے اعراض کرنا اور اس وجہ سے ان کا اللہ کے نزد یک غیر مقبول ہونا بیان ہوا تھا اور اس کے بعد ان لوگوں کے اس فخر وزعم کا کہ ان مقبول حضرات سے انتساب آخرت میں نجات کے لئے کافی ہے: اس کا جواب دینے کے لئے آیت ﴿ یَلْکُ اَفَیٰ ﷺ ﴾ ارشاد فر مائی گئی تھی۔ وہی مضمون غرض مختلف ہونے کی وجہ سے کہ پہلے آئیں ابتدائی جواب دینا مقصود تھا اور یہاں آخری جواب: اس مقام پر بھی وارد ہوا ہے، کیونکہ فذکورہ فخر وزعم کا پھر موقع تھا، اس لئے تاکید کی غرض سے اور ان کے اس زعم میں غلط کاری کی تجدید کے لئے وہی آیت ﴿ یَلْکُ اَفْکُ ﷺ کَ مَرر ارشاد فر ماتے ہیں۔ یہ (ان ہزرگوں کی) ایک جماعت تھی جو (اپنے زمانہ میں) گذرگی۔ ان کے کام ان کا کیا ہوا آئے گا اور تمہارے کا متہارا کیا ہوا آئے گا۔ اور تم سے ان کے کئے ہوئے کی پوچھ کھی تو نہ ہوگی (اور جب صرف ذکر بھی نہ ہوگا تو اس سے تمہیں پھر فغ کا پہو نچنا تو بہت دور کی بات ہے۔ حوالہ: اس مضمون سے متعلق فائدہ پہلے مقام پر بیان کیا جاچکا۔

سَيَقُولُ الشُّفَهَا أُمِنَ النَّاسِ مَا وَلَهُمْ عَنْ قِبْلَتِهِمُ الَّتِي كَانُوا عَلَيْهَا وَلُ يَلْهِ الْمَشْرِقُ وَ الْمَغْرِبُ ﴿ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ اللَّهِ صَرَاطٍ مُّسْنَقِيْمِ ۞

ترجمہ: اب توبیوقوف لوگ ضرور کہیں ہی گے کہ ان کو ان کے قبلہ سے جس کی طرف پہلے متوجہ ہوا کرتے تھے کس

بات نے بدل دیا۔ آپ فرماد بیجئے کہ سب شرق اور مغرب اللہ ہی کی ملک ہیں۔ جس کوخدا جا ہیں سید ها طریق بتادیتے ہیں۔ تحویل قبلہ پر شبہ کا حا کمانہ جواب:

احقرنے آیت ﴿ وَافِي ابْنَكَى َ اِبْرُهُم ﴾ کے ربط میں بیان کیا ہے کہ قبلہ کی تبدیلی کا عتراض کا جواب چندا بڑا ہی مشمل ہے۔ ان میں سے بعض اجزا تو یہاں تک مع اپنے متعلقہ مضامین کے بیان ہوتے ہوئے آئے اور بعض اجزا باقی ہیں۔ ان میں سے ایک جز حا کما نہ جواب ہے جواس آیت میں پیش کیا ہے۔ اور اس جواب کی تمہید میں ان کے جاہلانہ اعتراض کی بھی تصری فرمائی گئ ہے، جب کعبہ کے نماز کا قبلہ مقرر ہونے پر یہود کا قبلہ ترک ہوگیا تو ناگواری کی وجہ ہے، اب تو (یہ ان کے رسابق سمت ) قبلہ سے (کہ بیت المقد سے اب تو (یہ ) ہونوف لوگ ضرور ہی کہیں گے کہ ان (مسلمانوں) کو ان کے (سابق سمت ) قبلہ سے (کہ بیت المقد سی اس طرف پہلے متوجہ ہوا کرتے تھے۔ کس بات نے (دوسری سمت کی طرف) بدل دیا؟ آپ (جواب میں) فرماد یجئے کہ سب (سمتیں خواہ) مشرق (ہو) اور (خواہ) مخرب (ہو) سب اللہ ہی کی ملک ہیں (اللہ تعالی کو ما کا اختیار کرنے کی تو فی نہیں ہوتی ۔ وہ خواہ مؤواہ ملتیں وٹھونڈ ھے سیدھاراستہ ہی اعتقاد ہے۔ لیکن کچھلوگوں کو اس راہ کے اختیار کرنے کی تو فین نہیں ہوتی ۔ وہ خواہ مؤواہ ملتیں وٹھونڈ ھے بیں (البتہ) جس کو اللہ ہی (البتہ ) جی کو اللہ ہی (البتہ ) جی کو ایکن کھلوگوں کو اس راہ کے اختیار کرنے کی تو فین نہیں ہوتی ۔ وہ خواہ مؤواہ میں کو کھیں کو البتہ کی البتہ کی کو اللہ ہی (البتہ ) جس کو اللہ ہی دیا ہونے ہیں (یہ ) سیدھاراستہ ہیا دیتے ہیں۔

### احكام كى حكمتول كا كھوج لگانا كيساہے؟

جس امرکواس مقام پرصراطِ متنقیم (سیدهاراسته) کہا گیاہے، حقیقت میں سلامتی اورامن اسی راستہ میں ہے۔ اس معاملہ میں اکثر نوخیز طبیعتوں نے اس صراطِ متنقیم کوچھوڑ دیاہے اوراحکام کی علتوں کی کھوج میں لگ گئے ہیں، جن میں بعض کی غرض تو نعوذ باللہ شرعی احکام کی تو ہیں یا تکذیب اوراس پر اعتراض کرنا ہوتا ہے اور بعض کو اسی بہانہ سے مل سے اپنی جان بچانا مقصود ہوتا ہے، اور بعض کی غرض اگر چہ فاسر نہیں ہوتی لیکن قوت فہم: بلنداور دقیق وکافی نہ ہونے کی وجہ سے اس کا نتیج اکثر بددینی اور بداعتقادی فکتا ہے۔ اس مقام پر وہ شعر پھرد ہراتیا ہوں:

زباں تازہ کردن باقرار تو کھیلیجنن علت ازکار تو تترے اقرار سے تیرے اقرار سے زبان ترو تازہ رکھنا ہے تیرے کام کی علت ڈھونڈھنانہیں ہے اللہ تعالیٰ ہی تو فیق دینے والے ہیں۔

وَكَذَٰ لِكَ جَعَلَنْكُمْ أُمَّةً وَّسَطَّا لِتَكُونُوا شُهَالًا عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُو شَهِيْدًا ﴿

ترجمہ: اوراس طرح ہم نے تم کوالی ہی ایک جماعت بنادی ہے جونہایت اعتدال پر ہے، تا کہتم لوگوں کے مقابلہ

toobaa-elibrary.blogspot.com

میں گواہ ہوا ورتمہارے لئے رسول اللہ مِلِلْ اللّٰهِ مِلْلِيْ اللّٰمِ اللّٰهِ مِلْلِيْ اللّٰمِ اللّٰهِ مِلْلِيْ اللّٰمِ اللّٰهِ مِلْلِيْ اللّٰمِ اللّٰمِي اللّٰمِ اللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ الللّٰمِ اللّٰمِ اللّ

# امت محدید کی مدح:

احکام شرعی کے باب میں جس امر کواو پر صراطِ متنقیم فرمایا گیا ہے چونکد امت مجمد سے اس کو بغیر کسی چون و چرا کے اختیار کرلیا۔ اس لئے اس آیت میں بطور جملہ معتر ضہ کے اس جماعت کی مدح وستائش اور فضیلت بیان کرتے ہیں اور پھر اصل مطلب کی طرف رجوع فرما ئیں گے۔ (اے مجمد مطابیق این کے انتاع کرنے والو!) اس طرح ہم نے تہ ہیں ایک ایک ہی جماعت بنادیا ہے جو (ہر پہلو سے) نہایت اعتدال پر ہے، تا کہ (دنیا میں شرف وا تمیاز حاصل ہونے کے علاوہ آخرت میں بھی تمہار ابر واشرف ظاہر ہوکہ) تم (ایک بڑے مقدمہ میں جس میں ایک فریق حضرات انبیاعیہ مالسلام ہول گے اور دوسرافریق ان کی مخالف تو میں ہوں گی۔ ان مخالف) لوگوں کے مقابلہ میں گواہ (تبحویز) ہواور شرف بالائے شرف بیک تہاری شہادت کے دوسرافریق ان کی تقدیق ہونے کی تقدیق ہونے کے لئے رسول اللہ میں گواہ ہوں (اور اس شہادت سے تمہاری شہادت کے معتر ہونے کی تقدیق ہو۔ پھر تمہاری شہادت سے اس مقدمہ کا حضرات انبیاعیہ مالسلام کے تی میں فیصلہ ہو۔ اور مخالف معتر ہونے کی تقدیق ہوں۔ اس امر کا علی درجہ کی عزت ہونا ظاہر ہے۔

فاکرہ: حدیثوں میں اس کی بہی تفسیر آئی ہے کہ گذشتہ امتوں کے کفار ، حق تعالیٰ سے کہددیں گے کہ جمیں آپ کے احکام کی اطلاع ہی نہیں ہوئی ، جبکہ انبیاء کیے ہم السلام دعوی کریں گے کہ ہم نے اطلاع دیدی تھی ، جب انبیاء سے گواہ طلب کئے جائیں گے وہ کنیں گے تو وہ حضرات امت محمدیہ کے لوگوں کو اپنا گواہ بتا کیں گے۔ اور جب اس امت کو بلا کر پوچھا جائے گاتو یہ انبیاء کے حق میں گواہی دیں گے۔ ان سے سوال کیا جائے گا کہ جمیں کسے معلوم ہوا؟ وہ کہیں گے کہ جمیں رسول اللہ مطلاق کے ذریعہ اس واقعہ کے جب کا خاتمہ کرنے کے ذریعہ اس واقعہ کے جب کا خاتمہ کرنے کے ذریعہ اس واقعہ کے جب کو بلا کر ان گواہوں کے معتبر ہونے سے متعلق سوال ہوگا۔ آپ ان کے معتبر اور قابل شہادت کے کہ تصدیق فرما کیں گے۔ اس بی تعلق سوال ہوگا۔ آپ ان کے معتبر اور قابل شہادت کے کہ تصدیق فرما کیں گے۔ اس براتھم الحاکمین کے اجلاس سے فیصلہ کردیا جائے گا۔

اس روایت پر جوتفسیر کی بنیاد ہے بظاہر چندشبہات ہوسکتے ہیں:

اول: یہ کہ امت محمد بیا نبیاء سے زیادہ عظیر نہیں ہیں، پھران کی سچائی کوان کی شہادت سے ٹابت کرنے کے کیامعنی ہیں؟ جواب: یہ ہے کہ زیادہ معظیر تو وہی حضرات ہیں کیکن چونکہ وہ اس مقدمہ میں فریق ہوں گے، لہذا دوسرے گواہ در کار ہوں گے، گودہ ان سے ادنی ہوں، البتہ معظیر ہوں۔ چنا نچہ دنیا کی عدالتوں میں بھی رات دن یہی مل دیکھا جاتا ہے کہ اگر تحصیلدار جوخود بھی صاحب اجلاس ہوتا ہے کسی گستاخ اور مخالف چپراسی کا کسی مقدمہ میں فریق بن جائے تو جا کم اعلیٰ کے اجلاس میں تحصیلدار ہے گواہ طلب کئے جا کیں گے، گووہ تحصیلدار سے ادنی درجہ کے ہوں۔

دوسرا: شبہ بیہ ہے کہ وہ لوگ امت محمد بیری شہادت پر بھی تو کہہ سکتے ہیں کہ جب ہم نعوذ باللہ انبیا ءکوسچانہیں سبحتے تو ان لوگوں کو کیوں سبحصیں گے؟

اس کا جواب میہ ہے کہ بیا مربھی دنیوی عدالتوں کے معاملہ سے بچھ میں آسکتا ہے، گواہوں پرالی اجمالی جرح کرنے کا مدعاعلیہ کواختیار نہیں ہوتا۔ مثلاً مقدمہ میں وہ چپراسی حاکم اعلیٰ سے بنہیں کہ سکتا کہ جب میں تحصیلدارصا حب کوسچا نہیں مانتا توان کے اس گواہ کو کیوں سچا مانوں گا۔ بالحضوص اگر وہ گواہ بھی سرکاری آ دمی ہو، جبیبا کہ اس روز امت مجمد میہ کوگھ اس کوگھ اس کو اسی حیثیت سے گواہی میں پیش کئے جا کیں گے۔

تیسرا: شبہ بیہ ہے کہ جب امت محمد بیے اس واقعہ کواپنی آنکھوں سے نہیں دیکھا تو اول توبیشہادت کیسے دیں گے؟ پھروہ لوگ اس پراچھی خاصی جرح کر سکتے ہیں۔

اس کا جواب ہے ہے کہ شہادت کا مقصد یقین کے لئے مفید سے طریقہ سے یقین کا حاصل ہوجانا ہے، جومحسوسات بغیر وی کے ثابت ہیں،ان میں بیطریقہ مشاہدہ میں منحصر ہے،اس لئے وہاں شہادت کا مدار مشاہدہ ہے اور زیر بحث معاملہ میں اگر چہ واقعہ محسوسات سے تعلق رکھتا ہے، لیکن وجی کے ذریعہ ثابت ہونے کی وجہ سے وحی کے ذریعہ اس کا یقین حاصل ہے، جوشہادت کا اصل مدار ہے، لہٰذا ہے گواہی برمحل ہے، جس میں جرح کی کوئی گنجائش نہیں ہے۔

جیسے کوئی ڈاکٹر کسی مردہ کود کھے کرجس کے بدن پرزخم وغیرہ کوئی ظاہری علامت نہ ہواپنی فنی مہارت کی بنیاد پر کہہدے کہ بیٹے کوئی ڈاکٹر کسی سخت چوٹ کی وجہ سے مراہے۔اوراس بنا پر قاتل کی تحقیقات کا سرکاری حکم ہوجائے تو باوجود بیکہ اس موقع پرڈاکٹر کی گواہی واقعہ کے معائنہ کی بنا پڑ ہیں ہے، لیکن چونکہ تجے قواعد کے ذریعہ بخت چوٹ شخیص کی گئی، اس لئے اس کا اعتبار کیا گیا۔

اوررسول الله ﷺ کیشہادت کا فاکدہ معلوم ہوئی چکاہے، اس میں کسی سوال کی گنجائش ہیں رہی۔ اور''ہر پہلوسے معتدل'' کی جو بات کہی گئی اس کا مصداق مثلاً خاص طور سے تحویل قبلہ کے اس تھم میں ہے ہے کہ وہ نہ تواہیے عام ذہن کے حال ہیں کہا گراد کام کی علت بتائی جائے تب بھی نہ بھی اور نہ ہی ایسے فلسفی ہیں کہا گر حکمت نہ بتائی جائے تواس کو طے کئے بغیر تھم ہی کو و نہ مان لیا۔ آگے چل کر بعض حکمتیں بتادیں توان کو جان لیا، اور جو محفی ایسی معتدل طبیعت کا مالک ہوگا وہ ضرورا چھا ہوگا۔ اس لئے دنیا وآخرت میں صاحب عزت و شرف ہوگا۔

وَمَا جَعَلْنَا الْقِبْلَةَ النِّتِي كُنُتَ عَلَيْهَا اللَّالِنَعْلَمَ مَنْ يَنْبَعُ الرَّسُولَ مِمَّن يَنْفَلِبُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَل اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّه ترجمہ: اورجس سمت قبلہ پرآپ رہ چکے ہیں وہ تو محض اس لئے تھا کہ ہم کو معلوم ہوجادے کہ کون رسول اللہ سَلِیکَیکِیْم کا ابتاع اختیار کرتا ہے اور کون یہ ہے۔ اور یہ قبلہ کا بدلنا ہوا بڑا تھیل مگر جن لوگوں کو اللہ تعالیٰ نے ہدایت فر مائی ہے۔ اور اللہ تعالیٰ ایسے نہیں ہیں کہ تمہارے ایمان کوضا کئے کر دیں۔ واقعی اللہ تعالیٰ تو لوگوں پر بہت ہی شفیق مہریان ہیں۔

### اصل موضوع كى طرف رجوع:

(اوراصل میں تو ہم نے شریعت محربہ کے لئے کعبہ ہی کوقبلہ جویز کررکھا تھا) اور قبلہ کی جس ست (یعنی بیت المقدس) پرآپ (چندروز قائم) رہ چکے ہیں، وہ تومحض اس (مصلحت کے) لئے تھی کہ میں (ظاہری طور پر بھی)معلوم ہوجائے کہ (اس کے مقرر ہونے یابد لنے سے یہوداور غیریہود میں سے) کون رسول الله میلانظی ایک اتباع اختیار کرتا ہے اور کون چیچے کو ہٹتا جا تا ہے (اور نفرت اور مخالفت کرتا ہے؟ اس امتحان کے لئے اس عارضی قبلہ کومقرر کیا تھا، پھراصل قبلہ ہے اس کومنسوخ کردیا) اور بیقبلہ کا بدلنا (انحراف کرنے والوں پر) بڑا گراں ہوا (ہاں) سوائے ان لوگول کے جنہیں اللہ تعالی نے (سید ھے راستہ کی) ہدایت فرمائی ہے۔ (جس کا بیان اوپر آچکا ہے کہ احکام الہی کو بغیر کسی چوں وجرا کے قبول كرلينا) انہيں كچھ بھى گران نہيں ہوا (جيسا پہلے اس كو حكم اللي سمجھتے تھے، اب اس كو سمجھنے لگے ) اور (ہم نے جو كہا ہے كہ بیت المقدس قبله غیراصلی تھا تواس سے کسی کے دل میں بی خیال بیدانہ ہوکہ پھر تو جتنی نمازیں اس طرف رخ کر کے پڑھی ہیں،ان میں نواب بھی کم ملا ہوگا۔ کیونکہ وہ اصلی قبلہ کی طرف نہیں تھیں،تواپیا وسوسہ دل میں نہلا نا۔ کیونکہ)اللہ تعالیٰ ایسے نہیں ہیں کہتمہارےایمان (کے متعلق اعمال،مثلاً نماز کے ثواب) کوضائع (اور ناقص) کردیں (اور) واقعی اللہ تعالیٰ تو (ایسے) لوگوں پر بہت ہی شفق (اور) مہربان ہیں (توایسے شفق مہربان پریگمان کب ہوسکتا ہے، کیونکہ سی قبلہ کا اصلی یا غیراصلی ہوناتو ہم ہی جانتے ہیں ہم نے تو دونوں کو ہمارا حکم مجھ کر قبول کیا۔اس لئے تواب بھی کسی کا کم نہ ہوگا) فائدہ بمفسرین نے لکھاہے کہ بیت المقدس کا قبلہ بنتا بعض اہل عرب پر گراں گذراتھا کہ وہ کعبہ کو مانتے تھے اوراس کا منسوخ ہونا یہود کے لئے گراں ہوا، کہ وہ کعبہ کونہ مانتے تھے جتی کہ بعض ضعیف العقیدہ لوگ اسلام ہے بھی پھر گئے تھے۔

# لنعلم كي عجيب تفسير:

اور یہ جو کہا گیا کہ ' ظاہری طور پر' تو اس کی وجہ یہ ہے کہ تن تعالیٰ کوسب امور حقیقت میں پہلے سے معلوم ہیں اور
اہل حق مجمل طور پر اس کا یقین بھی رکھتے ہیں لیکن چونکہ بندوں کوظہور یا وقوع سے پہلے خوداس واقعہ کاعلم نہیں ہوتا اس
لئے عین اور تفصیل کے ساتھ خاص طور پر بیاع تقاونہیں ہوتا کہ بیدواقعہ اللہ کے عاصہ میں تھا اور ظہور اور وقوع کے
بعد یہ تھم بھی کر دیا جاتا ہے۔ چنانچہ ظاہری طور پر علم ہونے سے یہی مراد ہے ( یعنی بیرجاننا بندوں کے فصیلی علم کے اعتبار

اوراس کی ایک تقریر یہ بھی ہوسکتی ہے جوتفیر مظہری میں ہے کہ شیخ ابومصور رحمہ اللہ کہتے ہیں کہ آیت کے معنی یہ ہیں کہ جس چیز کوہم پہلے سے اس طرح جانتے تھے کہ وہ وجود میں آئے گی ،اس کوہم عملاً موجود دیکے لیں۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ جن چیز وں کا وجود عمل میں لانا چاہتے ہیں ان کا ازل میں اس طرح تو علم ہے کہ اس کوفلاں وقت میں وجود میں لاؤں گا۔لیکن یہ کہنا سے خہیں ہوگا کہ اس کوازل میں ایس چیز وں کا اس طرح علم تھا کہ وہ فی الحال موجود ہے ، کیونکہ جب وہ واقع میں موجود نہیں تو اس کوخلاف واقع موجود فی الحال کیسے جان سکتا ہے ،اور یہ تبدیلی معلوم میں ہوئی ہے ،علم میں نہیں۔اب اس میں کوئی اشکال نہیں رہا (اس صورت میں جانا اللہ کے اعتبار سے ہے ،گرحدوث معلوم میں ہے ،اللہ کے علم میں نہیں)

قَلْ نَرْكَ تَقَلَّبُ وَجُهِكَ فِي السَّمَاءِ، فَكَنُولِيَنَكَ قِبْلَةً تَرْضُهَا ـ فَوَلِ وَجُهَكَ شَطْرَالْسُجِي الْحَرَامِ وَحَيْثُ مَا كُنُتُمُ فَوَلَوُّا وُجُوْهَ كُمُ شَطْرَةً ﴿ وَإِنَّ الَّذِينَ اُوْتُوا الْكِتْبَ لَيَعْلَمُونَ اَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ تَرْبِهِمْ ﴿ وَمَا اللّهُ بِعَافِلِ عَبّا يَعْمَلُونَ ﴿

ترجمہ: ہم آپ کے منہ کابار بار آسان کی طرف اٹھناد کھے رہے ہیں، اس لئے ہم آپ کواسی قبلہ کی طرف متوجہ کردیں گے جس کے لئے آپ کی مرضی ہے، پھر اپنا چہرہ مسجد حرام کی طرف کیا سجیجئے۔ اور تم سب لوگ جہاں کہیں بھی موجود ہوا پنے چہروں کواسی کی طرف کیا کرو۔ اور بیابل کتاب بھی یقینا جانے ہیں کہ یہ بالکل ٹھیک ہے ان کے پروردگار کی طرف سے۔ اور اللہ تعالی ان کی ان کا رروائیوں سے پچھ بے خبر نہیں ہے۔

ربط: حاکمانہ جواب دینے کے بعداب حکیمانہ جواب شروع ہوتا ہے، جس میں کئی حکمتوں کی طرف اشارہ ہے: تحویل قبلہ کی پہلی حکمت:

(آپ جودل سے کعبہ کے قبلہ ہونے کی خواہش رکھتے ہیں اوروی کی امید میں بار بار آسان کی طرف نگاہ اٹھا کربھی درکھتے ہیں کہ شاید فرشتہ تھم لے آئے۔ تو) ہم آپ کے منہ کا (یہ) بار بار آسان کی طرف اٹھنا دیکھ رہے ہیں (اور چونکہ ہمیں آپ کی خوشی پوری کرنامنظور ہے) اس لئے ہم (وعدہ کرتے ہیں کہ) آپ کواس قبلہ کی طرف متوجہ کردیں گے، جس کے لئے آپ کی مرضی ہے (لو) پھر (تھم ہی دیئے دیتے ہیں کہ اب سے آپ) اپنا چہرہ (نماز میں) مجوجرام (کعبہ) کی طرف کیا تیجئے۔ اور (یہ تھم کوئی مخصوص نہیں ہے، بلکہ عام قانون ہے کہ) تم سب لوگ (پیغیر بھی اورامتی بھی جہال کہیں بھی موجود ہوں خواہ مدینہ میں یا کسی اور جگہ تی کہ خود بیت المقدس کے اندر بھی ہر جگہ نماز کی حالت ہیں) اپنے چہروں کواس (مجدحرام) کی طرف کیا کرو۔ اور (اس قبلہ کے مقرر ہونے کے متعلق ) یابال کتاب بھی (بالعموم اپنی کتابوں کی پیشین گوئی کی وجہ سے بنی آخرالز ماں کا قبلہ اس طرح ہوگا) یقینا جانے ہیں کہ یہ (تھم) بالکل ٹھیک ہے۔ اور (ان کے پیشین گوئی کی وجہ سے مانے نہیں ہیں) اور اللہ تعالی ان کی ان کارروائیوں سے پچھ پروردگار کی طرف سے ہے۔ (گرعنا داور دشمنی کی وجہ سے مانے نہیں ہیں) اور اللہ تعالی ان کی ان کارروائیوں سے پچھ

بے خبر ہیں۔

اس آیت ہے بیت المقدس کا بطور قبلہ منسوخ کرنا اور کعبہ کومقرر کرنا منظور ہے، اور باوجود یکہ بیت کم اس آیت میں موجود ہے پھر بھی اس کے جزاول میں وعدہ فرمایا گیا تا کہ وعدہ کے بارے میں سن کراول وعدہ کی خواہش ہواور بعد میں انتظار کے ساتھ ساتھ وعدہ کے پورا ہونے ہے، دوسری خوشی ہوتو دوگئی مسرت ہوجائے اور بیہ سرت انگیز طرز اس مقام کے زیادہ مناسب ہے کہ اس میں ایک تھم کے ساتھ ساتھ آپ کی رضا بھی بیان کی گئی ہے۔ اس حکمت کا حاصل بیہ ہوا کہ ہمیں آپ کی خوشی منظور تھی اور آپ کی خوشی کعبہ کے قبلہ مقرر کردیا۔
ہمیں آپ کی خوشی منظور تھی اور آپ کی خوشی کعبہ کے قبلہ مقرر ہونے میں دیکھی ، اس لئے ہم نے اس کو قبلہ مقرر کردیا۔
دہا ہیا مرکہ آپ کی خوشی اس میں کیوں تھی؟ تو اس کی وجہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ آپ کی نبوت کی علامات میں سے ایک علامت میں ہیں اس کے مطابق خواہش پیدا فرمادی۔
فرمادی۔

وَلَيِنَ اَتَيْتَ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتْبَ بِكُلِّ ايَةٍ مَّا تَبِعُوا قِبْلَتَكَ ، وَمَّا اَنْتَ بِتَابِعِ قِبْلَتَهُمْ ، وَلَيِنِ النَّهُ عَنَ الْعِلْمِ إِنَّاكَ مَنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ وَمَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعِ قِبْلَةَ بَعْضِ ، وَلَيِنِ النَّعْتَ اهْوَاءَ هُمْ مِّنَ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ وَمَا بَعْضُهُمْ بِتَابِعِ قِبْلَةَ بَعْضِ ، وَلَيِنِ النَّعْتَ اهْوَاءَ هُمْ مِّنَ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّكَ الْعَلِمِ إِنَّا لَهُ مِنَ الْعِلْمِ إِنَّانَ الْطَلِمِ أَنِي الْتَعْلِمِ اللَّهِ الْعَلِمِ الْعَلِمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ اللَّهِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ اللَّهِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ اللَّهِ اللَّهِ الْعَلْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ اللَّهُ الْعَلْمُ الْعَلْمِ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ مَن الْعُلْمِ الْعَلْمِ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ الْعُلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمِ اللَّهِ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعَلْمُ الْعَلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ اللَّهُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعَلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمِ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمِ الْعُلِمِ الْعُلْمِ الْعُلِمِ الْعُلْمُ الْعُلُمُ الْعُلُمِ الْعُلْمِ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعِلْمُ الْعُلْمِ الْعُلْمِ الْعُلْمُ الْعُلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمِ الْعُلْمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ الْعُلِمُ اللَّهِ الْعُلِمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعِلْمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ اللْعِلْمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ اللْعِلْمُ اللْعُلِمِ اللْعِلِمُ اللْعُلِمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ الْعِلْمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ الْعُلِمُ اللْعُلِمُ الْعُلُمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ الْعُلِمُ

ترجمہ: اوراگرآپ اہل کتاب کے سامنے تمام دلیلیں پیش کردیں جب بھی بیآپ کے قبلہ کو قبول نہ کریں اور آپ بھی ان کے قبلہ کو قبول نہیں کر سکتے ، اور ان کا کوئی فریق بھی دوسرے کے قبلہ کو قبول نہیں کرتا۔ اور اگر آپ ان کے نفسانی خیالات کو اختیار کرلیں آپ کے پاس علم آئے بیچھے تو یقینا آپ ظالموں میں شار ہونے لگیں۔

ربط: اوپرفرمایا ہے کہ وہ اہل کتاب اس قبلہ کاحق اور اللہ کی جانب سے ہونا دل میں جانتے ہیں۔آ گے ان کاعناداور وشمنی کی بنیاد پر نہ ماننا بیان فرمایا جاتا ہے۔

### قبلہ کے مکم کے بارے میں اہل کتاب کاعناد:

اور (ان لوگوں کے سب کچھ بچھنے کے باوجودان کی ضد کی بیحالت ہے کہ ) اگر آپ (ان) اہل کتاب کے سامنے کتام (دنیا بھر کی) دلیوں (جمع کر کے) پیش کردیں، تب بھی بیر (بھی) آپ کے قبلہ کو قبول نہ کریں اور (ان کی موافقت کی امیداس کئے نہیں رکھنی چاہئے کہ آپ کا قبلہ بھی منسوخ ہونے والانہیں، اس لئے ) آپ بھی ان کے قبلہ کو قبول نہیں کرسکتے (اس لئے کوئی صورت موافقت کی باقی نہیں رہی ) اور (جیسا کہ ان اہل کتاب کوآپ سے ضد ہے، ان میں آپ میں جس بھی موافقت نہیں ہے، کیونکہ (ان کا کوئی فریق بھی دوسرے کے قبلہ کو قبول نہیں کرتا) مثلاً یہود نے بیت المقدی لے میں بھی موافقت نہیں ہے، کیونکہ (ان کا کوئی فریق بھی دوسرے کے قبلہ کو قبول نہیں کرتا) مثلاً یہود نے بیت المقدی لے کھا تھا اور نصاری نے مشرق کی سمت قبلہ بنار کھا تھا ) اور (خدانخواست آپ تو کسی طرح ان کے قبلہ کو جومنسوخ ہو چکا اور غیر

شری ہے، لے بی نہیں سکتے کیونکہ) اگر آپ ان کے (ان) نفسانی خیالات کو (اگر چہوہ اصل میں تھم آسانی رہے ہوں،
لیکن اب منسوخ ہوجانے کی وجہ سے ان پڑمل کرنامحض نفسانی تعصب ہے، اس لئے اگر آپ ایسے خیالات کو) اختیار
کرلیں (اوروہ بھی) آپ کے پاس علم (قطعی یعنی وحی) آنے کے بعدتو یقینا آپ (نعوذ باللہ) ظالموں میں شار ہونے
لیس (جوکہ نافر مان ہیں اور آپ کے معصوم ہونے کی وجہ ہے، آپ کا ظالم ہونا محال ہے۔ اس لئے یہ امر کہ آپ ان کے
خیالات کو کہ جن میں ان کا قبلہ بھی شامل ہے، قبول کرلیں محال ہے)

الَّذِيْنَ اتَيْنَهُمُ الْكِتْبَ يَعْرِفُونَ لَا لَيْمِ فُونَ ابْنَاءُهُمُ وَإِنَّ فَرِيْقًا مِّنْهُمْ لَيَكْتُمُونَ الْحَقَّ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ اللَّهِ مِنَ الْمُهُ تَرِيْنَ ﴾ الْحَقُّ مِنَ الْمُهُ تَرِيْنَ ﴾ الْحَقُّ مِنَ الْمُهُ تَرِيْنَ ﴾

ترجمہ: جن لوگوں کوہم نے کتاب دی ہے، وہ لوگ رسول اللّٰد کوالیا پہچانتے ہیں جس طرح اپنے بیٹوں کو پہچانتے ہیں۔اور بعضےان میں سےامر واقعی کو باوجود میکہ خوب جانتے ہیں،اخفاء کرتے ہیں۔ بیامر واقعی منجانب اللّٰہ ہے،سو ہرگز شک وشبہ لانے والوں میں شارنہ ہوتا۔

ربط: اوپراہل کتاب کے مسلمانوں کے قبلہ کو دل میں حق جانے اور زبان سے نہ مانے کا ذکر تھا۔ آگے انہی اہل کتاب کے صاحب قبلہ کو یعنی جناب رسول اللہ مِیلائی ایک کا کی اس کے صاحب قبلہ کو یعنی جناب رسول اللہ مِیلائی ایک کا کا کا عناو:
رسول اللہ مِیلائی کی معاملہ میں اہل کتاب کا عناو:

جن لوگوں کوہم نے کتاب (توریت وانجیل) دی ہے۔وہ لوگ رسول اللہ سِلِلْیَا یَیْلِ کو (ان کتابوں میں درج بشارتوں کی وجہ سے بحثیت رسول) ایبا (بغیرشک وشہ کے) پہچانے ہیں جیسے اپنے بیٹوں کو (ان کی صورت سے) پہچانے ہیں (کہ بیٹے کی صورت و کیوکر بھی کسی باپ کوشبہ بیں ہوتا کہ یہ کون خفس ہے، گر پہچانے کے بعد بھی بیسب لوگ مسلمان نہیں ہوتے ، بلکہ بعض تو ایمان لے آئے ) اور ان میں سے بعض لوگ (ایسے ہیں کہ اس) امر واقعی کو باوجود یکہ خوب جانے ہیں (چاربھی) چھپاتے ہیں (حالانکہ) یہ امر واقعی اللہ کی جانب سے (ثابت ہو چکا) ہے،سو (ایسے واقعی امر میں جو اللہ کی طرف سے ثابت ہے ہرایک فردسے کہا جاسکتا ہے کہ) ہرگزشک وشبدلانے والوں میں شارنہ ہونا۔

تفسیر: رسول الله میلانی کے بہچانے کو جوبیٹوں کے بہچانے سے تشبید دی ہے، اس میں ایک بنا پر اہل علم کواورا یک بنا پرغیراہل علم کوشبہ ہوسکتا ہے کہ بعض اوقات بعض وجوہ سے بیٹے کے بیٹا ہونے میں شبہ ہوجا تا ہے۔ چنا نچہ واقعات اس پر شاہد ہیں۔ اور حضرت عبدالله بن سلام جو پہلے بڑے علماء یہود میں سے تصاور پھر حضور میلانے کیا ہے کے حالی ہونے کا شرف حاصل کیا، ایک بار حضرت عمرضی الله عنہ کے سوال کے جواب میں فرمایا کہ بیوی میں تو خیانت کا بھی اختمال ہے، جس سے میٹا ہونے میں شبہ ہوسکتا ہے، مگر آپ کی نبوت میں تو اتنا بھی شبہیں۔ اس طرح امریقینی کی بیت شبید استنباہ کے احتمال کے امر کے ساتھ ہوئی،جس سے مشبہ کا بقینی ہونا کمزوروست ہوگیا۔

احقر نے اس شبہ کو دور کرنے کی غرض سے بین القوسین (بریکٹ میں) اس قید'' ان کی صورت سے' کا اضافہ کر دیا جس سے جواب اچھی طرح واضح ہوگیا کہ تشبیہ میں بیٹے کا بیٹا ہونا ملحوظ نہیں، بلکہ بیٹے کی صورت ملحوظ ہے، تو چونکہ بیٹا گود میں پرورش پا تا ہے، ہروفت آ دمی کو دیکھتا ہے، اس لئے عادت کے طور پر اس کی صورت میں کسی باپ کوشبہ ہیں ہوتا، کہ یہ فلال لڑکا ہے یا فلال ۔ چنانچ تفسیر کے دوران اس کی توضیح بھی کر دی گئی۔

اوراس نکته کی وجہ سے بیٹیوں کو پہچانے سے تشبیہ نہیں دی گئی، کیونکہ عام طور سے بیٹا زیادہ پیارا ہوتا ہے۔ باپ اس کو اپنے ساتھ زیادہ رکھتا ہے، اوراس نکته کی وجہ سے بیٹییں فر مایا کہ جیسے اپنی ذات کو جانتے ہیں، کیونکہ بھی بھی انسان پرانیا زمانہ بھی گذرتا ہے جس میں اسے اپنی معرفت حاصل نہیں ہوتی، جیسا کہ بالکل بے ہوشی کی عمر۔ بخلاف اپنے بیٹے کے کہ وہاں اس کی نوبت نہیں آتی ۔ یہ سب باتیں تفسیر روح المعانی میں ہیں۔

وَلِكُلِّ وِّجُهَةٌ هُوَمُولِيْهَا فَاسْتَبِقُوا الْخَيْرَاتِ أَ اَيْنَ مَا تَكُونُوْا يَأْتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيْعًا وَإِنَّ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ

ترجمہ: اور ہرخض کے واسطے ایک ایک قبلہ رہاہے جس کی طرف وہ منہ کرتا رہاہے ، سوتم نیک کا موں میں تگا پوکر وہتم خواہ کہیں ہوگے ، اللہ تعالیٰ ترامر پر پوری قدرت رکھتے ہیں۔اور جس جگہ ہے خواہ کہیں ہوگے ، اللہ تعالیٰ تم سب کو حاضر کر دیں گے، بالیقین اللہ تعالیٰ ہرامر پر پوری قدرت رکھتے ہیں۔اور جس جگہ ہے بھی آپ باہر جاویں تو اپنا چہرہ مسجد حرام کی طرف رکھا سیجئے۔اور بیہ بالکل حق ہے من جانب اللہ اور اللہ تعالیٰ تمہارے کئے ہوئے کا موں سے اصلاً بے خبر نہیں۔

### تحويل قبله مين دوسري حكمت:

اور (تحویل قبلہ میں دوسری حکمت ہے کہ اللہ تعالی کا پیطریقہ رہا ہے کہ) ہر (فرہب والے) مخص کے واسط ایک الگ قبلہ رہا ہے، جس کی طرف وہ (عبادت میں) منہ کرتا رہا ہے (چونکہ شریعت محمد ہے ہی ایک مستقل دین ہے) اس لئے اس کا بھی ایک خاص قبلہ ہوگیا۔ جب حکمت سب پر ظاہر ہوچی ، تو (اے مسلمانو!) تم (اب اس بحث کوچھوڑ کردین کے اس کا بھی ایک خاص میں سبقت لے جانے کی سعی وکوشش کرو کیونکہ ایک دن اپنے مالک سے سابقہ پڑنا ہے، چنانچہ) تم خواہ کہیں بھی ہوگے، کیکن اللہ تعالی تم سب کو (اپنے اجلاس میں) حاضر کردیں گے (اس وقت نیکیوں پر جزااور برے اعمال پر سزا ہوگی اور ) یقنینا اللہ تعالی ہر (امر پر پوری قدرت رکھتے ہیں اور (اس حکمت کا تقاضہ بھی یہی ہے کہ جس طرح حضر یعنی کعبہ میں رہتے ہوئے کعبہ کی طرف رخ ہوتا ہے ، اس طرح اگر مدینہ سے یا اور کہیں سے ) جس جگہ سے بھی ( کہیں سفر میں )

آب باہر جائیں تو (بھی نماز میں) اپناچہرہ متحد حرام (بعنی کعب) کی طرف رکھا کیجئے (غرض یہ کہ سفر و حضر سب حالتوں کا یہی قبلہ ہے) اور (قبلہ کا) بیر (محکم عام) بالکل حق (اور سیحے) ہے اور اللّٰد کی جانب سے ہے۔ اور اللّٰہ تعالیٰ تمہارے کئے ہوئے کاموں سے اصلاً بے خبر نہیں۔

ترجمہ: اورآپ جس جگہ سے بھی باہر جاویں اپناچہرہ مسجد حرام کی طرف رکھے۔اورتم لوگ جہاں کہیں ہواپناچہرہ ای کی طرف رکھے۔اورتم لوگ جہاں کہیں ہواپناچہرہ ای کی طرف رکھا کروتا کہ لوگوں کے مقابلہ میں گفتگونہ رہے، مگران میں جو بے انصاف ہیں تو ایسے لوگوں سے اندیشہ نہ کرو اور جھے سے ڈرتے رہواورتا کہتم پر جومیراانعام ہے اس کی شکیل کردوں اورتا کہتم راہ پر دہو۔

### تحويل قبله كي تيسري حكمت:

اور ( مکرر پھرکہاجا تا ہے کہ ) آپ جس جگہ ہے بھی ( سفر میں ) باہر جا کیں ( اور حضر میں تو اس وجہ ہے کہ قانون تجویز کے جانے کے جانے کے وقت آپ تھے ہم ہی ستھ بدر جہ اولی نماز میں ) اپنا چہرہ مجیر حرام کی طرف رکھے اور ( اس طرح دوسرے تمام ملمان بھی س لیس کہ ) تم لوگ جہاں کہیں ( بھی ) ہوا پنا چہرہ ( نماز میں ) اسی ( مجیر حرام ) کی طرف رکھا کر و ( اور بیھم ملمان بھی س لیس کہ شارکیا جا تا ہے ) تا کہ ( این مخالف ) لوگوں کو تہمارے مقابلہ میں ( اس ) بحث ( کی گنجائش ) ندر ہے ( کہ اگر مجمد سے تعلق ہوگا، جبکہ بی تو بیت المقدس کی طرف رخ کی کو گوگوں کیا گیا ہے تو ان کی علامتوں میں تو بیام بھی ہے کہ ان کا اصلی قبلہ کیا گیا ہے ہواں کی علامتوں میں تو بیام بھی ہے کہ ان کا اصلی قبلہ کیا جہاں ) مگران میں جو ( بالکل ہی ) ناانصانی کرنے والے ہیں ( وہ اب بھی کھ جی کی کرتے رہیں گے کہ بیہ بیں جو ہے ہاں ) مگران میں جو ( بالکل ہی ) ناانصانی کرنے والے ہیں ( وہ اب بھی کھ جی کی کرتے رہیں گے کہ بیہ بیں جو سے ہی ساتھ نے لوگوں سے دین حق کو کوئی ضرر نہیں بی بی جو سکتا ) تو ایسے لوگوں سے ( اصلا ) اندیشہ نہ کرو ( اور ان کے اعتر اضوں کے جواب کی فکر میں مت پڑو ) اور جھ سے ہی درتے رہو ( کہ میر سے احکام کی خلاف ورزی نہ ہونے پائے کہ بیخلاف ورزی یقینا تہارے لیے مضر ہے ) اور ( ہم نے ہی ان سب خکورہ احکام کی خلاف ورزی نہ ہونے پائے کہ بیخلاف ورزی یقینا تہارے لیے مضر ہے ) اور ( ہم نے ہیں ان سب خکورہ احکام کی خلاف ورزی نہ ہونے پائے کہ بیخلاف ورزی یقینا تہار می جی کہ کے کہ بیخلاف ورزی یقینا تہار می جی ان کی تحمیل کر جو کہ اسلام ہے ، قائم رہنے والوں بہت میں رافیام کی وہ تحیل مرتب ہوتی ہے )

# تحويل قبله كے حكم ميں تكرار كى وجه:

چونکہ قبلہ کا معاملیہ نہایت مہتم بالشان تھا، اور اس میں مخالفین کا شور وشرابہ بھی زیادہ تھا اور اس کے بعض خاص جزئیات کے احکام کی تعیین میں تر دو بھی ہوسکتا تھا،اس لئے کئی کئی پہلوؤں سے بیان کیا آورتیں بھی متعددارشا دفر مائیں اور حضر وسفر کے لئے عام عنوان ﴿ حَيْثُ مَا كُنْنَهُ ﴾ بھی لائے اور حضر کی شخصیص کے علم كا اشارۃ الگ كيا اور اس کے ساتھ ہی سفر کے عکم کی الگ تصریح کی تا کہ حضر میں کعبہ کی طرف توجہ کے حکم سے جنوب کی جہت کے مقصود ہونے کا وہم نہ ہوجائے کہ مدینہ سے جس طرف کعبہ واقع ہے، اور سفر کا موقع زیادہ شبہ کا تھا کہ شایدراستہ کا حکم جدا ومختلف ہواور منزل کا تھم جدا ہو۔اس لئے اس کو مرر لائے ،اور عربی زبان میں کلمہ 'من'' ابتدا کے لئے ہے جس کی دلالت سے واضح ہوگیا کہ شروع سفر سے یہی تھم ہے۔اس طرح راستہ اور منزل سب کا حکم معلوم ہوگیا۔ پھرخاص خطاب الگ کیا اور عام خطاب الگ حضر کے متعلق بھی اس خاص وعام کولائے اور سفر کے متعلق بھی لائے اور آیت ﴿ قَدْ نَزْ ﴾ میں ایک باراس کے حق ہونے کی تصریح فرمائی، پھررکوع کے ختم پر دوبارہ تصریح کی۔ پھر آیت ﴿ وَمِنْ حَیْثُ خَرَجْتَ ﴾ میں پہلے موقع پر تیسری بار بھی تصریح فر مائی اوراس تھم کو قبول کرنے والوں کے ہدایت یا فتہ ہونے کی تصریح سے اس مضمون كوشروع بهى فرمايا ﴿ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ ﴾ اوراس برخم بهى فرمايا ﴿ لَعَلَّكُمْ تَهْتَكُونَ ﴾ اور ﴿ فَأَسْتَبِقُوا الْحَايْراتِ ﴾ اور ﴿ لَا تَخْشُوهُمْ ﴾ ميں بحث ومباحث اور زاع ومجاوله سے يكسواور بِفكر مونے كى طرف اشاره كرك اس تحكم كے انتہائی واضح ہونے برجھی دلالت فرمادی۔جبیبا كتفسير كی تقریر سے معلوم ہوا اوراس کے شمن میں بیعلیم بھی ہوگئی کہ جب معترض کاعنادقر ائن سے معلوم ہوجائے تو پھراس کے جواب دئے جانے کا کوئی فائدہ ہیں ہے۔البتہ اگر کسی طالب حق کواس اعتراض سے شبہ وجائے تواس کی اصلاح ضرور کردی جائے۔

كُنَّا اَرْسَلْنَا فِنْكُمْ رَسُولًا مِّنْكُمْ يَتْلُوا عَلَيْكُمُ الْنِنَا وَيُزَلِّنْكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْحِتْبُ وَ الْحِتْبُ وَ الْحِتْبُ وَ الْحِكْمَةُ وَيُعَلِّمُكُمُ الْحِتْبُ وَ الْحِكْمَةُ وَيُعَلِّمُكُمُ الْحُرْتَكُونُوا تَعْلَمُونَ أَنْ

ترجمہ: جس طرح تم لوگوں میں ہم نے ایک رسول کو بھیجاتم ہی میں ہے، ہماری آیات پڑھ پڑھ کرساتے ہیں اور تمہاری صفائی کرتے رہتے ہیں اورتم کو کتاب اور فہم کی باتیں بتلاتے رہتے ہیں اورتم کوالیی باتیں تعلیم کرتے رہتے ہیں جن کی تم کوخبر بھی نتھی۔

ربط: یہاں تک قبلہ کی بحث چلی آرہی ہے۔اب اس کوالیے مضمون پرختم فرمانا چاہتے ہیں جس کااس بحث کی تمہید کے آغاز میں بانی کعبہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دعا کے شمن میں ذکر آیا تھا۔ یعنی ابراہیم علیہ السلام کی اولا دمیں سے رسول اللہ مِلاَئِينَ کے خاص شان کے ساتھ مبعوث ہونا۔اس طرح آغاز اورانجام کے متحد ہونے میں اس امر کی طرف

اشارہ ہوگیا کہ ان نبی سِلائیکیل کی شریعت میں کعبہ کا قبلہ مقرر ہونا تعجب کا مقام نہیں ہے۔ کیونکہ حضرت ابراہیم علیہ السلام کا تعمیر کردہ ہے، اور یہ نبی ابن ابراہیم ہیں اور اس تعمیر کے قبول کئے جانے اور اس ابن کے رسول بنانے کے لئے انھوں نے دعا کی تھی اور ہم نے ان کی دونوں دعا کیس قبول فرما کیں۔ اور کعبہ کو اس نبی کی شریعت میں قیامت تک کے لئے قبلہ مقرر کردیا جو کہ تعمیر کے قبول ہونے کے قلیم آثار میں سے ہے۔ اور اس اشارہ سے آغاز وانجام کا یہ اتحاد نہایت ہی تھی سوگیا۔

### محر مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مُعْمِدُ مُنْ مِنْ مُنْ مِنْ مُنْ مِنْ اللَّهِ مُنْ مُنْ مِنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُنْ مُن

(ہم نے کعبہ کوقبلہ مقرر کر کے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی ایک دعاجو کعبہ کی تغییر کی قبولیت سے متعلق تھی ، اس طرح قبول فرمائی ) جس طرح (ان کی دوسری دعا قبول کی جوحضرت مجمد شال ایک ایمنت سے متعلق تھی کہ ) ہم نے تم لوگوں میں ایک (عظیم الشان ) رسول کو بھیجا (جو کہ ) تم ہی میں سے (بیں اور دہ ) ہماری آیتیں (واحکام ) پڑھ پڑھ کرتمہیں سناتے بیں اور خیالات ورسوم جہالت سے ) تمہاری صفائی کرتے رہتے ہیں اور تہہیں کتاب اور بھی داری کی باتیں بتاتے رہتے ہیں اور تہہیں ایک (مفید ) باتوں کی تعلیم کرتے رہتے ہیں جن کی تمہیں خبر بھی نہی (اور نہ ہی گذشتہ کتابیں یاعقل ان کے ہیں اور تہہیں ایک (مفید ) باتوں کی تعلیم کرتے رہتے ہیں جن کی تمہیں خبر بھی نہی (اور نہ ہی گذشتہ کتابیں یاعقل ان کے لئی تھی ، اور اسی شان والے رسول کے مبعوث کئے جانے کی دعا ابراہیم علیہ السلام نے کی تھی ، چنانچہ اس کا ظہور ہوگیا۔

نوٹ: اس آیت کے اکثر الفاظ بہلی آیت (نمبر ۱۲۹) میں ہیں۔ وہاں تفسیر دیکھ لینی چاہئے۔

فَاذْكُرُونِيَّ آذُكُرُكُو وَاشْكُرُوا لِي وَلَا سَكُفُرُونِ ﴿

ترجمہ: ان نعمتوں پر مجھ کو یا دکرو، میں تم کو یا در کھوں گا اور میری شکر گذاری کر وا در میری ناسپاسی مت کرو۔

ربط: چونکہ فدکورہ بالا آیتوں میں حق تعالیٰ کی بڑی بڑی نعمتوں کا ذکر تھا یعنی کعبہ کا قبلہ بنانا، اس وجہ سے حضرت
ابراہیم علیہ السلام کے ساتھ خاص تعلق کا ہونا، ملت اسلامیہ میں ابراہیم علیہ السلام اور تمام دیگر انبیاء کیہم السلام کے ساتھ موافقت کا ہونا، تحویل قبلہ کے وقت طریق اطاعت پر ثابت قدم رہنا۔ اور ایسے رسول کی امت اور تابع ہونا: اس لئے اس آیت میں انعام فرمانے والے کے ذکر کا اور ان کی نعمت کے شکر کا حکم فرماکر فرماتے ہیں۔

میل وقمیم فرماتے ہیں۔

ذكروشكركاتكم:

ان ندکورہ نعمتوں کی بنیاد پر مجھے (انعام عطا کرنے والے (منعم) کی حیثیت سے )یاد کرو میں تہمیں عنایت (کے ساتھ) یادر کھوں گااور میری (نعمت کی) شکر گذاری کرواور (نعمتوں کے انکاریا اطاعت ترک کرکے) میری ناشکری مت کرو۔

# يَا يَهُا الَّذِينَ امَّعُوا اسْتَعِيْنُوا بِالصَّابِرِ وَالصَّلْوَةِ وَإِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ

ترجمہ:اےایمان والو! صبراورنماز سے سہارا عاصل کرو، بلاشہ تن تعالی صبر کرنے والوں کے ساتھ رہتے ہیں۔

ربط: تحویلِ قبلہ پر مخالفین کی طرف سے جواعتراض تھا، اس کے دواثر تھے: ایک فدہب اسلام پر کہاعتراض سے

مقصود فدہب کی حقانیت کے بارے میں شبہ پیدا کیا جاتا ہے۔ فدکورہ بالا آیتوں میں اس اعتراض کا جواب دے کراس اثر

کودور کرنا مقصود تھا۔ دوسراا اثر اہل اسلام پر کہاعتراض کے ذریعہ بالخصوص جواب دینے کے بعد بھی اس پر پیجا اصراد کرنے

سے قلب میں رنج اور صدمہ پیدا ہوتا ہے۔ اس آیت میں رنج وقم کو ہلکا کرنے کا طریقہ بتا کر جو کہ صبر اور صلوق ہے، اس
دوسرے اثر کوزائل فرماتے ہیں۔

### صبروصلوة كاتعليم:

اے ایمان والو! (طبیعتوں سے فم ہلکا کرنے کے لئے) صبرادرنماز کے ذریعہ سہارالیا کرو، بلاشبری تعالی (ہرطرن سے) صبر کرنے والوں کے ساتھ بدرجہ اولی رہتے ہیں، کیونکہ نمازسب سے ) صبر کرنے والوں کے ساتھ بدرجہ اولی رہتے ہیں، کیونکہ نمازسب سے بڑی اورافضل عبادت ہے، جب صبر میں بیوعدہ ہے تو نماز جواس سے بڑھ کرہے، اس میں توبدرجہ اولی بیربشارت ہوگی) غم کو ہلکا کرنے میں صبر وصلوۃ کا اثر:

اور صبر کا حزن و ملال کی تخفیف میں دخل اور اثر ہونا تو ظاہر اور مشاہد ہے، رہا یہ سوال کہ نماز کو اس میں کیا دخل ہے؟ تو اول تو جس طرح بعض دوا کیں اپنے خاصہ سے اثر کرتی ہیں اور تجربہ سے اس خاصیت کا تھم لگا یا جا تا ہے، اس طرح اگر بعض اعمال بھی خاصہ کے ساتھ اثر کرتے ہوں تو اس میں تعجب کیا ہے؟ چنا نچہ جو نماز حضور قلب کے ساتھ جس کے بغیر نماز پرانی دوا کی طرح ہے، اس میں جس کا جی چاہے اس خاصیت کا تجربہ کرکے دیکھ لے کہ مشاہدہ کے بعد سوال ہی کی مخوائش نمیں رہے گی اور اگر کیفیت کے ذریعہ اثر کرنے والی دواؤں کی طرح نماز میں اس اثر کی علت ہی کا پہتد لگانے کا شوق ہوتو اس کی تو جہ بھی بھی میں آسکتی ہے، کہ جزن و ملال کو ہلکا کرنے کا مدار قلب کو دو سری شے کی طرف متوجہ کردیے پر ہے۔ اس سے دل بہت زیادہ بہل جاتا ہے۔ چنا نچہ جب نماز میں حضور قلب کے ساتھ مشغول ہوں گے تو اس سے عبادت اور معبود کی طرف کیسوئی اور توجہ ہوگی ۔ اور اس عمل کی تکر ارسے وہ غم آئکیز واقعہ دل و د ماغ سے غائب ہوجائے گا اور اس کا اثر کمز ور ہونا شروع ہوجائے گا۔

وَلَا تَقُولُوا لِمَن يُفْتَلُ فِي سَبِيلِ اللهِ آمُواتُ مَلَ آخَيا اللهِ وَلَكِن لَا تَشْعُرُونَ ﴿

تر جمہ: اور جولوگ اللہ کی راہ میں قتل کئے جاتے ہیں، ان کی نسبت یوں بھی مت کہو کہ وہ مردے ہیں، بلکہ وہ لوگ

#### زندہ ہیں الیکن تم حواس سے ادراکنہیں کر سکتے۔

ربط: او پرایک خاص نا گوار خاطر واقعہ (تحویل قبله) کے سلسلہ میں صبر کی تعلیم اور صبر کرنے والوں کی فضیلت بیان فرمائی تھی۔ اب اس آیت میں اور اگلی آیتوں میں بعض اور خلاف طبع واقعات کی تفصیل اور اس میں صبر کی ترغیب اور فضیلت بیان فرماتے ہیں، جن میں کفار کے ساتھ آل وقال کے مضمون کو پہلے بیان فرماتے ہیں، اول اس کے اعظم بین مفار کے ساتھ آل اول صبر کرلے گا۔ دوسرے خاص طور پرموقع کے بہت بڑا ہونے کی وجہ سے کہ اعظم پر صبر کرنے والا اصغر پر بدرجہ اولی صبر کرلے گا۔ دوسرے خاص طور پرموقع کے مناسب ہونے کی وجہ سے، کیونکہ معترضین فرکورین کے ساتھ بیہ معاملہ پیش آتا تھا۔

#### الله كراسته مين مارے جانے كى فضيلت:

اور جولوگ الله کی راہ میں (یعنی دین کے واسطے) قبل کئے جاتے ہیں (ان کی ایسی فضیلت ہے کہ) ان کی نسبت یوں بھی مت کہو کہ وہ (معمولی مردوں کی طرح) مردے ہیں، بلکہ وہ لوگ (ایک متاز حیات کے ساتھ) زندہ ہیں۔لیکن تم (ان) حواس سے (اس حیات کا) ادراکنہیں کر سکتے۔

ایے مقول کو شہید کہتے ہیں۔اوراس کی نسبت اگر چہ بہ کہنا کہ وہ مرکیا تھے اور جائز ہے۔ لیکن اس کی موت کو دوسرے مردول جیسی موت بچھنے ہے منع کیا گیا ہے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ مرنے کے بعداگر چہ برزن والی زندگی ہر مخص کی روح کو حاصل ہے، اور اس ہے جز اوس اکا اوراک ہوتا ہے، لیکن شہید کواس زندگی ہیں دوسرے مردول سے ایک طرح کا اتمیاز حاصل ہے اور وہ انتمیاز بیہ ہے کہ اس کی بیزندگی آ فار کے لحاظ سے دوسرول سے زیادہ تو گئے ہے۔ مطرح پیروں کی ایڈی کی بینست طبی اور حسی لحاظ سے تو ہی حس پائی جاتی ہے۔ حتی کہ شہید کی اس حیات کی ایک میں باؤں کی ایڈی کی بینست طبی اور حسی لحاظ سے تو ہی حس پائی جاتی ہے۔ حتی کہ شہید کی اس حیات کی اور حسی کا اس حیات کی اس حیات کی ہونے کے باوجود مٹی ہے متاثر نہیں ہوتا۔ اور زندہ جسم کی طرح صبح سالم رہتا ہے۔ جیسیا کہ احادیث اور مشاہدات شاہد ہیں۔ چنا نچہ اس انتمیاز کی وجہ سے شہید کو احیاء (زندہ) کہا گیا ہے اور آئیس دوسرے اموات (مرے ہوئے کو گوں کے ہیں۔ چنا نچہ اس انتمیاز کی وجہ سے شہید کو احیاء (زندہ) کہا گیا ہے اور آئیس دوسرے اموات (مرے ہوئے کو گوں کے ہیں۔ چنا نچہ اس انتمیاز کی وجہ سے شہید کو احیاء (زندہ) کہا گیا ہے اور آئیس دوسرے اموات (مرے ہوئے کو گوں کے ہیں۔ چنا نچہ اس انتمیاز کی وجہ سے شہید کو احیاء (زندہ) کہا گیا ہے اور آئیس دوسرے اموات (مرے ہوئے کو گوں کے ہیں۔ جس میں حضرات انبیاء کینہم السلام شہدا ہے بھی زیادہ انتمیاز اور میں میں موتا۔ کی طرح ان کی یو یوں سے سے تو گی تر انبیاء کینہم السلام ہیں، پھر شہداء اور پھر معمولی مردے۔ طب تعلق میں اور کی جس سے تو گی تر انبیاء کینہ بیں اس شعید ہوئے۔ یا یوں کہا جائے کہ ہیں۔ سومجاہدہ میں میں میں داخل میموں سے دوس کے ای طرح دہ بھی شہید ہوئے۔ یا یوں کہا جائے کہ شہداء کے شہداء کے شہداء کی کہن سے دائی میں میں داخل میں میں دور کے اس طرح دور کو میں شہراء کے شرک میں داخل میں میں داخل میں میں میں داخل میں میں داخل میں میں میں کر میں کو کو میں میں کر کے دی میں دور کے دور کی دور کے دور کی دور کے دور کے دور کی دور کے دور کی دور کے دور کے دور کے دور

تخصیص عام مردوں کے اعتبار سے اضافی ہے۔ ان خواص کے اعتبار سے جیتی نہیں۔ اورا گر کسی محف نے کسی شہید کی لا آل کو ایسا پایا ہو کہ دہ خاک میں مل کر خراب ہوگئ ہے تو سمجھ لینا چاہئے کہ ممکن ہے اس کی نیت خالص نہ ہو، جس پر قل کے شہادت ہونے کا مدار ہے کہ صرف آل ہی شہادت نہیں ہے۔ اورا گر بالفرض ایسے شہید کا جسم مٹی کا کھایا ہوا پایا جائے جس کا اللّٰد کی راہ میں قبل ہونا اور اس کا شہادت کی شرطوں کے لئے جامع ہونا قطعی تو از وغیرہ کی دلیل سے ثابت ہو (جس کا صاحب روح المعانی کوشیہ ہوگیا ہے) تو اس کی وجہ کے بارے میں کہا جائے گا کہ حدیث میں زمین پر شہید کے جسم کی صاحب روح المعانی کوشیہ ہوگیا ہے) تو اس کی وجہ کے بارے میں کہا جائے گا کہ حدیث میں زمین پر شہید کے جسم کی حرمت وارد ہے، غیرارض سے غیر متاثر ہونا وار زئیں ہے۔ چنا نچہ دوسرے مرکب اجسام مثلاً بانی، آگ اور ہوا کی تا ثیرا نمیا علیہم السلام کے جسموں میں ثابت ہے اور شہیدوں کی موت کے بعد کی اور بسیط اجسام مثلاً بانی، آگ اور ہوا کی تا ثیرا نمیا علیہم السلام کے جسموں میں ثابت ہے اور شہیدوں کی موت کے بعد کی زندگی انبیاء کی موت سے قبل کی زندگی سے زیادہ تو کی نہیں ہے۔ اور زمین کے بعض اجز امیں بعض غیر زمینی اجز ابھی شائل ہوجاتے ہیں، جس طرح دوسرے عناصر میں بھی مخالف عناصر شامل ہوجاتے ہیں، جس طرح دوسرے عناصر میں شکل لازم نہیں آتا جن میں زمین پر جسموں کی حرمت وارد ہے۔ متاثر ہوجا کیں تو اس سے ان احادیث میں اشکال لازم نہیں آتا جن میں زمین پر جسموں کی حرمت وارد ہے۔

اورایک جواب میہ کہ شہیدوں کے جسموں کے امتیاز کے لئے یہ بھی کافی ہے کہ دوسرے مردول سے زیادہ مدت تک ان کے جسم خاک کی وجہ سے متاثر نہ ہول۔ اگر بعد میں کسی وقت ہوجا کیں اوراحادیث سے بہی امر مقصود کہا جائے کہ ان کا محفوظ رہنا جسموں کی خرق عادت ہے اور خرقِ عادت کی دونوں صورتیں ہیں بعنی ایک ہمیشہ کا محفوظ ہونا اور دوسرے طویل مدت تک محفوظ رہنا ،اور چونکہ برزخ کے احوال کا حواس سے ادراک نہیں ہوتا ،اس لئے ﴿ لَا تَشْعُدُونَ ﴾ فرمایا گیا۔

وَلَنَبُلُونَكُمُ بِشَىءِ مِنَ الْخَوْفِ وَالْجُوْعِ وَنَفْصِ مِنَ الْاَمْوَالِ وَ الْاَنْفُسِ وَالنَّمَرُتِ وَكَبَيِّرِ السَّرِينِ فَالنَّا اللَّهِ مِنْ الْأَمْوَالِ وَ الْاَنْفُسِ وَالنَّمَرُتِ وَكَبِيَّةِ السَّرِينِ فَالنَّا اللَّهِ مَلْ الْمُعْتَلُونَ فَي الْوَلَيِكَ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَيْ عَلَى اللَّهُ عَنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَا عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَالِقُلُولُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى عَلَيْ اللْعَلَا عَلَى اللْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْ

ترجمہ: اور ہم تمہارا امتحان کریں گے کسی قدرخوف سے، اور فاقہ سے اور مال اور جان اور کچلوں کی کمی سے۔اور آپ ایسے صابرین کو بشارت سناد ہے کہ کہ ان پر جب کوئی مصیبت پڑتی ہے تو وہ کہتے ہیں کہ ہم تو اللہ ہی کی ملک ہیں اور ہم سب اللہ تعالیٰ ہی کے پاس جانے والے ہیں۔ان لوگوں پر خاص خاص رحمتیں بھی ان کے پر وردگار کی طرف سے ہوں گی اور عام رحمت بھی ہوگی۔اور یہی لوگ ہیں جن کی رسائی ہوگئی۔

ربط: صبر کے مواقع میں سے بڑے واقعہ کو بیان کرنے کے بعد آ گے اس سے چھوٹے واقعات کا بیان فرماتے ہیں۔ جس سے یہ بھی معلوم ہوجا تا ہے کہ ہمارے دربار میں صبر کی اعلی تنم کی طرح اس سے ادنی قتم کی بھی قدر ہے۔

# صبر کی فضیلت اوراس کے بعض مواقع:

اور (دیکھو) ہم (رضا وسلیم کی صفت میں جوابیان کا تقاضہ ہے) تہماراامتحان وآ زبائش کریں گے۔ کسی قدرخوف ہے (جو کہ خالفوں کے جوم یا حوادث وختیوں کے زول سے پیش آئے) اور (کسی قدر فقر و) فاقہ سے اور (کسی قدر) مال اور جو کہ خالفوں کے جوم یا حوادث وختیوں کے زول سے پیش آئے ) اور (جو کی ایا پھل اور کھیتی کی پیداوار تلف ہوگئ، پس تم مہر کرنا) اور (جو لوگ ان امتحانوں میں پورے انتر جا کیں اور ثابت قدم رہیں تو) آپ ایسے صبر کر نے والوں کو بشارت نا وجی رہن کی بیعادت ہے کہ کان پر جب کوئی مصیبت پر تی ہے تو وہ (ول سے جھر کریوں) کہتے ہیں کہ ہم تو (حقیقت میں مع مال واولا و) اللہ تعالیٰ ہی کی ملکیت ہونے کا کوئی معنی ہیں (اور ما لک حقیق کو اپنی ملک میں ہر طرح کے تصرف کا اختیار حاصل ہے، میں معلوک یا ملکیت کے تاس جانے گا۔ اور انہیں بشارت کا جو مضمون سایا جائے گا وہ بہت کہ ) ان اسے مملوک یا ملک عاص رحمتیں بھی ان کے پر وردگار کی طرف سے (دنیا سے) اللہ تعالیٰ ہی کے پاس جانے والے لوگوں پر (الگ الگ) خاص خاص رحمتیں بھی ان کے پر وردگار کی طرف سے (مبذول) ہوں گی اور (سب پر مشتر کہ طور پر ) عام رحمت بھی ہوگی اور کہی لوگ ہیں جن کی (حقیقت حال تک) رسائی ہوگی (کہ دی تعالیٰ کو ما لک اور نقصان کا دارک کرد سے والا بھی گئے)

تفیر: الله تعالی کی طرف سے بندوں کا جوامتحان ہوتا ہے، اس کی حقیقت آیت ﴿ وَاِذِ ابْنَکَا ٓ اِبْرَاهِم ﴾ کی تفیر میں بیان کی جاچکی ہے اور واقعات کے پیش آنے سے پہلے خبر دینے میں یہ فائدہ ہے کہ صبر آسان ہوجاتا ہے۔ ورنہ اچا تک کوئی صدمہ پیش آجانے سے زیادہ پریشانی ہوتی ہے۔

اور پہ خطاب ساری امت سے ہے، اس لئے سب کو مجھ لینا چاہئے کہ دنیا محنت ومشقت کا گھرہے، یہاں کے حوادث کو عجیب اورکوئی بردی بات نہ مجھا جائے تو بے صبری نہ ہوگی۔

اور چونکہ بیلوگ صبر کے کل میں سب مشترک ہیں، اس لئے اس کا صلہ مشتر کہ تو عام رحمت ہے جس کا تعلق نفس صبر سے ہوادر چونکہ مقدار اور شان اور خصوصیت ہر صابر کے صبر کی جدا ہے، اس لئے ان خصوصیات کا صلہ بھی خاص عنا بیول کی بنیاد پر جدا جدا ہوگا جوان خصوصیات سے متعلق ہے، جیسے دنیا میں انعام وخوشی کے مواقع پر دعوت طعام تو عام ہوتی ہے لیکن روپیے اور جوڑے وغیرہ ہرایک کو حیثیت اور خدمت کے لحاظ سے دیئے جاتے ہیں۔

اور جومضمون صبر کرنے والوں کی طرف سے نقل فرمایا ہے حقیقت میں اس کی تعلیم مقصود ہے اور بیمضمون تواب کا ذریعہ ہونے کےعلاوہ اگر دل سے سمجھا جائے تو دل کی تسکین کے لئے بھی نہایت قوی الانڑہے۔ إِنَّ الصَّفَا وَ الْمَرُوةَ مِنْ شَعَابِرِ اللهِ ، فَمَنْ تَجِرً الْبَيْتَ آوِاعْتَمَ فَلاَجُنَاحَ عَلَيْهِ آن يَطَوَّفَ بِهِمَا ، وَمَنْ تَطَوَّعَ خَيْرًا ، فَإِنَّ اللهَ شَاكِرٌ عَلِيْهُ ﴿

ترجمہ: تحقیقاً صفااور مروہ منجملہ یادگارِ خداوندی ہیں، سوجو شخص حج کرے بیت اللّٰدکا یا عمرہ کرے اس پر ذرا بھی گناہ نہیں ان دونوں کے درمیان آمدورفت کرنے میں۔اور جو شخص خوش سے کوئی امر خیر کرے تو حق تعالیٰ قدر دانی کرتے ہیں، خوب جانتے ہیں۔

ربط: نہ کورہ بالا آینوں میں ﴿ وَافِي ابْتَنَانَ اِلله عَدورتک فانہ کعبہ کا تفصیل کے ساتھ ذکر ہوا ہے، جن کے شروع میں فانہ کعبہ کے عبادت گاہ ہونے کا بیان تھا، اور اس ہے آگے دعائے ابراہیمی کی حکایت تھی کہ انھوں نے اس کے متعلق مناسک کی تعلیم کی درخواست کی تھی اور مناسک میں جج اور عمرہ بھی داخل ہیں۔ چنا نچے بیت اللہ کے عبادت گاہ ہونے کا تعلق بیسے اس کے نماز کا قبلہ بینے ہے ہے، اس طرح اس کے جج اور عمرہ کا مقصد ہونے ہے بھی ہے۔ پس جب مندرجہ بالا آیوں کے آخر میں جوابھی گذری ہیں۔ اس کے قبلہ ہونے کی بحث کا ذکر ہوا اور اسی سلسلہ میں صبر کرنے والوں کے بالا آیوں کے آخر میں جوابھی گذری ہیں۔ اس کے قبلہ ہونے کی بحث کا ذکر ہوا اور اسی سلسلہ میں صبر کرنے والوں کے فضائل بیان کرد یئے گئے تو اب اس آیت میں اس کے جج اور عمرہ کا مقصد بننے ہے متعلق ایک مضمون کا بیان ہے۔ وہ میکہ وفئلہ ہیں جوابھیت میں بھی ہوتی تھی اس لئے بعض اور کو بیشبہ ہوگیا کہ شاید اس کو جا ہلیت کے افعال میں شار کیا جائے ، اور گناہ کا سب قرار دیا جائے ، جبکہ بعض لوگ اس کو دور جا ہلیت میں بھی گناہ ہو۔ اللہ تعالور وہ بچھتے تھے کہ شاید ہو ۔ اس لئے گذشتہ مضمون کعبہ کے نماز کا قبلہ ہونے پر کفار کے اعراض کو دور کرنے کے لئے تھا اور اب می ضمون کعبہ کے جی وعمرہ کا مقصد ہونے سے متعلق ایک امریعنی صفاوم وہ کی سی اعتراض کو دور کرنے کے لئے تھا اور اب بی صفعون کعبہ کے جی وعمرہ کا مقصد ہونے سے متعلق ایک امریعنی صفاوم وہ کی سی بی ربط ہے۔ اس کے گذشتہ مضمون کعبہ کے نماز کا قبلہ ہونے پر کفار کے برخ میں دور کرنے کے لئے تھا اور اب بی صفعون کعبہ کے جی وعمرہ کا مقصد ہونے سے متعلق ایک امریعنی صفاوم وہ کی سی بی ربط ہے۔

### صفاومروه کی سعی پرشبه کاازاله:

(صفاومروہ کی سعی میں کوئی شبہ نہ کرو، کیونکہ) بلاشبہ صفااور مروہ (اوران کے درمیان سعی کرنا) اللہ تعالیٰ (کے دین)
کی یادگاروں میں سے ہیں تو جوشن بیت اللہ کا حج یا عمرہ کرے اس پر بھی ان دونوں کے درمیان (معروف قاعدہ کے مطابق) آمدورفت کرنے میں (جس کا نام سعی ہے) گناہ ہیں (ہوتا جیسا کہ تہمیں شبہ ہوگیا) اور گناہ کیا بلکہ تو اب ہوتا ہے، کیونکہ یہ سعی تو شرعاً امر خیر کہ نے وقت تعالیٰ ہے، کیونکہ یہ سعی تو شرعاً امر خیر ہے) اور (ہمارے یہاں کا ضابطہ ہے کہ) جوشخص خوشی سے کوئی امر خیر کرے تو حق تعالیٰ داس کی بڑی) قدردانی کرتے ہیں (اوراس خیر کے کرنے والے کی نیت وخلوص) خوب جانتے ہیں (پس اس ضابطہ کی رو سے سعی کرنے والے کواس کے خلوص کے حیاب سے تو اب عنایت ہوگا)

فائدہ: هج اور عمرہ اور سعی کا طریقہ فقہ کی کتابوں میں تفصیل کے ساتھ موجود ہے، اور بیسعی امام احمد رحمہ اللہ کے نزدیک متحب اور امام مالک وامام شافعی رحم ہما اللہ کے نزدیک فرض ہے۔ اور امام ابو حنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک واجب ہے کہ اس کے ترک کرنے سے ایک بکری ذرج کرنی پڑتی ہے۔

ترجمہ: جولوگ اخفاء کرتے ہیں ان مضامین کا جن کوہم نے نازل کیا ہے، جو کہ واضح ہیں، اور ہادی ہیں، اس حالت کے بعد کہ ہم ان کو کتاب میں عام لوگوں پر ظاہر کر چکے ہوں، ایسےلوگوں پر اللہ تعالیٰ بھی لعنت فرماتے ہیں اور لعنت کرنے والے بھی ان پر لعنت بھیجتے ہیں۔ مگر جولوگ تو بہ کرلیں اور اصلاح کردیں اور ظاہر کردیں تو ایسےلوگوں پر میں متوجہ ہوجاتا ہوں اور میری تو بکٹرت عادت ہے تو بہ قبول کر لینا اور مہر بانی فرمانا۔ البتہ جولوگ اسلام نہ لاویں اور اس حالت غیر اسلام پر مرجاویں، ایسےلوگوں پر لعنت اللہ تعالیٰ کی اور فرشتوں کی اور آدمیوں کی بھی سب کی۔وہ ہمیشہ ہمیشہ کواسی میں رہیں گے، برم جاویں، ایسےلوگوں پر لعنت اللہ تعالیٰ کی اور فرشتوں کی اور آدمیوں کی بھی سب کی۔وہ ہمیشہ ہمیشہ کواسی میں رہیں گے، ان سے عذاب ہلکا نہ ہونے یا وے گا اور نہ ان کومہلت دی جاوے گی۔

ربط: اوپر قبلہ کی بحث کے خمن میں صاحب قبلہ کی نبوت سے متعلق اہل کتاب کے قتی کو چھپانے کا مضمون بیان کیا گیا تھا۔ اس آیت میں ﴿ اَکَذِیْنَ اَکَیْنَ اُکْیْنَ اُلِیْنَ اُکْیْنَ اُلْکِیْنَ اِلْکُونَ اِلْکُیْنَ اُکْیْنَ اُکْیْنَ اُکْیْنَ اُکْیْنَ اُلْکُیْنَ اُلْکُنْ اُلْکُیْنَ اُلْکُنْ اُلْکُنْ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰ اللّٰکِ اللّٰ کی اللّٰ کی اللّٰک کے واسطے حق کو چھپانے والوں اور اس پر اصرار کرنے والوں پر وعیداور تو بہ کرنے والوں کے لئے معافی کا وعدہ ارشاد فرماتے ہیں۔

حق کو چھپانے اوراس پراصرارکرنے پروعیداورتوبہکرنے والے کے لئے معافی کا وعدہ:

اور جولوگ ان مضامین کو چھپاتے ہیں، جوہم نے نازل کئے ہیں جو کہ (اپنے آپ میں) واضح ہیں اور دوسروں کے لئے ہادی ہیں (اور چھپانا بھی) اس (حالت) کے بعد کہ ہم ان (مضامین) کو کتاب (الجی توریت وانجیل) میں (نازل فرماکر) عام لوگوں پر ظاہر کر بھے ہوں، ایسے لوگوں پراللہ تعالی بھی لعنت فرماتے ہیں (کہاپئی رحمت خاصہ سے انہیں دور کردیتے ہیں) اور (دوسرے بہت سارے لعنت کرنے والے بھی (جنہیں اس فعل سے نفرت ہے) ان پر لعنت ہیں جیسے ہیں (کہان پر بددعا کرتے ہیں۔ ہاں!) مگر جولوگ (ان چھپانے والوں میں سے اپنی اس حرکت سے) توبہ (لیعنی حق تعالیٰ کے سامنے اپنی ہوئے ہوئے ہرے کا موں سے معذرت ) کرلیں اور (جو پھوان کے اس فعل سے خرا بی ہوگئی تھی

وَ إِلَّهُ كُوْ إِلَّهُ وَاحِدٌ ، لَا إِلَّهُ إِلَّا هُوَ الرَّحْمُنُ الرَّحِيْمُ الرَّحِيْمُ الرَّحِيْمُ

ترجمہ: اور جوتم سب کے معبود بننے کا مستحق ہے وہ تو ایک ہی معبود ہے، اس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں۔ رحمٰن ہے دجیم ہے۔

ربط: مندرجہ بالا آیت میں امری کو چھپانے کے بارے میں جس وعید کا ذکر ہواہے، وہ الفاظ کے لحاظ سے ہرامری کے بارے میں جس وعید کا ذکر ہواہے، وہ الفاظ کے لحاظ سے ہرامری کے بارے میں عام ہے۔ لیکن جملہ ﴿ یَغِرِفُونَ کَا کَا یَغِرفُونَ اَبُنکا آءِ هُمُ ﴾ کے قرینہ سے، اس کی تغییر مذکور کے اعتبار سے، موقع ومقام کی خصوصیت کے نقاضہ کے مطابق، رسالت مجمد بیلی صاحبہا الصلوق والسلام کا مسئلہ زیادہ پیش نظر ہے۔ چنانچہاں لحاظ سے آیت بالا میں رسالت کا مسئلہ ثابت ہوا اور تو حید کا عقیدہ اور رسالت کا عقیدہ دونوں شریعت کے اعتبار سے ایک دوسرے کے لئے لازم ملزوم ہیں، اس لئے اس آیت میں تو حید کے مسئلہ کو بیان فرمایا جاتا ہے۔

#### توحيدكابيان:

اور جو ( ذات ) تم سب کامعبود بننے کامستحق ہے، وہ تو ایک ہی معبود ( حقیقی ) ہے،اس کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں ( وہی ) رحمٰن ہے، رحیم ہے ( کہ ان صفات میں کوئی دوسرا کامل نہیں ہے اور صفات کے کمال کے بغیر معبودیت کا

### استحقاق باطل ہے،اس لئے معبود حقیق کے سواکوئی دوسراعبادت کامستحق نہیں ہوسکتا)

إِنَّ فِيُ خَلِقِ السَّلُوْتِ وَ الْأَنْ فِي الْبَحْرِ وَالْهَارِ وَالْفَلُكِ الَّتِي تَجْرِىٰ فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَنَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَا فِي فَاحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَنَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مُلِي فَاحْيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيهَا مِنْ كُلِّ كَانِيةٍ مَنْ كُلِّ كَانِيةٍ مَنْ كُلِّ كَانِيةٍ مَنْ السَّمَاءِ وَالْمَانِ الْمُسَخِّرِبَيْنَ السَّمَاءِ وَالْمَانُ فَى لَا يَتِ لِقَوْمِ لَا يَتِ لِقَوْمِ السَّمَاءِ وَالْمَانُ فَلَا مُنْ فَلَا يَتِ لِقَوْمِ السَّمَاءِ وَالْمَانُ فَى السَّمَاءِ وَالْمَانُ فَلَا مُنْ فَلَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ وَالْمَانُ فَى السَّمَاءِ وَالْمَانُ فَيْ الْمَانُ فَيْ السَّمَاءِ وَالْمَانُ فَلَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ كُلِلْ كَانِيةِ لَا لَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ فِي اللَّهُ الْمُؤْلُقُونَ فَا اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

ترجمہ: بلاشبہ آسانوں کے اور زمین کے بنانے میں اور یکے بعد دیگرے رات اور دن کے آنے میں اور جہازوں میں جو کہ سمندر میں چلتے ہیں آ دمیوں کے نفع کی چیزیں لے کراور پانی میں جس کو اللہ تعالی نے آسان سے برسایا پھراس سے زمین کوتر وتازہ کیا، اس کے خشک ہوئے بیچھے اور ہو شم کے حیوانات اس میں پھیلا دیئے اور ہواؤں کے بدلنے میں اور ابر میں جوزمین و آسان کے درمیان مقیدر ہتا ہے دلائل ہیں ان لوگوں کے لئے جوعقل رکھتے ہیں۔

ربط: مشرکین عرب نے آیت ﴿ اِلْهُ کُوْ اِلْهُ وَاحِدٌ ﴾ فی جوان کے عقیدہ کے خلاف ہے تو تعجب سے کہنے لگے کہ بھلاکہیں سارے جہان کا ایک معبود ہوسکتا ہے؟ اوراگرید دعوی سے ہے تواس پرکوئی ولیل پیش کرنی جا ہے۔ان کے جواب میں حق تعالیٰ تو حید کی دلیل بیان فرماتے ہیں:

### توحيري دليل:

بلاشبہ آسانوں اور زمین کے بنانے میں اور یکے بعد دیگرے رات اور دن کے آنے میں اور جہازوں (کے چلنے) میں جو کہ آدمیوں کے فائدہ کی چیزیں اور مال (واسباب) لے کرسمندر میں چلتے ہیں اور (بارش کے) پانی میں جس کو اللہ تعالی نے آسان سے برسایا۔ پھراس (پانی) سے زمین کے خشک ہوجانے کے بعداس کو تروتازہ کیا (یعنی اس میں نباتات پیدا کئے) اور (ان نباتات سے) ہرتتم کے حیوانات اس (زمین) میں پھیلا دیئے (کیونکہ حیوانات کی زندگی اور تو الدو تناسل یعنی بچوں کا بیدا ہونا اور نسلوں کا چلنا اسی نباتاتی غذا کی بدولت ہے) اور ہواؤں (کیسمتوں اور کیفیتوں) کے بدلنے میں (کہ بھی پکو وائے بھی پکھوا، اور بھی گرم ہے بھی سرد) اور ابر (کے وجود) میں جوزمین و آسان کے درمیان مقید (اور معلق) رہتا ہے (ان تمام چیزوں میں) ان لوگوں کے استدلال کے لئے (تو حید کے) ولائل (موجود) ہیں جوعقل (سلیم) رکھتے ہیں۔

تفسیر: مخضر عقلی استدلال اس طرح ہے کہ ندکورہ بالانمام اشیاممکن الوجود ہیں، بعض توبالکل واضح اور بدیمی طور پر مشاہدہ سے عدم سے وجود ہوتا ہے بیااحوال کے تغیر و تبدل کے سبب سے،اور بعض اجزا کی ترکیب کی دلیل سے یا بعض کے بعض کی طرف محتاج ہونے کے سبب سے۔ اور ممکن: وجود اور عدم کے متساوی ہونے کی وجہ سے کسی مرجح (ترجیح دینے والے) کامحتاج ہوتا ہے۔ اور دہ مرجح اگر ممکن ہے تو اس کے سلسلہ میں پھریہی بحث ہوگی تو محال مسلسل کوختم کرنے کے لئے کسی واجب الوجود تک رکنا واجب ہے۔ بیتو صانع کے وجود کی دلیل ہے۔

فائدہ(۱):اسلام کےاصول یعنی تو حید درسالت عقلی مسائل ہیں جیسا کہ آیت کے فقرہ ﴿ یَعْقِلُونَ ﴾ کے ذریعہ اس طرف اشارہ کیا گیا ہے۔اور فروع کاعقلی ہونا ضروری نہیں۔البتہ سی عقلی قطعی دلیل کے خلاف نہ ہونا ضروری ہے۔ افسوس ہے کہ آج کل جونو خیز طبیعتیں اٹھ رہی ہیں، وہ ان دونوں کو آپس میں خلط ملط کر کے عجیب چکر میں پڑجاتی ہیں۔ جس کا انجام آخر کا ربدد پی نکاتا ہے۔خوب مجھلو۔

فائدہ(۲): آسانوں کا وجود ثابت ہے اور نفی کی دلیل کسی کے پاس نہیں ہے۔ ہاں میمکن ہے کہ طلوع وغروب کے نظام میں آسان کو خل نہ ہو، کیکن اس سے وجود کی فی لازم نہیں آتی۔

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخِذُ مِنْ دُوْنِ اللهِ أَنْدَا دًا يُجِبُّونَهُمُ كَحُبِ اللهِ وَالَّذِيْنَ أَمَنُوْآ اَشَلُ كُبِي اللهِ وَالَّذِيْنَ أَمَنُوْآ اَشَلُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ ا

ترجمہ: اورایک آدمی وہ ہیں جوعلاوہ خدا تعالی کے اوروں کوبھی شریک قرار دیتے ہیں ان سے الی محبت رکھتے ہیں جیسی محبت اللہ سے ضروری ہے۔ اور جومؤمن ہیں ان کواللہ تعالی کے ساتھ نہایت قوی محبت ہے۔ اور کیا خوب ہوتا اگر یہ ظالم جب کسی مصیبت کود کھتے تو سمجھ لیا کرتے کہ سب قوت حق تعالی ہی کو ہے اور یہ کہ اللہ تعالی کا عذاب سخت ہوگا۔ ربط: مندرجہ بالا آیتوں میں تو حید کو تا ہت کیا گیا تھا۔ آ کے مشرکوں کی غلطی اور اس سے متعلق وعید بیان فرماتے ہیں:

#### مشركول كي مذمت:

اورایک وہ لوگ ( بھی) ہیں جواللہ تعالیٰ کےعلاوہ اوروں کو بھی ( خدائی میں ) شریک قرار دیتے ہیں ( اورانہیں اپنا کارساز سجھتے ہیں اور )ان سے ایس محبت رکھتے ہیں جیسی محبت اللہ سے (رکھنی) ضروری ہے (بیرحالت تو مشرکوں کی ہے ) اور جولوگ مؤمن ہیں انہیں ( صرف) الله تعالیٰ کے ساتھ نہایت قوی محبت ہے ( کیونکہ) اگر کسی مشرک کو یہ ثابت ہوجائے کہ میرے معبود سے مجھے کوئی نقصان پہو نیچے گا تو فورا محبت منقطع ہوجائے گی ،اورمؤمن اس کے باوجود کہ نفع ونقصان پہو نیجانے والاصرف حق تعالیٰ ہی کو مانتا ہے کیکن پھر بھی اس کی محبت اور رضا باقی رہتی ہے۔اورا کثر مشرک لوگ شدیدمصیبت کے دفت اپنے شرکاء کوچھوڑ دیتے تھے اور جوابیا ایمان رکھتے تھے جبیبا ایمان رکھنے کاحق ہے، وہ مصیبت میں بھی خدا کونہ چھوڑتے تھے اور محاوروں میں ایسے قضایا حالت غالبہ کے اعتبار سے بھی صادق ہوتے ہیں ) اور کیا خوب ہوتا اگریہ ظالم (مشرک) جب ( دنیامیں ) کسی مصیبت کودیکھتے تو (اس کے واقع ہونے کے بارے میں غور کر کے یہ ) سمجھ لیا کرتے کہ سب قوت حق تعالیٰ ہی کو ہے (اور دوسرے سب اس کے سامنے عاجز ہیں۔ چنانچہ اس مصیبت کونہ کوئی روک سکانہ ٹال سکا ،اور نہ ہی ایسے وقت میں اور کوئی یا در ہا ،اور (اس مصیبت کی شدت کے بارے میں غور کر کے ) پیر سمجھ لیا کرتے) کہ (آخرت میں جو کہ دار الجزاء ہے) اللہ تعالیٰ کاعذاب (اور بھی) سخت ہوگا (تواس طرح غور کرنے سے ان كتراشي موع معبودون كاعجزاور حق تعالى كى قدرت وعظمت كالكشاف مونے يرتوحيداورايمان اختيار كرليتے) فائدہ غور کرنے کے واسطے مصیبت کے وقت کا جو خاص طور سے ذکر کیا گیا اس کی وجہ بیہ ہے کہ وہ لوگ ایسے ہی وقت میں غیراللد کوچھوڑ کراللہ تعالی کی طرف رجوع ہوجاتے تھے۔اس لئے اس وقت کو یا دولا کرمتنبہ فرماتے ہیں کہ جس طرح اس وقت کسی قدرراهِ راست کارخ کر لیتے ہوا گرکسی قدر صحیح نظر سے کام لوتو اس وقت لازمی طور پرتو حید کاحق ہونا منكشف موجائ اورتوحيد برثابت قدم موجاؤ

ا ذُتَكَبُرًا الذَّيْنَ اللَّهُ عُوْا صَ الَّذِيْنَ التَّبَعُوا وَرَا وَالْعَنَابُ وَتَقَطَّعَتُ بِهِمُ الْأَسْبَابُ ﴿ وَقَالَ الَّذِيْنَ اللَّهُ اللَّذَا اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّه

निकार

ترجمہ: جبکہ وہ لوگ جن کے کہنے پر دوسرے چلتے تھے، ان لوگوں سے صاف الگ ہوجاویں گے جوان کے کہنے پر چلے تھے، اور سب عذاب کا مشاہدہ کرلیں گے اور باہم ان میں جو تعلقات تھے اس وقت سب قطع ہوجاویں گے۔ اور یہ تابع لوگ یول کہنے گئیں گے: کسی طرح ہم کوذرا ایک دفعہ جانامل جاوے تو ہم بھی ان سے صاف الگ ہوجاویں جبیبا یہ ہم سے صاف الگ ہوجاویں جبیبا یہ ہم سے صاف الگ ہوجی ہے۔ اور ان کو دوز خ سے سے صاف الگ ہوجی ہے۔ اور ان کو دوز خ سے

نكلنا بهى نصيب نه موكا

ربط: اوپر آخرت کے عذاب کو سخت فرمایا ہے، اب اس سختی کی کیفیت بیان فرماتے ہیں۔

## آخرت كعذاب كى شدت:

(عذاب کی وہ نخی اس وقت معلوم ہوگی) جبر (ان مشرکوں میں ہے) وہ ذی اثر لوگ جن کے کہنے پر دوسرے (عوام) چلتے تھے۔ان (عام) لوگوں سےصاف الگ ہوجا ئیں گے جوان کے کہنے پر چلتے تھے اور (خاص وعام) عذاب کا مشاہدہ کرلیں گے اوران میں آپس میں جو تعلقات تھے (کہ ایک تالع تھا۔ دوسر امتبوع تھا وغیرہ و فیرہ )اس وقت سب قطع ہوجا ئیں گے (جیسے دنیا میں بھی دیکھا جاتا ہے کہ جرم میں سب شریک وشق ہوتے ہیں اور (مقدمہ کی تنقیح کے وقت سب الگ الگ بچنا چاہتے ہیں ہی دیکھا جاتا ہے کہ جرم میں سب شریک وشق ہوتے ہیں اور (جب) بہتا لع لوگ (ان متبوعوں کی یعن جن کی وہ اتباع کرتے تھے بیطوطا چشی اور بے وفائی دیکھیں گے وہ بڑے جسخوا کئیں گے۔اس وقت اور تو ہم میں اور اور دنیا ہیں ) اس ایک بارجانے کا موقع مل جائے تو ہم میں ان سے (اتبا بدلہ تو لیل کہ اگر جھلاکر) یوں کہنے گئیں گے کہ کی طرح ہم سب کو (و نیا ہیں ) اس ایک بارجانے کا موقع مل جائے تو ہم میں ان سے (اتبا بدلہ تو لیل کہ اگر جھلاکر) یوں کہنے گئی ہوئے گئی ہوئے گئیں کہ جناب آپ وہی ہی ان سے ) صاف ( انکام) عیں موقع پر آئکھیں دکھائی تھیں ، اب ہم سے کیا مطلب ؟ حق تعالی فرماتے ہیں کہ اس وقت ان تجویزوں اور سوچ ہی ان کے عیں موقع پر آئکھیں وقت ان تجویزوں اور سوچ ہی ان کے عیں موقع پر آئکھیں وقت ان تجویزوں اللہ تعالی ان کی بدا عمالیوں کو یوں ہی خالی ار مان ( کے پیرا پی ہیں ) کر کے ان کو دکھادیں گے اور ان (اتباع کرنے والوں اور متبوعین جن کی اتباع کی گئی سب ) کو دوز خسے دکھانا کہمی نصیب نہ ہوگا کہ کی کی سز اظود فی الزار یعن جہنم میں ہمیشہ کا داخلہ ہے)

تفسیر: اس عذاب میں کی طرح کی شدت ثابت ہوئی۔اول توردوزخ کا عذاب حسی طور پرخود شدید ہے، دوسرے ان منتوعین کے نکاسا جواب دینے سے،اوراس وقت تابعین کوغیظ وغضب کے سوااورانقام کی تمناسے کچھ نہ بن پڑنے کی وجہ سے اور مشتر کہ طور پرسب پر حسرت واقع ہونے سے جو کہ روحانی عذاب ہے،اس حسی عذاب میں معنوی شدت اور بردھگی۔

بَاَيُّهَا النَّاسُ كُلُوْامِمَّا فِي الْاَمْضِ حَللًا طَيِّبًا ﴿ وَكَا تَنَيِّعُوْا خُطُوْتِ الشَّبَطْنِ ﴿ إِنَّهُ لَكُمْ عَكُوا الشَّبَطُونِ الشَّبَطُونِ الشَّبِيْ وَالْفَحْشَاءِ وَانْ تَقُوْلُوا عَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ إِنَّهَا يَامُرُكُمْ بِإِلللهُ وَعَلَى اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ تَعْلَمُونَ ۞

تر جمہ:اے لوگو! جو چیزیں زمین میں موجود ہیں ان میں سے حلال پاک چیزوں کو کھاؤاور شیطان کے قدم بقدم

مت چلو، فی الواقع وہ تمہاراصری و تمن ہے۔وہ تم کوان ہی باتوں کی تعلیم کرے گاجو کہ بری اور گندی ہیں اور بید کہ اللہ کے ذمہ دہ باتیں لگاؤ کہ جس کی تم سند بھی نہیں رکھتے۔

ربط: اوپراہل شرک کے عقیدہ کے باطل ہونے کو بیان کیا گیا تھا۔ آ گے اہل شرک کے بعض اعمال کے باطل ہونے کو بیان کیا گیا ہے، جیسے سانڈ (گائے بیل) کی تعظیم وغیرہ۔

# بنوں کے نام پر چھوڑ ہے ہوئے جانور کی تعظیم کاباطل ہونا:

(بعض مشرک بتول کے نام پر جانور چھوڑتے تھے اور ان سے کسی بھی طرح فائدہ اٹھانے کوان کی تعظیم کے اعتقاد کی وجہ سے حرام سجھتے تھے اور اپنا اس فعل کو تھم البی اور رضاء حق کا ذریعہ اور ان بتوں کی شفاعت کے واسطہ سے اللہ کے تقرب کا وسلہ بھتے تھے حق تعالیٰ اس باب میں خطاب فرماتے ہیں کہ ) الے لوگو! جو چیزیں زمین میں موجود ہوں ان میں سے شرعی طور پر حلال پاک چیز وں (کے سلسلہ میں اجازت ہے کہ ان) کو کھا وَ (برق ) اور (اس نام زدکر نے سے ان کو تعظیم کے طور پر حمال پاک چیز وں (کے سلسلہ میں اجازت ہے کہ ان) کو کھا وَ (برق ) اور (اس نام زدکر نے سے ان کو تعظیم کے طور پر حرام قرار دینے کو اللہ کا تھم اور اس کی رضا و قرب کا ذریعہ ہونے کا عقیدہ رکھ کر ) شیطان کے قدم بھتم مت چلو کہ حقیقت میں وہ (شیطان) تمہارا کھلا و تمن ہونے کی وجہ سے ) وہ تو تہہیں اپنی باتوں کی تعلیم دے گا جو کہ (شرعاً) بری اور گھائے میں گرفتار کر رکھا ہے ۔ اور و تمن ہونے کی وجہ سے ) وہ تو تہہیں اپنی باتوں کی تعلیم دے گا جو کہ (شرعاً) بری اور گذی ہیں اور یہ رکھی سکھائے گا) کہ اللہ کی طرف وہ باتیں منسوب کروجن کی تم سند بھی نہیں رکھتے (مثلاً یہی کہ تمیں اللہ کی طرف وہ باتیں منسوب کروجن کی تم سند بھی نہیں رکھتے (مثلاً یہی کہ تمیں اللہ تعالی کا یہی تھم ہے )

تفسیر: سانڈ وغیرہ جوبتوں کے نام پرچھوڑ دیئے جاتے ہیں یا کوئی اورجانور برا، مرغا وغیرہ کسی بزرگ یا غیراللہ کے نام دکر دیا جاتا ہے اس کا حرام ہونا آ کے چارآ یتوں کے بعد ﴿ مَنَا اُهِلَ بِهِ لِغَیْرِ اللّٰہِ ﴾ ہیں آتا ہے۔ زیر بحث آیت ﴿ بَابُیْهَا النّاسُ ﴾ ہیں ایسے جانور کے حرام ہونے کی نفی کرنا مقصود نہیں ہے، جیسا کہ بعض لوگوں کوشہ ہوگیا ہے، بلکہ اس آیت ہیں ایک خاص طریقے سے حرام کرنے کی نہی وہمانعت کرنا مقصود ہے، یعنی تم جوابیا نعل کرتے ہوجس سے ان جانوروں وغیرہ کی حرمت ہوجائے یا ان جانوروں کو حرام قرار دے کرغیراللہ کی تعظیم کرتے ہواوراس عمل کو برکت اور تقرب کا ذریعہ بھو ہو، اور اس سے فائدہ اٹھانے کو باد بی کا سبب بھتے ہو، پھراس تح بھر اور اس می تح می دورنہیں ہو گئی کہ ان سے فائدہ اٹھانا بمیشہ کے لئے ممنوع منہی عذہ اردیے ) کو بمیشہ کے لئے الیا عمل کی حوالے نام درکر نے کا ارتکا ب نہ کرو، بلکہ ہو۔ توالی پورکھ کو کھا و بیو۔ اور ندا سے عمل کو مشروع (شریعت کی روسے جائز) سمجھو۔ اور اگر ایسی حرکت جہالت اے اس کے حال پررکھ کرکھا و بیو۔ اور ندا سے عمل کو مشروع (شریعت کی روسے جائز) سمجھو۔ اور اگر ایسی حرکت جہالت اے اس کے حال پر دکھ کرکھا و بیو۔ اور ندیت کی اصلاح کر کے اس کے حرام قرار دینے کے خیال کو دور کر دو۔ اور ظاہر ہے کہ ونام جمل کو تعرب اور کی میں کے حیال کو دور کر دو۔ اور ظاہر ہے کہ ونام جو بیٹو ایسی کی میں دوسے جائز) سمجھو۔ اور اگر ایسی حرام قرار دینے کے خیال کو دور کر دو۔ اور ظاہر ہے کہ ونام کر ہو کیا ہو کہ اس کے حرام قرار دینے کے خیال کو دور کر دو۔ اور ظاہر ہے کہ ونام کر کے اس کے حرام قرار دینے کے خیال کو دور کر دو۔ اور ظاہر ہے کہ ونام کیا کی دور کر دو۔ اور ظاہر ہے کہ ونام کی دور کیا کی دور کیا کیا کہ کو دور کر دور کیا کو دور کر دو۔ اور ظاہر ہے کہ کیوں کیا کی دور کیا کی دور کیوں کو دور کی دور کیا کی دور کی دور کر دور کی دور کی دور کی دور کی دور کیا کی دور کی

کرامت کے لئے حرام قرار دینے میں اور نجاست کی وجہ سے تحریم ثابت کرنے میں پچھ تعارض نہیں۔ احقر نے جوتنیر بیان کی ہے اس میں بھی تعارض نہیں۔ احقر نے جوتنیر بیان کی ہے اس میں بھی اس کوصاف کر دیا ہے اور ہم نے جوحلال اور گندی چیزوں میں ''شری طور'' کی قیدلگادی ہے اس سے کسی کوقیاس آرائی کی گنجائش نہیں رہی۔

وَإِذَا قِيْلَ لَهُمُ التَّبِعُوْا مَا آنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبِعُ مِّا ٱلْفَيْنَا عَلَيْهِ ابَاءَنَا اوَلَوَ كَانَ ابَا وُهُمْ لَا يَعْقِلُوْنَ شَنِيًّا وَلَا يَهْتَدُوْنَ ..

ترجمہ:اورجب کوئی ان لوگوں سے کہتا ہے کہ اللہ تعالی نے جو تھم بھیجا ہے اس پر چلوتو کہتے ہیں بلکہ ہم تواسی پر چلیں گے جس پر ہم نے اپنے باپ دادا کو پایا ہے۔ کیاا گرچہان کے باپ دادا نہ کچھ بھوں اور نہ ہدایت رکھتے ہوں؟ گےجس پر ہم نے اپنے باپ دادا کو پایا ہے۔ کیاا گرچہان کے باپ دادا نہ کچھ بھوں اور نہ ہدایت رکھتے ہوں؟ ربط: گذشتہ آیت میں مشرکوں کے طریقہ کے باطل ہونے کا بیان تھا۔اب اس طریقہ کے باطل ہونے کی دلیل کا بیان ہے۔

### مشركول كى دليل كاباطل مونا:

اور جب کوئی ان (مشرک) لوگوں سے کہتا ہے کہ اللہ تعالی نے جو تھم (اپنے پینجبر کے پاس) بھیجا ہے،اس پر چلوتو (جواب میں) کہتے ہیں (کنہیں) بلکہ ہم تو اسی (طریقہ) پر چلیں گے جس پر ہم نے اپنے باپ دادا کو پایا ہے (کیونکہ ان لوگوں کو اس طریقہ کے اختیار کرنے کے لئے اللہ کی طرف سے تھم دیا گیا تھا۔ حق تعالی ان پر دوفر ماتے ہیں کہ) کیا (ہر حالت میں بیلوگ اپنے باپ دادا ہی کے طریقہ پر چلیں گے ) خواہ ان کے باپ دادا (دین کی ) نہ کچھ بھور کھتے ہوں اور نہ (کسی آسانی کتاب کی ) ہدایت رکھتے ہوں۔

تقسیر: مطلب بیہ کہ وہ باپ دادائی (اللہ کے عم کو پکڑنے والے) نہ تھا درتمسک (اللہ کے علم کو پکڑنے) کی دو صورتیں ہوتی ہیں: ایک کتاب کے الفاظ سے صرح طور پر، جسے ہدایت سے تعبیر فرمایا اور دوسرے قیاس کے واسط سے کتاب کے علم کی علت ہے، جسے عقل سے تعبیر فرمایا۔ تو دونوں ہی صورتوں سے خالی تھے، توا یسے خض کی تقلید کی کیا گنجائش ہے اور پھر تقلید بھی کسی ایسے کی بین نہیں جس سے سکوت اختیار کیا گیا ہو، بلکہ موردد کیل میں، اورولیل کے خلاف۔ اور اس سے یہ بھی معلوم ہوگیا کہ اگر ہزرگ کے بارے میں صبحے ومعتر دلیل سے بیٹا بت ہوجائے کہ اس کا قول دلیل اور اس سے یہ بھی معلوم ہوگیا کہ اگر ہزرگ کے بارے میں صبحے ومعتر دلیل سے میٹا بت ہوجائے کہ اس کا قول دلیل میں، تو دہ خص شرکی طور پر اس وقت تک اجاع اور تقلید کے قابل ہوتا ہے جب تک کہ اس کے وک کی سے معارض ہونا خابت نہ ہوجائے ، اس لئے ائم جمہتدین کی تقلید کی تقلید کی معلوم ہوگیا کہ اور حد دینا بالکل میں جس سے معارض ہونا خابت نہ ہوجائے ، اس لئے ائم جمہتدین کی تقلید کی معلوم ہوگی کے مبتدین کی تقلید کی تائیداور تقویت ہوتی نہ مبتدین کی تقلید کی تائیداور تقویت ہوتی ہوتی ہوتی کے مبتدین کی تقلید کی تائیداور تقویت ہوتی ہوتی کے مبتدین کی تقلید کی تائیداور تقویت ہوتی ہوتی کے مبتدین کی تقلید کی تائیداور تقویت ہوتی ہوتی کے مبتدین کی تقلید کی تائیداور تقویت ہوتی ہوتیا کہ ایک کر چکا ہوں۔

وَمَثَلُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا كُمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ مِمَا لَا يَسْمَعُ اللَّا دُعَاءً وَنِلَا مُصُمُّ ' بُكْمُ عُنِي فَهُمْ لَا يَغْقِلُونَ ﴿

تر جمہ: اوران کا فروں کی کیفیت اس کیفیت کے مثل ہے کہ ایک مخص ہے وہ ایسے جانور کے پیچھے چلآر ہاہے جو بجز بلانے اور پکارنے کے کوئی بات نہیں سنتا۔ بیر کفار بہرے ہیں، گونگے ہیں، اندھے ہیں، سو بچھتے پیچھنیں۔ ربط: او پران مشرکوں کی برنہی کا بیان تھا جو حق کو قبول نہ کرنے کا سبب تھا، آگے اس بچو نہی کے باب میں ان کی ایک مثال کا ذکر کیا جاتا ہے۔

# مشركول كى مج فنهى كى مثال:

اوران کافروں کی کیفیت (سوفہم میں) ایس ہے جیسے ایک شخص ایسے (جانور) کے پیچھے چلارہا ہے جوسوائے بلانے اور پکارنے کے (مضمون کی) کوئی بات نہیں سنتا (اس طرح) یہ کفار (بھی ظاہری بات چیت سنتے ہیں ہمین کام کی بات سے بالکل) بہرے ہیں (گویا سنا ہی نہیں) گونگے ہیں (کہ بھی ایس بات زبان پرآئی ہی نہیں) اندھے ہیں (کہ نفع مقصان نظر ہی نہیں آتا) سو (جب سارے ہی حواس میں خلل پڑھیا تو) سمجھاتے) کچھ نہیں۔

يَا يُهَا الَّذِيْنَ امَنُوا كُنُوا مِنْ طَبِّبِتِ مَا رَزَقْنَكُمْ وَ اشْكُرُوْ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمُ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴿

تر جمہ: اے ایمان والواجو پاک چیزیں ہم نے تم کومرحمت فرمائی ہیں،ان میں سے کھا وَاور حق تعالیٰ کی شکر گزاری کرواگرتم خاص ان کے ساتھ غلامی کاتعلق رکھتے ہو۔

ربط: او پرحلال و پاکیزه چیزوں کے معاملہ میں مشرکول کی غلطی ظاہر فرمانے سے مقصودان کی اصلاح تھی۔اب اہل ایمان کواس غلطی میں ان کفار کی موافقت کرنے کی ممانعت ہے،اوراس شمن میں اسی معاملہ میں اہل ایمان پراپناانعام ظاہر فرمانا،اوراس انعام پرانہیں ادائے شکر کا تھم فرمانا مقصود ہے۔

# مؤمنول برنعمت كالظهاراورشكر گذاري كاحكم:

اے ایمان والو (ہماری طرف سے تہہیں اجازت ہے کہ) جو (شرعی طور پر) پاک چیزیں ہم نے تہہیں مرحمت فرمائی
ہیں، ان میں سے (جو چاہو) کھا و (برتو) اور (اس اجازت کے ساتھ رہے کم )حق تعالیٰ کی شکر گذاری کرو۔ (زبان
سے بھی ہاتھ پاؤں سے، خدمت وطاعت بجالا کربھی، اور دل سے ان نعتوں کو اللّٰد کی جانب سے بچھ کربھی) اگرتم خاص
ان کے ساتھ غلامی کا تعلق رکھتے ہو (اور پیعلق ہونا مسلم اور ظاہر ہے توشکر کا وجوب بھی ثابت ہے)

اِنْهَا حَرَّمَ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةَ وَالدَّمَ وَلَحْمَ الْحِنْفِرِيْرِ وَمَّا أَهِلَ بِهِ لِغَيْرِ اللهِ ، فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرُ بَا فِي اللهُ عَلَيْ بَا فِي اللهُ عَلَيْ وَالدَّمَ اللهُ عَفُورٌ رَّحِيْهُمْ ﴿

ترجمہ:اللہ تعالیٰ نے توتم پرصرف حرام کیا ہے مردار کواور خون کواور خزیر کے گوشت کواور ایسے جانور کو جوغیر اللہ ک نامز دکر دیا گیا ہو۔ پھر بھی جو محص بیتاب ہوجاوے، بشر طبیکہ نہ تو طلب لذت ہواور نہ تجاوز کرنے والا ہوتو اس محض پر پچھ گناہ ہیں ہوتا، واقعی اللہ تعالیٰ ہیں بڑے غفور رحیم۔

ربط: اوپراس امر کابیان تھا کہ حلال کو حرام مت کرو۔ اب بیدذکر ہے کہ حرام کو حلال مت سمجھو، جیسا کہ شرک اس معاملہ میں بھی مبتلا تھے، چنانچہ مردار اور غیر اللہ کے نام پر ذکح کئے ہوئے جانور وغیرہ کو کھایا کرتے تھے۔ اور ان حرام چیزوں کے بیان کرنے سے مدکورہ مضمون کی بھی تائید مقصود ہے کہ دیکھو حرام بیچیزیں ہیں، اپنی طرف سے حلال چیزوں کو حرام مت کرو۔

# کھانے کی حرام چزیں:

اللہ تعالیٰ نے تو تم پرصرف (ان چیزوں کو) حرام کیا ہے (اوران چیزوں کوحرام نہیں کیا جن کوتم اپنی طرف سے حرام کررہے ہو، جیسا گذرالیخی) مردار (جانور) کو (جس کا ذئے کرنا واجب ہو، اس کے باوجود وہ شرعی طور پر ذئے کئے بغیر مرجائے) اورخون کو (جو بہتا ہو) اورخزیر کے گوشت کو (اس طرح اس کے سب اجزا کو بھی) اورا یسے جانور کو جو (تقرب کی نیت سے) غیراللہ کے لئے نامزد کر دیا گیا ہو (ان سب کو بیشک حرام کیا ہے) پھر بھی (اس میں اتنی آسانی رکھی ہے کہ) جو خض (بھوک کی وجہ سے بہت ہی) بیتاب ہوجائے، بشرطیکہ نہ تو (کھانے میں) لذت طلب کرنے والا ہواور نہ وضرورت وحاجت کی مقدار سے ) تجاوز کرنے والا ہواتو (اس حالت میں ان چیزوں میں سے کھانے میں بھی) اس خض پر بھی گئاہ نہیں ہوتا۔ واقعی اللہ تعالی ہوئے فور رحیم ہیں (کہا یہ وقت میں بیرحمت فرمائی کہ گناہ کی چیز سے گناہ اٹھادیا)

### اس مقام سے متعلق چندمسائل فقہیہ ہیں:

مسکلہ(۱): جس جانورکا ذئے کرنا شرعی طور پرضروری ہواوروہ بغیر ذئے کئے ہلاک ہوجائے وہ حرام ہوتا ہے،اور جس جانورکا ذئے کرنا ضروری ہیں جوہ دوطرح کے ہیں: ایک ٹڈی اور چھلی ،اور دوسرے وحثی جانور جیسے ہرن وغیرہ ، جب کہاس کے ذئے پر قدرت نہ ہوتو اگر اسے دور ہی سے تیر یا کسی دوسرے ہتھیا رہے بسم اللہ کہہ کر زخمی کیا جائے تو وہ حلال ہوجا تا ہے۔البتہ بندوق کا شکار بغیر ذئے ہوئے حلال نہیں۔ کیونکہ گولی میں دھار نہیں ہوتی۔
مسکلہ (۲): جوخون بہتا نہ ہواس سے دو چیزیں مراد ہیں: جگر (کیلجی) اور طحال (تنمی ) بیدونوں حلال ہیں۔

مسکلہ(۳): خزریے تمام اجزالیعن گوشت، چربی، کھال اوراعصاب (پٹھے) سبحرام ہیں، اور نجس بھی۔
مسکلہ (۴): جس جانورکو کسی بھی غیر اللہ کے لئے اس نیت سے نامز دکر دیا ہو کہ وہ ہم سے خوش ہوں گے اور ہمارا کوئی
کام کردیں گے جیسا کہ اکثر عام جاہلوں کی عادت ہے کہ اس نیت سے بکرا، مرغا وغیرہ مقرر کردیتے ہیں، وہ حرام ہوجاتا
ہے، اگر چہذنے کے وقت اس پر اللہ تعالی کا نام لیا ہو۔ البت اگر اس طرح نامز دکرنے کے بعد اس سے تو بہ کر لے تو پھر وہ
حلال ہوجاتا ہے۔

تنبیہ: اس مسئلہ میں بعض پڑھے لکھے لوگوں کو پچھ غلط نہی ہوگئ ہے، اس غلط نہی کی دو دہمیں ہیں: اول یہ کہ گذشتہ آیت ﴿ بَالِیُّهَ النَّاسُ ﴾ کا شانِ نزول یہ لکھا ہے کہ جولوگ سانڈ وغیرہ کوحرام قرار دیتے ہیں ان کی ردمیں یہ آیت نازل ہوئی ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ سانڈ وغیرہ حلال ہیں۔

اس كاجواب سيب كمان لوكول كى تحريم اورمدى كى استحريم ميس چندفرق بين:

اول: بیر کہ وہاں تحریم کے معنی ہیں ایسافعل کرنا جس سے حرمت بیدا ہوجائے، جیسے خودسانڈ وغیرہ چھوڑنا۔اوریہاں تحریم کے معنی بیر ہیں کہ جب کوئی ایسافعل کرے تو حرمت کا تھم ہوجائے گا۔

دوسرے:ان کی تحریم اس جانور کی تعظیم اورادب کے اعتقاد سے تھی اور بیتح یم اس جانور کے خبث اور نجاست کی وجہ

تنیسرے: وہ تحریم آن کے عقیدہ میں دائمی لیعنی ہمیشہ کے لئے تھی کہ سی طرح دورنہیں ہوسکتی تھی اوریتر کمیم غیرابدی ہے کہ اگر تو بہ کرلو تو دور ہوجائے اوریہ دور کر دینا واجب ہے۔اس طرح اس تحریم کی نفی ، یا نہی یا انکار سےاس تحریم کی نفی لازم نہیں آتی۔

غلط نہی کی دوسری وجہ بیہ ہے کہ اکثر مفسرین نے اُھِلَ کی تفسیر اللہ کے علاوہ کسی دوسرے کے نام پر ذبح کرنا: کی ہے، جس سے معلوم ہوا کہ وہی جانور مراد ہے، جس کواللہ کے نام کے بجائے کسی غیر اللہ کا نام لے کرذبح کیا ہو۔

اس کا جواب ہے ہے کہ اس تفسیر سے حصر (حرام کا اس معاملہ میں محدود ہونا) لازم نہیں آتا۔ بلکہ یوں کہا جائے گا کہ اس حرام کی ایک تفسیر ہے تھی ہے۔ چونکہ دور جاہلیت میں اس کا زیادہ رواج تھا، اس لئے تیفسیر کردی گئی۔ زیر گفتگو معاملہ میں یہ خوار تفسیر دوسر سے معاملہ میں ساکت رہے گی، اس لئے اس میں پھے ضرز نہیں، بلکہ حرمت کے دوسر سے دلائل موجود ہیں، جن میں ایک تو یہی آیت ہے، کیونکہ اھل یا ھلال لغت کے اعتبار سے مطلق نامز دکر دینے میں عام ہے، خواہ کسی کے بھی نام سے ذریح ہو۔ پھر دوسری آیت اس سے بھی زیادہ صریح اور واضح ہے۔ سورہ ما کدہ میں ﴿ مَا الْهِلَ لِغَیْرِ اللّٰهِ بِہ ﴾ کے بعد ﴿ مَا دُرِحَ عَلَ النَّصُرُ ﴾ الگ سے فرمایا ہے۔ اس سے صاف معلوم ہوا کہ جس ذریح سے اللّٰہ کے علاوہ کسی دوسرے کا تقرب اور تعظیم مقصود ہووہ حرام ہوجا تا ہے۔ تیسر سے تھے مسلم میں حدیث مرفوع ہے: لعن الله من ذبح لغیر دوسرے کا تقرب اور تعظیم مقصود ہووہ حرام ہوجا تا ہے۔ تیسر سے تھے مسلم میں حدیث مرفوع ہے: لعن الله من ذبح لغیر

اللہ: (جس نے اللہ کے سواکس دوسرے کے لئے ذی کیا اس پراللہ تعالی نے لعنت فرمائی ہے) اور ظاہر ہے کہ ایسے متعازی فیہ ذرئے پراللہ کے سوا کے لئے ذی کرناصاد ق آتا ہے۔ چنا نچ فقہی کتابوں میں یہاں تک وضاحت ہے کہ اگر کسی حاکم کے آنے پر کسی جانورکو جھینٹ کے طور پر ذی کیا جائے ، گواس جانور پراللہ کا نام لیا گیا ہو، پھر بھی وہ ﴿ مَا اُصِلَ لِغَینِہِ اللّٰهِ ﴾ میں داخل ہوکر حرام ہوجا تا ہے۔ جیسا کہ در مختار وغیرہ میں ہے۔ اور نووی نے بھی فہ کورہ بالا حدیث کی شرح میں امیر کے میں داخل ہوکر حرام ہوجا تا ہے۔ بعض لوگول کو تغییر اللہ کا ایم ہم وزی کی عبارت سے بیشہ ہوگیا ہے۔ اس کا جواب اس کے منہیہ سے ظاہر ہے کہ انھوں نے ایصالی ثواب کی نیت کی تاویل کے متعلق نووی نے تاویل کی بنا پر حلت کا حکم فرمایا ہے، بغیر تاویل کے حال قرار نہیں دیتے جیسا کہ اس قتم کی تاویل سے متعلق نووی نے ایم مروزی کے قول کے بعد رافع کا قول قبل کیا ہے، تو جہاں بیتا ویل بھٹی طور پر شفی ہو، اُسے کیے حال کہا جائے گا اور عوام کا یقتی طور پر قابل تا ویل نہیں ہوتا۔ اس کی دلیل بیہ ہو کہا گراس جانور کے بدلہ میں اس سے بھی دوگئی قیمت کی عوام کا یہ خوام کا دوتو وہ اس کو ہر گر گوار آئیس کریں گے اور سے دیت کا فسادیقنی طور پر ظاہر ہوجا تا ہے۔ اور بہی میں ان بردرگوں کی ناراضی کا اندیشہ ظاہر کریں گے۔ جس سے نیت کا فسادیقنی طور پر ظاہر ہوجا تا ہے۔ اور بہی میں ان بردرگوں کی ناراضی کا اندیشہ ظاہر کریں گے۔ جس سے نیت کا فسادیقنی طور پر ظاہر ہوجا تا ہے۔ اور بہی

إِنَّ النَّذِينَ يَكْنُمُونَ مَا اَنْزَلَ اللهُ مِنَ الْكِنْ وَيَشْتَرُونَ يِهِ ثَمَنَا قَلِيْلًا الْوَلِيكَ مَا يَاكُونَ فِي أَبُطُونِهِمْ إِلَّا النَّارَ وَلَا يُكَلِّمُ مُ اللهُ يُومَ الْقِيمَةِ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَلَا مُزَكِيهِمْ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَلَا يُزَكِيهِمْ وَلَا يُكُونُ فِي اللهُ عَلَى اللهُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامُ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَامِ وَالْعَلَالِهُ وَلَا يُزَكِيهُمْ عَلَى اللهُ وَالْعَلَامُ وَالْمُعُلِمُ وَالْعَلَامُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمَالُومُ وَالْمُعُلُومُ وَالْمُؤْلُولُ وَلَا اللّهُ اللهُ وَالْمُعُلُومُ وَالْمُعُلُومُ وَلَا مُؤْلِمُ وَالْمُعُلُومُ وَلَا مُعْلَامِ وَالْمُولُومُ وَلَا اللّهُ اللّهُ مُنْ اللّهُ وَالْمُعُلِمُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَالْمُعُلِمُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَا اللّهُ الْمُعْلَامُ وَلَامُ وَالْمُومُ وَالْمُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْلُومُ وَلَامُ وَالْمُلُومُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلُومُ وَلَامُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤُلِمُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلُومُ ولَامُ وَالْمُولُولُومُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُؤْلُومُ وَالْمُؤْلِمُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ وَالْمُلْمُ وَالْمُومُ ولَامُومُ وَالْمُومُ وَالْمُومُ

٥٩٥

ترجمہ: اس میں کوئی شبہیں کہ جولوگ اللہ تعالی کی بھیجی ہوئی کتاب کا اخفاء کرتے ہیں اور اس کے معاوضہ میں متاع قلیل وصول کرتے ہیں، ایسے لوگ اور پھنہیں ایپ شکم میں آگ بھررہے ہیں۔ اور اللہ تعالی ان سے نہ تو قیامت میں کلام کریں گے اور ان کو مزائے در دناک ہوگی، یہ ایسے لوگ ہیں، جنھوں نے ہدایت جھوڑ کریں گے اور ان کو مزائے در دناک ہوگی، یہ ایسے لوگ ہیں، جنھوں نے ہدایت جھوڑ کرین اللہ اختیار کی اور مغفرت جھوڑ کر عذاب، سودو ذرخ کے لئے کیسے باہمت ہیں۔ یہ برائیں اس وجہ سے ہیں کہت تعالی نے کتاب کوٹھیک ٹھیک بھیجا تھا۔ اور جولوگ کتاب میں برائی کریں وہ ظاہرہ کہ بردی دور کے خلاف میں ہوں گے۔ نے کتاب کوٹھیک ٹھیک بھیجا تھا۔ اور جولوگ کتاب میں برائی کریں وہ ظاہرہ کہ بردی دور کے خلاف میں ہوں گے۔ درائی مول گے۔ درائی میں کہتوں کے میں معنوی طور پر حرام کی ہوئی دیلے داور کوٹھا۔ اب اس آیت میں معنوی طور پر حرام کی ہوئی کے خلا اور کا بیان ہے، جو یہودی علاء کی عادت تھی کہ غلط احکام بیان کر کے وام سے رشوت لیتے اور کھاتے تھے۔ اور اس میں

امت محدید کے علاء کے لئے بھی تعلیم ہے کہ ہم نے جو پچھادکام بیان کئے ہیں، کسی بھی نفسانی غرض اور نفع کی خاطران کے بیان اور تبلیغ میں کوتا ہی مت کرنا۔

# دين فروشي كوحرام قراردينا:

اس میں کوئی شبہیں کہ جولوگ اللہ تعالیٰ کی بھیجی ہوئی کتاب (کے مضامین) کو چھپاتے ہیں اوراس (خیانت) کے بدلہ میں (ونیا کی) تھوڑی ہی چیز وصول کرتے ہیں، ایسے لوگ اور کچھ بیں اپنے بیٹ میں آگ (کے انگارے) مجررہے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ ان سے نہ تو قیامت میں (لطف کے ساتھ) کلام کریں گے اور نہ (بی ان کے گناہ معاف کرکے) ان کی صفائی کریں گے اور انہیں وردنا ک سزا ہوگی۔ یہ ایسے لوگ ہیں جضوں نے ہدایت کو چھوڑ کر صلالت اختیار کی (اور آخرت میں) مغفرت کو چھوڑ کر عذاب (سر پرلیا) سو (شاباش ہان کی ہمت کو) دوز ن (میں جانے) کے لئے کیسے ہمت ہیں (اور) یہ (ساری نہ کورہ) سزائیں (ان کو) اس وجہ سے ہیں کہتی تعالیٰ نے (اس) کتاب و ٹھیکٹھیک بھیجا تھا اور جولوگ (ایس ٹھیک ٹھیک بھیک تھیں ہوئی) کتاب میں بے راہ روی (اختیار) کریں وہ ظاہر ہے کہ بودی دور (دراز) کی ظاف ورزی بیضرورالی سخت سزاؤں کے سختی ہول گے)

ترجمہ: کچھسارا کمال اسی میں نہیں کہتم اپنا منہ شرق کو کرلویا مغرب کو الیکن کمال تو یہ ہے کہ کوئی شخص اللہ پریقین رکھے اور قیامت کے دن پر اور فرشتوں پر اور کتب پر اور پغیبروں پر ۔ اور مال دیتا ہواللہ کی محبت میں رشتہ داروں کو اور تیبیوں کو اور تیا جوں کو اور کر دن چھڑا نے میں اور نماز کی پابندی رکھتا ہواور زکو ہ بھی اوا کرتا ہو۔ اور جواشخاص اپنے عہدوں کو پورا کرنے والے ہوں جب عہد کرلیں اور وہ لوگ مستقل رہنے والے ہوں تک وتی میں اور بیاری میں اور قال میں : یہ لوگ ہیں جو سیچے ہیں اور بیاری میں اور قال میں : یہ لوگ ہیں جو سیچے ہیں اور بیم لوگ ہیں جو مقی ہیں۔

ربط: سورت کے شروع سے یہاں تک جو کہ نصف سورہ بقرہ ہے، گفتگو کا رخ زیادہ ترمنکرین کی طرف تھا، کیونکہ سب سے پہلے قرآن کی حقانیت ثابت کی ،اس ضمن میں اس کے ماننے اور نہ ماننے والے فرقوں کا ذکر کیا ، پھر تو حیداور رسالت کو ثابت کیا، پھر بنی اسرائیل پرعام اور خاص نعمتوں کا ﴿ وَإِذِ ابْنَتَانَیۤ إِبْرَاهِمَ ﴾ تک بیان فر مایا۔ وہاں سے قبلہ کی بحث چلی اور اس کو بیان کر کے صفاوم وہ کی بحث پرختم کیا۔ پھر تو حید کو ثابت کرنے کے بعد شرک کے اصول اور فروع کو باطل کیا۔ اور ان سب مضامین میں ظاہر ہے کہ منکرین کو زیادہ تنبیہ ہے۔ البتہ ضمنا غیر مسلموں کو کوئی خطاب ہوجانا دوسری بات ہے۔

اب اس آیت میں اور آئندہ آتوں میں جو کہ سورہ بقرہ کا نصف ہے زیادہ مقصود مسلمانوں کو بعض اصول وفروع کی تعلیم کرنا ہے، گوضمنا غیر مسلموں کوئی خطاب ہوجائے۔ اور بی مضمون سورت کے ختم تک چلاگیا ہے۔ جسے ایک مجمل عنوان 'بر" سے شروع کیا گیا ہے جو کہ ظاہری وباطنی تمام طاعتوں کے لئے عام ہے۔ اور اس پہلی آیت میں جامع الفاظ مثلاً کتاب پر ایمان، مال دیے ،عہد کے پورا کرنے، تکلیف و پریشانی کے وقت صبری کلی طور پرتعلیم کی گئی ہے جن میں مثلاً کتاب پر ایمان، مال دیے ،عہد کے پورا کرنے، تکلیف و پریشانی کے وقت صبری کلی طور پرتعلیم کی گئی ہے جن میں کتاب کے تمام احکام، انفاق کے انواع، نکاح ومعاملات کے عہداور جہادوغیرہ شامل ہیں۔ آگے اس' بر" کی تفصیل چلی ہے، جس میں وقت اور مقام کے نقاضہ کے مطابق بہت سے احکام مثلاً قصاص ووصیت وصیام (روزہ) وجہادو جہادو نفاق ویض وایلاء ویمین (قتم) وطلاق ونکاح وعدت ومہراور جہاد، انفاق فی سمیل اللہ کی تکراراور بھے وشرا (خرید فروخت) کا بیان ہے، اس کے بعض معاملات حسب ضرورت بیان فرما کر بشارت اور رحمت ومغفرت کے وعدے پرختم فرمادیا۔ سبحان اللہ! کیاعمہ وبلیغ تر تیب ہے۔ چونکہ ان مضامین کا حاصل اجمالاً وتفصیلاً 'نہو " (اللہ کی رضا کے لئے کیا ہوا ہرفعل) کا بیان ہے، اس کے لئے آگراس مجموعہ کاعنوان 'ابواب البر' رکھا جائے تو نہایت زیبا ہے۔ الموفق (اللہ بی توفیق دیے والا) ہے۔

# نیکی کی بنیادی باتنین:

سارا کمال اس میں نہیں (آگیا) ہے کہ تم اپنا منہ مشرق کی طرف کرلویا مغرب کی طرف (کرلو) بلکہ (اصل) کمال تو یہے کہ کوئی شخص اللہ تعالی (کی ذات وصفات) پر یقین رکھے اور (اس طرح) قیامت کے دن پر (بھی) اور فرشتوں (کے وجود) پر (بھی) اور (سب آسانی) کتابوں پر (بھی) اور (سب) پنجیبروں پر (بھی) اور (وہ شخص) مال دیتا ہواللہ کی محبت میں (اپنے حاجت مند) رشتہ داروں کو اور (نادار) تیبیوں کو (بین جن بچوں کو ان کا باپ نابالغ حالت میں چھوڑ کرمر گیاہو) اور دوسرے (غریب) مختاجوں کو (بھی) اور (ان) مسافروں کو (جن کے پاس سفر کی ضرورت کے لیخرج کا سامان یارو پیدیبید بندر ہاہو) اور (لاچاری میں) سوال کرنے والوں کو اور (قیدیوں اور غلاموں کی) گردن چھڑا نے میں (بھی مال خرچ کرتا ہو) اور (وہ شخص نماز کی پابندی (بھی) رکھتا ہواور (مقررہ) ذکو ق بھی ادا کرتا ہو۔ اور جو اشخاص (کہ ان اعمال کے ساتھ بیا خلاق بھی رکھتے ہوں کہ ) اپنے وعدوں کو پورا کرنے والے ہوں، جب (سمی جائز امر کا) عہد کرلیں اور (اس صفت کا خصوصیت کے ساتھ لیا ظار کھتے ہوں کہ وہ گوگا (ان مواقع میں) مستقل (مزاج) رہنے والے کرلیں اور (اس صفت کا خصوصیت کے ساتھ لیا ظار کھتے ہوں کہ وہ گوگا (ان مواقع میں) مستقل (مزاج) رہنے والے کرلیں اور (اس صفت کا خصوصیت کے ساتھ لیا ظار کھتے ہوں کہ وہ لوگ (ان مواقع میں) مستقل (مزاج) رہنے والے کرلیں اور (اس صفت کا خصوصیت کے ساتھ لیا ظار کھتے ہوں کہ وہ کہ وہ کو گوگا کی اس میال خرچ کریں اور کی جائز اور کھتے ہوں کہ وہ کوگا کی دور کوگیں کی مستقل (مزاج) کرلیں اور دور کوگیں کو کور کی کور کوگیں کو کو کوگیں کو کوگیں کو کوگیں کو کوگیں کے کوگیں کے کی کو کی کور کوگیں کی کو کوگیں کو کوگیں کو کوگیں کی کور کوگیں کی کو کی کوگیں کو کوگیں کے کو کوگیں کی کو کوگیں کی کو کوگیں کی کور کی کو کی کی کو کی کرنے کو کوگیں کو کوگیں کو کوگیں کو کوگیں کر کی کوگیں کی کرنے کو کوگیں کی کرنے کو کوگیں کو کوگیں کی کو کرنے کوگیں کوگیں کو کر کرنے کو کوگیں کو کوگیں کرنے کو کوگیں کو کوگیں کی کوگیں کی کوگیں کو کوگیں کی کرنے کوگیں کی کرنے کوگیں کو کوگیں کر کرنے کی کوگیں کرنے کی کو کوگیں کی کوگیں کرنے کو کر کی کوگیں کوگیں کی کرنے کو کرنے کو کوگیں کو کوگیں کرنے کو کوگیں کی کو کوگیں کرنے کرنے کو کرنے کو کرنے کو کرنے کو کوگیں کی کرنے کو کوگیں کو کو کرنے کو کرنے کی کرنے کو کرنے کو کرنے کرنے کرنے کو کرنے کرنے کر

ہوں (ایک تو) تک وی میں اور دوسرے) بیاری میں اور (تیسرے کفار کے ساتھ) قال (کے معرکہ) میں (لینی پریٹان اور کم ہمت نہ ہوں بس) بیلوگ ہے ہیں (جو کمال کے ساتھ موصوف) ہیں اور یہی ہیں جو (ہے) متق (کے جاسختے) ہیں (غرض دین کے اصلی مقاصد اور کمالات بیہ ہیں۔اور نماز میں کسست کو منہ کرنا ان ہی فہ کورہ کمالات میں ہے ایک خاص کمال بینی نماز کے قائم کرنے کے تو الع اور شرائط میں سے ہے، اور اس کے حسن سے اس میں بھی حسن آگیا۔ورندا گرنماز نہ ہوتی تو کسی خاص سمت کو منہ کرنا بھی عبادت نہ ہوتا)

فائدہ(۱): خاص سمتوں کے قصد کا یہاں اس لئے ذکر ہوا کہ تحویلِ قبلہ کے وقت یہود ونصاری کی تمام تر بحث اس متلہ میں رہ گئی تھی۔اس لئے متنب فرمایا کہ اس سے بڑھ کر دوسرے کام ہیں ان کا اہتمام کرو۔

فائدہ (۲): شریعت میں تمام احکام کا حاصل تین چیزیں ہیں: (۱) عقائد (۲) اعمال (۳) اخلاق۔ اور تمام جزئیات انہی کلیات کے تحت داخل ہیں، اور اس آیت میں ان تینوں اقسام کے بڑے بڑے شعبے ارشاد فرمائے گئے ہیں، اس اعتبار سے بیآیت جوامع کلم (جامع کلمات) میں سے ہے۔

يَاكِيُهُا الّذِيْنَ امَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُو الْقِصَاصُ فِي الْقَتْلِ الْحُرُ بِالْحُرْ وَالْعُبُلُ بِالْعَبُلِ وَالْا نَضَى الْمُنَا اللّذِيْنَ امَنُوا كُتِبَ عَلَيْكُو الْقِصَاصُ فِي الْمَعُرُوفِ وَادَاءُ النّهِ بِإِحْسَانِ وَلِكَ تَخْفِيْفُ بِالْمُعُرُوفِ وَادَاءُ النّهِ بِإِحْسَانِ وَلِكَ تَخْفِيْفُ بِالْمُعُرُوفِ وَادَاءُ النّهُ بِإِحْسَانِ وَلِكَ تَخْفِيْفُ مِن الْعِصَاصِ حَيْوةً مِن رَبِّكُور وَرَحْمَةُ وَفَينِ اعْتَلَامُ بَعْدَ ذَلِكَ فَلَهُ عَنَابُ الِيُعَرُّ وَلَكُمُ فِي الْقِصَاصِ حَيْوةً يَاوُلِي الْالْبَابِ لَعَلَكُور تَتَقُون وَ وَلَكُمْ اللّهُ عَنَابُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللللللل

ترجمہ: اے ایمان والو اہم پر قصاص فرض کیا جاتا ہے مقتولین کے بارہ میں۔ آزاد آدمی آزاد آدمی کے عوض میں ، اور غلام کے عوض میں ، اور عورت عورت کے عوض میں ، ہاں جس کواس کے فریق کی طرف سے کچھ معافی ہوجاو ہے قلام غلام کے عوض میں ، اور عورت عورت کے عوض میں ، ہاں جس کواس کے فریق کی طرف سے تخفیف ہے ، اور معقول طور پر مطالبہ کرنا اور خوبی کے ساتھ اس کے پاس پہنچادینا ہے ، یہ تمہارے پر وردگار کی طرف سے تخفیف ہے ، اور ترجم ہے ، پھر جو شخص اس کے بعد تعدی کا مرتکب ہوتو اس شخص کو بڑا در دنا ک عذاب ہوگا۔ اور فہیم لوگو! قصاص میں تمہاری جانوں کا بڑا ہے اور ہے ہیں کہ تم لوگ پر ہیز رکھو گے۔

ربط: بو (الله کی رضا کے لئے کئے جانے والے افعال) کے اصولوں کے بعد اب پیش آنے والے واقعات کی ضرورت کے مطابق بر کے پچھ فروع یعنی جزئی احکام کابیان ہے۔

نيكى كے بعض جزئى احكام:

پہلاتھم: قصاص کی فرضیت

اے ایمان والوا تم پر قصاص ( کا قانون ) فرض کیا جاتا ہے (قتل عمہ کے ) مقتولوں کے بارے میں ( یعنی ہرآزاد

آدی (قل کیا جائے ہر دوسرے) آزادآدی کے وض میں اور (ای طرح ہر) غلام (دوسرے) غلام کے وض میں (اور ای طرح) عورت (ہر دوسری) عورت کے وض میں (خواہ بیقا تل اعلی درجہ کے اور مقتول اونی درجہ کے ہوں، تب بھی سب کو برابر ہجھ کر قصاص لیا جائے گا، بینی قاتل کو ہزا کے وض ہیں (خواہ بیقا تل اعلی درجہ کے اور مقتول اونی درجہ کے ہوں، تب بھی کی طرف سے پھھ معافی ہوجائے (گر پوری معافی نہ ہو) تو (اس سے سزائے تل سے تو بری ہوگیا، کیکن دیت یعنی خون بہا کے طور پر ایک مقدار میں قاتل کے ذمہ مال واجب ہوجائے گا تو اس وقت فریقین کے ذمہ ان دوامری رعایت مغروری ہے، مدی لیعنی مقدار میں قاتل کے ذمہ ال واجب ہوجائے گا تو اس وقت فریقین کے ذمہ ان دوامری رعایت صروری ہے، مدی لیعنی مقدار میں قاتل کے ذمہ ال واجب ہوجائے گا تو اس وقت فریقین کے ذمہ ان دوامری رعایت کر رہاں مال کا) اس (مدی ) کے پاس پہو نجاد نیادہ تگ نہ کر کے) اور (مدعا علیہ یعنی قاتل کے ذمہ کی فور کے ساتھ (اس مال کا) اس (مدی ) کے پاس پہو نجاد نیادہ تگ نہ میں کی نہ کر سے) اور (دعا علیہ یعنی قاتل کے ذمہ کی نہ کر ہے) ہیں زرد ہونے ویاد کی اس اس کا کا تا نون ) تہ ہارے پروردگاری طرف سے (سزا کے سے اور مقال کی کر اے سواکوئی گنجائش ہی نہ ہوتی ) پھر جو شخص اس (قانون) میں نہ ہوتی کی ترب کے ہور مقال کی سزا کے سواکوئی گنجائش ہی نہ ہوتی ) پھر جو شخص کی وزیادتی کا مرتک ہو (مثل کی ہوائے وار (اے بھر دار لوگو!) قصاص (کے اس قانون) پھر تھر کی ہونی کا دور کے اس قانون کے اجرائے خوف سے تل کے ارتکاب سے ڈریں گرتی کی جائی کی ہم امید کرتے ہیں کہم لوگ (ایسے امن کے قانون کی خلاف ورزی ہے) پر ہیز رکھو گے۔

اسمقام سے متعلق چندمسائل ہیں:

مسئلہ(۱) قبلِ عمریہ ہے کہ سی کو جان ہو جھ کر قصدا کسی آ ہنی ہتھیار سے یا کسی ایسی چیز سے جس سے گوشت پوست کٹ کرخون بہہ سکے قبل کیا جائے۔قصاص یعنی تل کی سزااسی قبل کے جرم میں خاص ہے۔

مسئلہ (۲): ایسے تل میں جس طرح آ زادآ دمی آ زاد کے بدلہ میں قبل کیا جا تا ہے، اسی طرح غلام کے عوض میں بھی اور جس طرح عورت کے عوض میں عورت کو تل کیا جا تا ہے اسی طرح مرد بھی عورت کے عوض میں قبل کیا جا تا ہے۔

مسکلہ(۳): اگرتل عدمیں قاتل کو پوری معافی دے دی جائے۔ مثلاً مقتول کے وارث اس کے صرف دو بیٹے تھے اور دونوں نے اپناخی معاف کردیا تو قاتل پر کوئی مطالبہ ہیں رہا، اور اگر پوری معافی نہ ہو۔ مثلاً فدکورہ بالا دونوں بیٹوں میں سے ایک نے معاف کیا اور دوسرے نے معاف نہیں کیا تو قاتل قصاص کی سز اسے تو بری ہوگیا، کیکن معاف نہ میں سے ایک نے معاف کی مزاسے کے معاون نہ اگر اور خون بہا شریعت اسلامی میں بیہ کے مواونٹ یا ہزار کرنے والے بیٹے کونصف دیت یعنی خون بہا دلایا جائے گا۔ اور خون بہا شریعت اسلامی میں بیہ کے مواونٹ یا ہزار دین ہزار دین ہزار درہم (اس زمانہ میں ایک دیناروس درہم کا ہوتا تھا) اور ان اونٹوں کی عمروں وغیرہ کا فقہ کی کتابوں میں تفصیل کے ساتھ ذکر ہے۔

مسكله (م): جس طرح ناتمام ( ناقص يا دهوري ) معافى سے مال واجب ہوتا ہے، اسى طرح اگر آپس ميں مال كى كى

مقدار پرمصالحت ہوجائے تب بھی قصاص ساقط ہوکر مال واجب ہوجاتا ہے۔لیکن اس میں بیشرط ہے کہ اونوں یا اشرفیوں یاروپیوں پرصلح ہوتو ان اشیا کی جس مقدار کا اوپر ذکر آیا، اس سے زیادہ پرمعاملہ نہ ہو، البتہ اگر کسی اورجنس پرصلح ہوجائے،مثلاً کوئی غلہ یا کپڑایا گھوڑ ہے تو جس قدر قیمت کی بھی ہوں صلح جائز ہے، پھرخواہ بہی مقررہ چیزیں لے لے اور چاہتو ان مقررہ چیز وں کے عوض میں آپس میں رضامندی سے اشرفیاں یارو پے خواہ بیاشرفیاں یارو پے مندرجہ بالا مقدار سے زیادہ ہوں، لے لے ) سب جائز ہے۔

مسئلہ(۵) قبل عدمیں دیت یا صلح سے جو مال واجب ہو، وہ صرف قاتل کے مال میں واجب ہوتا ہے۔ مسئلہ(۲): مقتول کے جتنے شرعی وارث ہوں گےان میں وراثت کے حصوں کے مطابق ہی قصاص میں جھے ہوں گےاوراسی طرح مال دیت سب میں مشترک ہوں گے۔ یہ سب مسائل ہدایہ میں ہیں۔

كُتِبَ عَكَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ اَحَلَكُمُ الْمُؤْتُ إِنْ تَرَكَ خَايِرًا ﴿ الْوَصِيّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالْاَفْرَبِيْنَ اللّهُ عُلَى الْمُتَقِيلَ وَفَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّ

100

ترجمہ بتم پرفرض کیا جاتا ہے کہ جب کسی کوموت نزدیک معلوم ہونے گئے بشرطیکہ کچھ مال بھی ترکہ میں چھوڑا ہوتو والدین اورا قارب کے لئے معقول طور پر کچھ بچھ بتلا جاوے، جن کوخدا کاخوف ہے ان کے ذمہ بیضر وری ہے، پھر جوشخص من لینے کے بعداس کو تبدیل کریں گے۔اللہ تعالی تو یقیناً سنتے من لینے کے بعداس کو تبدیل کریں گے۔اللہ تعالی تو یقیناً سنتے جانے ہیں۔ ہاں جس شخص کووصیت کرنے والے کی جانب سے کسی بے عنوانی کی یاکسی جرم کے ارتکاب کی تحقیق ہوئی ہو، پھر شخص ان میں باہم مصالحت کراد ہے تو اس پرکوئی گناہ ہیں ہے۔واقعی اللہ تعالی تو معاف فرمانے والے ہیں اور رحم کے ارتکاب جیں اور رحم کے در اس مصالحت کراد ہے تو اس پرکوئی گناہ ہیں ہے۔واقعی اللہ تعالی تو معاف فرمانے والے ہیں اور رحم کے در الے ہیں۔

# دوسراحكم وصيت:

(اسلام کے شروع میں جب تک میراث کے حصے شریعت کی طرف سے مقرر نہیں ہوئے تھے، یہ تھم تھا کہ ترکہ کے ایک تہائی تک مرنے والا اپنے والدین اور دوسرے رشتہ داروں کو جتنا جتنا مناسب سمجھے بتا جائے۔ اتنا تو ان لوگوں کا حق ہوتا تھا جو پچھے باقی رہتا وہ سب اولا دکا حق ہوتا تھا۔ اس آیت میں اس تھم کا ذکر ہے یعنی ) تم پر فرض کیا جاتا ہے کہ جب کی کو (آثار سے) موت نزدیک معلوم ہونے گئے، اگر اس نے پچھے مال بھی ترکہ میں چھوڑ اہوتو (اپنے) والدین اور (دیگر) اتارب کے لئے معقول طور پر (کہ مجموعہ ایک تہائی سے زیادہ نہ ہو) کچھ پچھے وصیت کرجائے، جنہیں اللہ کا خوف ہے، ان

کے ذمہ پیضروری (کیاجاتا) ہے۔ پھر (جو شخص (بھی) من لینے کے بعداس (کے مضمون) کو تبدیل کرے گا (اور باہمی تقییم وفیصلہ کے وقت غلط اظہار دے گا اور اس کے مطابق فیصلہ ہونے سے کسی کا حق تلف ہوجائے گا) تو اس (حق تلفی) کا گناہ انہی لوگوں کو ہوگا جو اس (مضمون) کو تبدیل کریں گے (عدالت کے حاکم یا ٹالٹ کو گناہ نہ ہوگا، کیونکہ) اللہ تعالی تو یقینا سنتے ہیں اور حاکم کا بے خبر اور معذور ہونا بھی جانے ہیں) ہاں اللہ طرح کی تبدیلی کی اجازت ہے، وہ یہ کہ) جس شخص کو وصیت کرنے والے کی جانب سے (وصیت کے بارہ میں غلطی ایک طرح کی تبدیلی کی اجازت ہے، وہ یہ کہ) جس شخص کو وصیت کرنے والے کی جانب سے (وصیت کے بارہ میں غلطی سے ) کسی برعنوانی کی یا (قصد اُوصیت کے تاب مندگان لیعنی ترکہ کے شخص اور وصیت کے مال کے شخص میں نزاع کا منابطہ وصیت کی وجہ سے اس مردے کے لیس ماندگان لیعنی ترکہ کے شخص اور وصیت کے مال کے شخص میں نزاع کا احتمال یا دقوع معلوم ہو) پھر میخص ان میں باہم مصالحت کرادے (اگر چہ وہ مصالحت وصیت کے اس مضمون کے خلاف موجو خلا ہرا وصیت کی تبدیلی ہے) تو اس (شخص) پر کوئی گناہ (کا بار) نہیں ہے اور واقعی اللہ تعالی تو (خود گنا ہوں کے) معاف خور کی اور رہونہ معان کے مصالحت کو تابہ والی کے تعرب اور رہونہ کی اللہ تعالی تو (خود گنا ہوں کے) کی جم کی تعرب کی اور رہونہ کی تو اس اصلاح میں فر مال بردار ہے تو اس محاف فر مانے والے ہیں اور شخص تو اس اصلاح میں فر مال بردار ہے تو اس بردار ہے تو اس بردار ہے تو اس بردار ہے تو اس بردار ہوگی ؟)

فائدہ: اس تھم کے تین جز تھے: ایک اولا د کے علاوہ دوسر ہے ورثاء کے ترکہ میں جھے اور حقوق معین نہ ہونا۔ دوسر ہے الیے اقارب کے لئے وصیت کا واجب ہونا۔ تیسر ہے تہا کی مال سے زیادہ وصیت کی اجازت نہ ہونا۔ چنانچہ پہلا جز تو آیت میراث سے منسوخ ہے، دوسر اجز حدیث سے جس کی تائیدا جماع سے ہوئی ہے، منسوخ ہے۔ اور وجوب کے ساتھ جواز بھی منسوخ ہوگیا۔ یعنی شری وارث کے لئے مالی وصیت باطل ہے۔ تیسر اجز اب بھی باقی ہے، ایک تہائی سے زیادہ میں بالغ وارثوں کی رضامندی کے بغیر وصیت باطل ہے۔

يَايَّهُ النَّانِيْنَ امْنُوا كُنُبَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى النَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمُ لَعَلَكُمُ تَتَقُونِ فَايَّامًا مَّعُلُو وَلَيْ فَلَنَ عَلَيْكُمُ الصِّيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى النَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمُ لَعَلَيْهُ مَرِيْضًا أَوْ عَلَى سَفَرٍ فَعِلَ لَا مِنْ النَّامِ الْخَرْو وَعَلَى النَّانِ فَنَ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْ الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُو

ترجمہ:اےایمان والو!تم پرروزہ فرض کیا گیا جس طرح تم سے پہلےلوگوں پرفرض کیا گیا تھا،اس تو قع پر کہم متی بن جاؤ۔تھوڑے دنول روزہ رکھ لیا کرو۔ پھر جو مخص تم میں بیار ہو یا سفر میں ہوتو دوسرے ایام کا شار رکھنا ہے۔اور جولوگ روزے کی طاقت رکھتے ہوں،ان کے ذمہ فدیہ ہے کہوہ ایک غریب کا کھانا ہے،اور جو مخص خوشی سے خیر کرے تو یہ اس مختص کے لئے اور بھی بہتر ہے اور تہماراروزہ رکھنا زیادہ بہتر ہے اگرتم خبرر کھتے ہو۔

# تيسراتكم:روزون كى فرضيت

اے ایمان والوا تم پرروزہ فرض کیا گیا ہے جس طرح تم ہے پہلی (امتوں کے) لوگوں پرفرض کیا گیا تھا، اس تو تع پر کہتم (روزہ کی بدولت رفتہ رفتہ) متنقی بن جاؤ ( کیونکہ روزہ رکھنے ہے فنس کواس کے متعدد تقاضوں ہے رو کئے کی عادت پڑے گی اوراسی عادت کی پختگی تقوی کی بنیاو ہے ، اس لئے) تھوڑے دنوں کے روزے رکھالیا کرو (ان تھوڑے دنوں ہے رمضان کا مہینہ مراد ہے ، جیسا کہ اگلی آیت میں آتا ہے) پھر (اس میں بھی اتنی آسانی ہے کہ) جو خض تم میں (ایبا) بیار ہو (جس کو روزہ رکھنا مشکل یا تکلیف وہ ہو) یا (شرعی) سفر میں ہوتو (اس کو رمضان میں روزہ نہ رکھنے کی اجازت ہے اور رمضان کے مہینہ کے دنوں کے بجائے) دوسرے دنوں کی (اتنی ہی) گئتی (کرکے ان میں روزہ) رکھنا (اس پر واجب) ہے اور (دوسری آسانی جو بعد میں منسوخ ہوگئی ہے کہ) جولوگ روزے کی طاقت رکھتے ہوں (اور پھر بھی روزہ رکھنے کو دل نہ چا ہے اور اور نہر بھر بھی روزہ رکھنے کہ دو ایک غریب کا کھانا (کھلا دینایا دیدینا) ہے اور جوشن خوتی سے (زیادہ) خیر (خیرات) کرے (کہنا دینایا دیدینا) ہے اور خوتی سے آرتم (کی کھروزے کی کھنا (اس حال میں بھی) زیادہ نے آسانی کے لئے ان حالتوں میں روزہ نہ رکھنے کی اجازت دیدی ہے ، لیکن ) تمہاراروزہ رکھنا (اس حال میں بھی) نیادہ بہتر ہے آگرتم ( کی کھروزے کی فضیلت کی ) خبر رکھتے ہو۔

تفسیر: پہلی امتوں میں سے نصاری پر روزہ فرض ہونے کا بیان ایک حدیث میں اس طرح آیا ہے کہ نصاری پر ماہِ رمضان کا روزہ فرض ہوا تھا۔ ان کا کوئی بادشاہ بیار ہوا تو اس کی قوم نے نذر مانی کہا گربادشاہ کوشفا ہوجائے تو ہم مزید دس روزوں کا اضافہ کردیں گے۔ پھرکوئی اور بادشاہ بیار ہوا تو اس کی صحت پر سات روزوں کا مزیداضافہ ہوا، پھر تنیسر ابادشاہ بیار ہوا تو اس کی صحت پر سات روزوں کا مزیداضافہ ہوا، پھر تنیسر ابادشاہ بیار ہوا تو اس کے تبین اور بڑھالیں اور رہی ہے، لاؤ تین اور بڑھالیں اور رہی ہے کہایا میں سب رکھالیا کریں (روح المعانی بروایت ابن حظلہ والنحاس وطبر انی بروایت معقل بن حظلہ مرفوعاً) اور ﴿ لَعَدُ کُومُ تَدَنَّقُونَ ﴾ میں روزہ کی ایک حکمت کا بیان ہے۔ جس کی وضاحت ترجمہ کے ذیل میں کردی گئی ہے۔

### روزه کی حکمت کا تقوی میں محدود نه ہونا:

لیکن روزه کی حکمت کا تقوی میں ہی انحصار نہیں ہوگیا ، اللہ جانے اور کیا کیا ہزاروں حکمتیں ہوں گی۔اس لئے کسی کوید کہنے کی گنجائش نہیں کہ جب روزه کامقصود معلوم ہوگیا تو اگر بیمقصود دوسرے طریقہ سے حاصل کرلیں تو روزه کی یارمضان کی قید کی کیا ضرورت ہے؟

منجائش نہ ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ کمکن ہے روزے میں پچھ خاص حکمتیں اور ثمرات ایسے ہوں کہ وہ شرعی طور پر مقرر ان خاص قیود کے بغیر حاصل نہ ہو کیس خوب سمجھ لو۔

اوراس مقام برچند فقهی مسائل بین:

مسئلہ(۱): جس بیاری میں روزہ رکھنا نہایت دشوار ہویامرض کے لئے مضر ہو، اس میں روزہ نہ رکھنا جائز ہے۔ مسئلہ(۲): حنفیوں کے نزدیک شرعی سفریہ ہے کہ کوئی شخص اپنی قیام کی جگہ سے تبین منزل کی نیت سے سفر کر لے تو راستہ میں وہ مسافر ہوگیا۔ اب اگر منزل مقصود پر پہو پنچ کر پندرہ دن یا زیادہ قیام کا ارادہ کرلیا تو مسافر نہ رہا۔ اور اگر پندرہ روز سے کم کے قیام کا ارادہ کیا تو پھر بھی مسافر ہے۔ غرض جوشخص شرعی طور پر مسافر ہواس کے لئے جائز ہے کہ روزہ رکھنے کی قوت وطافت کے باوجودروزہ نہ رکھے۔ البتہ ایس جالت میں بھی افضل یہی ہے کہ روزہ رکھے۔

مسکلہ (۳): یہ مریض اور مسافر جن کا ذکر کیا گیا اس دن کے روزے کی نبیت نہیں کر چکے تنصقو روزہ نہ رکھنا درست ہے،اورا گرنیت کر چکے ہوں تو بغیر شدید تکلیف کے روزہ توڑنا جائز نہیں۔

مسئلہ (۲): یہ مریض اور مسافر جتنے دن روزہ نہ رکھیں ان دنوں کی گنتی یا در کھیں اور جب مرض یا سفرختم ہوجائے تو رمضان گذرجانے کے بعدائے دنوں کا روزہ قضا کی نیت سے رکھیں۔اور قضا کے بیروزے چاہے بیک وقت رکھیں خواہ ایک ایک دودوکر کے جیسے چاہیں رکھ سکتے ہیں۔،اور سفر یا مرض کے نتم ہونے کے بعدا گر پچھ رمضان بھی باقی ہے تو بقیہ رمضان کے روزے اداکر کے اس کے گذرجانے کے بعدیہ قضار وزے رکھ سکتے ہیں۔

مسئلہ(۵): شروع اسلام میں جب لوگوں کو دھیرے دھیرے روزہ کی عادت ڈالنا منظورتھا، بیتکم ہوگیا تھا کہ استطاعت کے باوجودروزہ رکھنے کی بجائے اس کا فدید دے سکتے ہیں۔اب بیتکم منسوخ ہے۔البتہ جوخص بہت بوڑھایا استطاعت کے باوجودروزہ رکھنے کی بجائے اس کا فدید دے سکتے ہیں۔اب بیتکم منسوخ ہے۔البتہ جوخص بہت بوڑھایا ایسا بیارہوکہ اب صحت کی امید نہرہی ہوتوا لیے لوگوں کے لئے بیتکم اب بھی باقی ہے کہ ہرروزہ کے بدلہ یا توا بیکمسکین کواسی سیر کے من والے حساب سے بونے دوسیر گیہوں (ایک کلو ۱۹۲۹ وقت بیٹ بھرکھانا کھلادیں یافی روزہ ایک مسکین کواسی سیر کے من والے حساب سے بونے دوسیر گیہوں (ایک کلو ۱۹۲۹ گرام) گیہوں دیدیا کریں۔

تنبیہ: یہاں یہ یادر کھنا ضروری ہے کہ اگرایک روزے کے بدلہ میں اسے گیہوں دومسکینوں کو دیں گے تو فدید درست نہبوگا، اگر فدید دینے کے بعد نہبیں ہوگا۔ اسی طرح اگرایک تاریخ میں ایک مسکین کو دودن کا فدید دیں گے تب بھی درست نہ ہوگا، اگر فدید دینے کے بعد اس شخص میں طاقت وقوت آگئی یا وہ مرض جا تار ہاتو ان روزوں کو پھر قضا کرنا ہوگا۔ البتہ اس فدید کا تواب الگ ملے گا۔ گر یہ فدید دوزوں کے بدلہ ندر ہے گا۔ اور اگر کسی کو فدید دینے کی بھی وسعت نہ ہو بجائے فدید کے وہ صرف استغفار کرے اور نیت دیکے کہ جب ممکن ہوگا ادا کر دول گا۔

شَهْرُ رَمَضَانَ الَّذِي أُنْزِلَ فِيهِ الْقُرْانُ هُنَّ عَلِنَّاسِ وَبَيِنْتِ مِّنَ الْهُلْ عَ وَالْفُرْقَانِ، فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُوْالشَّهْرَ فَلْيَصُمْهُ ، وَمَنْ كَانَ مَرِيْطًا اَوْ عَلَا سَفَرٍ فَعِدَّةً مِنْ اَيَّامِ أُخَرَ ، يُرِيْدُ

### اللهُ بِكُمُ الْيُسْرَوَلَا يُرِيْدُ بِكُمُ الْعُسْرَ وَلِنُكُمِ الْعِلْوَا الْعِلَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا الله عَلْ مَا هَلَ لَكُوْ وَلَعَلَّكُونُ تَشْكُرُونَ @

ترجمہ: ماہِ رمضان ہے، جس میں قرآن مجید بھیجا گیا ہے جس کا وصف ہے کہ لوگوں کے لئے ہدایت اور واضح الدلالة ہے، نجملہ ان کتب کے جو کہ ہدایت ہیں اور فیصلہ کرنے والی ہیں، سوجو خفس اس ماہ میں موجود ہواس کو ضروراس میں روزہ رکھنا جا ہے اللہ تعالی کوتمہار ہے ساتھ آسانی کرنا میں روزہ رکھنا جا ہے اور جو خفس بیمار ہو یا سفر میں ہوتو دوسرے ایام کا شار رکھنا ہے۔ اللہ تعالی کوتمہار ہے ساتھ دشواری منظور نہیں اور تاکہ تم لوگ شار کی تحمیل کرلیا کرواور تاکہ تم لوگ اللہ تعالی کی بزرگی بیان کیا کرو، اس پر کہتم کو طریقہ بتلا دیا اور تاکہ تم شکرا واکیا کرو۔

ربط: اوپرارشاد ہوا تھا کہ تھوڑے دنوں کے روزے رکھ لیا کرو۔اب ان تھوڑے دنوں کا بیان ہے۔ روز وں کے لئے دنوں کی تعیین:

وہ تھوڑے دن جن میں روزے رکھنے کا حکم ہوا ہے رمضان کا مہینہ ہے، جس میں (ایسی برکت ہے کہاس میں لعبی اس کے ایک خاص حصہ میں شب قدر ہے) قرآن مجید (لورِ محفوظ سے سائے دنیایر) بھیجا گیا ہے جس کا (ایک) وصف يہ كەلوگوں كے لئے ہدايت (كاذرىعى) ہاور (دوسراوصف يہ ہدايت كے طريقے بتانے ميں اس كاايك ايك جز)واضح الدلالة ہے (اوران دونوں صفتوں میں)من جملہان (آسانی) کتابوں کے جن میں (بیدونوں ہی صفتیں ہیں۔ لعنی وہ) ہدایت ( کا ذریعہ بھی) ہیں اور (واضح الدلالة ہونے کی وجہ سے حق اور باطل کے درمیان) فیصلہ کرنے والی (بھی) ہیں۔تو جو خص اس مہینہ میں موجود ہواس کو ضروراس میں روز ہ رکھنا چاہئے (اورفد ریے کی وہ اجازت جس کا اوپر ذکر ہوامنسوخ اورموقوف ہوگئ) اور (مریض اور مسافر کے لئے جواویر قانون تھاالبتہ اب بھی اسی طرح باقی ہے کہ) جو مخص (ایما) بیار ہو (جس کے لئے روز ہ رکھنامشکل یا تکلیف دہ ہو) یا (شرعی) سفر میں ہوتو (اس کورمضان میں روزہ نہر کھنے کی اجازت ہےاور بجائے رمضان کے دنوں کے ) دوسرے دنوں کا (اتناہی) شارکر کے ان میں روزہ ) رکھنا (اس پرواجب) ہے۔اللہ تعالیٰ کو (احکام میں) تمہارے ساتھ آسانی (کی رغایت) کرنامنظور ہے (اس لئے ایسے احکام مقرر کئے جن کوتم آسانی سے بجالاسکو۔ چنانچ سفراور مرض میں کیسا آسان قانون مقرر کردیا) اور (احکام وقوانین مقرکرنے میں) تمہارے لئے دشواری (پیدا کرنا) منظور نہیں ( کہ سخت احکام تجویز کردیتے) اور بیاحکام جن کا ذکر کیا گیا، ہم نے خاص خاص مصلحتوں سے مقرر کئے۔ چنانچہ اولا روزہ اس کے اپنے وقت پرادار کھنے کا اور کسی شرعی عذر کی وجہ سے رہ جائے تو دوسرے دنوں میں قضا کرنے کا حکم اس لئے کیا) تا کہتم لوگ (ادایا قضا کے دنوں کی گفتی پوری کرلیا کرو( تا کہ ثواب میں کمی نہ رے)اور (خودقضار کھنے کا حکم اس لئے دیا) تا کہتم لوگ اللہ تعالیٰ کی بزرگی (اور ثنا) بیان کیا کرو۔اس پر کتہبیں (ایک

اییا) طریقہ بتادیا (جس کی بدولت تم رمضان کے مہینہ کے روزوں کی برکتوں اور ثمرات سے محروم ندرہو، ورنہا گرقضا کا حکم واجب کے طور پرنہ ہوتا تو بہت کم لوگ اس کا اہتمام کرتے ) اور (عذر کی صورت میں خاص رمضان میں روزہ نہ رکھنے کی اجازت اس کئے دیدی) تا کہ تم لوگ (آسانی کی اس نعمت پراللہ کا) شکرادا کیا کرو (ورنہ اگریہ اجازت نہ ہوتی تو سخت مشقت ہوتی)

تفسیر: قرآن مجید میں دوسری آیتوں میں آیا ہے کہ ہم نے قرآن مجید شب قدر میں نازل فرمایا اور یہاں رمضان شریف میں نازل کرنا فرمایا ہے۔ان دونوں باتوں میں مطابقت یہ ہے کہ وہ شب قدر جس میں قرآن مجید نازل کیا گیا، رمضان کی تھی،اس لئے ان دونوں باتوں میں کوئی اختلاف نہیں ہے۔

یہاں بیوسوسہ بھی پیدانہیں ہونا جاہئے کہ قرآن مجیدتو کئی سال میں تھوڑ اتھوڑ اکر کے حضور میلائیلی پی پرنازل ہواہ، پھررمضان یا شبِ قدر میں نازل فرمانے کے کیامعنی ہیں؟

اس وسوسہ کے جواب کی طرف احقر نے ترجمہ کے درمیان اشارہ کردیا ہے، لیمی لوح محفوظ ہے آسانِ دنیا پرایک ہی بار میں رمضان کی شب قدر میں نازل ہو چکاتھا، پھر آسانِ دنیا سے دنیا میں بتدریج کئی سال میں نازل ہوا۔ اس طرح اس میں بھی تعارض نہیں رہا۔ چنانچے روح المعانی میں حضرت ابن عباس اور ابن جبیر اور حسن رضی اللہ تعالی عنہم کا یہی قول نقل کیا ہے: انہ نزل فیہ جملہ الی السماء الدنیا ٹم نزل منجما فی ٹلٹ و عشوین (وہ ایک ہی بار میں رمضان کی شب قدر میں دنیاوی آسان پر نازل کیا گیا، پھر تھوڑ اتھوڑ اکر کے ۲۳ سال میں نازل کیا گیا) اور اس حدیث کے بھی یہی معنی ہیں جو امام احمد اور طبر انی نے واثلہ بن الاسقع کی روایت سے جناب رسول اللہ ﷺ سے بیان کی ہے کہ صحف ابر اہیم اس رمضان کی پہلی رات میں، تو رات چھٹی شب میں اور آنجیل تیر ہویں رات میں اور قر آن مجید چوبیہ ویں شب میں نازل کئے گئے (روح المعانی) واللہ اعلم

وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّى فَإِنِّ قَرِيْبُ الْجِيْبُ دَعُوَةُ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْبُسْتَجِيبُوُا لِيْ وَلْيُؤْمِنُوْا بِيْ لَعَلَّهُمْ يَرْشُكُونَ

ترجمہ: اور جب آپ سے میرے بندے میرے متعلق دریافت کریں تومیں قریب ہی ہوں ،منظور کر لیتا ہوں عرضی درخواست دے ،سوان کوچا ہے کہ میرے احکام کوقبول کریں اور مجھ پر یفین رکھیں ، امید ہے کہ وہ لوگ رشد حاصل کرسکیں گے۔

ربط: اوپرصوم کے احکام میں جن مصلحتوں کی رعابت فرمائی گئی ہے، اسی طرح آئندہ بھی بعض احکام میں مصالح اور سہولت کی رعابت کی جائے گی۔ ان سب سے حق تعالی کا بندے کے حال پر توجہ اور عنابت فرمانا معلوم ہوتا ہے۔ اس لئے

#### موقع محل کی مناسبت ہے قرب اور قبولیت کاذ کر فرماتے ہیں۔

#### بارى تعالى كاقرب اورقبوليت:

اور (اے محمر سلانے کے مسل است کر بندے میرے بندے میرے (قرب اور بعدے) متعلق دریافت کریں تو (آپ میری طرف سے ان سے فرماد ہے کہ) میں قریب ہی ہوں (اور نامناسب درخواست کو مستلی کرے) منظور کر لیتا ہوں (ہر) درخواست کرنے والے کی عرضی، جبکہ وہ میرے حضور میں درخواست دے تو (جس طرح میں ان کی عرض معروض کو منظور کر لیتا ہوں) ان کو چاہئے کہ میرے احکام کو (ان پرعمل کرتے ہوئے) قبول کیا کریں (اور چونکہ ان احکام میں کوئی مامناسب تھم نہیں اس لئے اس میں استشام کمان نہیں) اور مجھ پر یقین رکھیں (میری ہستی پر بھی، میرے حاکم ہونے پر بھی، میرے حاکم ہونے پر بھی، میرے کیم مونے پر بھی، اور رعایتوں وصلحتوں پر بھی۔ اس طرح (امیدے کہ وہ لوگ رشد (وفلاح) حاصل کریں گے۔ میرے کیم مونے پر بھی، اور رعایت کریں تو اس بارے میں ایک شخص نے دریافت کیا تھا۔

### حق تعالى كقرب كامطلب بيس مجها جاسكا:

ادریہ جوفر مایا کہ میں قریب ہوں تو جیسے تن تعالیٰ کی ذات کی حقیقت کا بے چوں وچگوں ہونے کی وجہ سے ادراک نہیں کیا جاسکتا ،اسی طرح ان کی صفات کی حقیقت بھی معلوم نہیں ہوسکتی ،لہذا ایسی بحثوں میں زیادہ کھوج جائز نہیں مختصر طور پراتنا سمجھ لیس کے جیسی ان کی ذات ہے ان کی شان کے مناسب ان کا قرب بھی ہے۔

#### مناسب اور نامناسب درخواستين:

اوراحقرنے''جونامناسب درخواست کومشنی کرنے''کی قیدظاہر کی ہےاس کے ذریعہ دعا کی قبولیت سے متعلق وہ مشہور دسورہ دورہوگیا کہ بعض اوقات دیکھا جاتا ہے کہ دعا قبول نہیں ہوتی۔جواب کا حاصل بیہ ہے کہ وہ دعا اس شخص کے حال کے مناسب نہیں ہوتی اور بیضروری نہیں کہ جو چیز واقع میں نامناسب ہو،اس کے نامناسب ہونے کی اطلاع خوداس مخص کو بھی ہوجایا کرے۔

اور کسی ملحد کویہ شبہ کرنے کی بھی گنجائش نہیں ہے کہ جیسے وہ ہماری صرف بعض حاجتیں قبول کرتے ہیں، ہم بھی ان کے صرف بعض احکام مان لیں۔ یہ گنجائش نہ ہونے کی وجہ رہے کہ ہماری تو بعض درخوا شیں نامناسب ہوتی ہیں، جبکہ ان کے تمام احکام مناسب ہی ہیں، چنانچے احقرنے ترجمہ کے شمن میں اس کوظا ہر کر دیا ہے۔

اُحِلُ لَكُمُ لَيْلَةَ الصِّيَامِ الرَّفَثُ إلى نِسَالِكُمُ هُنَّ لِبَاسُ لَكُمْ وَانْتُمُ لِبَاسُ لَكُمْ وَانْتُمُ لِبَاسُ لَكُمْ وَانْتُمُ لِبَاسُ لَكُمْ وَعَفَا عَنْكُمْ فَالْنَ بَاشِرُوهُنَّ لَهُنَا وَعَلَا عَنْكُمْ فَالْنَ بَاشِرُوهُنَّ لَهُنَا وَعَلَا عَنْكُمْ فَالْنَ بَاشِرُوهُنَّ لَهُنَا وَعَلَا عَنْكُمْ فَالْنَ بَاشِرُوهُنَّ لَهُ فَا لَيْ اللَّهُ وَعَلَا عَنْكُمْ فَالْنَ بَاشِرُوهُنَّ لَا فَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّاللَّاللَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّل

وَابْتَغُوْامَا كُنْبَ اللهُ لَكُمْ وَكُلُوْا وَاشْرَبُوْا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْاَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْالْبِيضُ مِنَ الْخَيْطِ الْاَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِسُ ثُمَّ اَيْهُوا الصِّبَامَ إلى الَّيْبِلِ ،

ترجمہ: تم لوگوں کے واسطے روزہ کی شب میں اپنی بیبیوں سے مشغول ہونا حلال کر دیا گیا، کیونکہ وہ تمہارے اوڑھنے بچھونے ہو، خدا تعالی کواس کی خبرتھی کہتم خیانت کے گناہ میں اپنے کو مبتلا کر رہے تھے۔ بچھونے ہیں اورتم ان کے اوڑھنے بچھونے ہو، خدا تعالی کواس کی خبرتھی کہتم خیانت کے گناہ میں اپنے کو مبتلا کر دیا ہے اس کا خیر اللہ تعالی نے تم پر عنایت فرمائی اورتم سے گناہ کو دھودیا ، سواب ان سے ملوملا و اور جو تمہارے لئے تبحویز کر دیا ہے اس کا سامان کرو، اور کھا و اور پیواس وقت تک کہتم کوسفید خطائے کا متمیز ہوجائے سیاہ خطاہے، پھر رات تک روزہ کو بورا کیا کرو۔

چوتھا تھم: روز ہ توڑنے والی چیز ول سے روز ہ کی راتوں میں فائدہ اٹھانے کا جواز:

تم لوگوں کے واسطے روزہ کی رات میں اپنی بیبیوں سے مشغول ہونا حلال کردیا گیا (اوراس سے پہلے جوممانعت تھی وہ موقوف کردی گئی) کیونکہ (قرب واتصال کی وجہ سے) وہ تمہارے لئے (بجائے) اوڑھنے چھونے (کے) ہیں اورتم ان کے لئے (بجائے) اوڑھنے چھونے (کے) ہو۔اللہ تعالیٰ کواس کی خبرتھی کہتم (حکم اللہ میں) خیانت (کر) کے گناہ میں اپنی آئے لوجتالا کررہے تھے (گر (خیر) جبتم معذرت سے پیش آئے (تو) اللہ تعالیٰ نے تم پرعنایت فرمائی اورتم سے گناہ کو دھودیا، تو (جب) اجازت ہوگی تو اب ان سے ملوملا و اور (اجازت کا قانون) جو تمہارے لئے جبح برز کردیا ہے گناہ کو دھودیا، تو (جب) اجازت ہوگی تو اب ان سے ملوملا و اور (اجازت کا قانون) جو تمہارے لئے جبح برز کردیا ہے اس کا سامان کرو۔اور (جس طرح روزہ کی رات میں بیویوں سے ہم بستری کی اجازت ہے، اس طرح بی جبکہ وہ بالکل اجازت ہے کہ) کھاؤ (بھی) اور پیو (بھی) اس وقت تک کہ تہمیں صبح (صادق) کا سفید خط (کہوہ نور ہے جبکہ وہ بالکل شروع میں طلوع ہوجائے (لیعنی صبح صادق طب کی کی عبارت ہے جو کہ تی کے کنور کے خط سے الاق سے تاریکی کی عبارت ہے جو کہ تی کی تورکے خط سے الاق سور کو جو اے (لیعنی صبح صادق طلوع ہوجائے) پھر (صبح صادق سے) رات (آئے) تک روزہ کو ہوا کیا کہ کروا کیا کرو۔

تفسیر: شروع اسلام میں بیتم تھا کہ رات کو ایک بار نیند آجانے سے آنکھ کھلنے کے بعد کھانا، پینا، بیوی کے پاس جانا حرام ہوجاتا تھا۔ بعض صحابہ سے غلبہ میں اس میں کوتا ہی ہوگئ، تو انھوں نے نادم ہوکر حضور میں ہوگئے ہے کہ کواطلاع کی۔ان کی ندامت اور تو بہ پرجق تعالی نے رحمت فرمائی اوراس تھم کومنسوخ کردیا۔

اوراحقر نے خط تاریکی اورخط نور کے ملنے کو جومحسوں ہونے سے تعبیر کیا ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ واقع میں وہ دوخط نہیں، بلکہ ایک ہی خط ہے جونور کی سطح اورظلمت و تاریکی کی سطح دونوں کامنتہا اور دونوں کے درمیان میں مشترک اور جدا کرنے والا ہے، جبیبا کہ اہل ریاضی جانتے ہیں۔

### وَلَا تُبَاشِرُوْهُنَّ وَأَنْتُمُ عَكِفُوْنَ ﴿ فِي الْسَاجِلِ الْسَاجِلِ الْسَاجِلِ الْسَاجِلِ الْسَاجِلِ

ترجمه: اوران بيبيول سے اپنابدن بھی مت ملنے دو،جس زمانہ میں تم اعتکاف والے ہومسجدوں میں۔

بإنجوال علم: اعتكاف كامسكه:

اوران بیو یول (کے بدن) سے اپنابدن (شہوت کے ساتھ) ملنے بھی مت دو، جس زمانہ میں کہتم اعتکاف کررہے ہو (جوکہ)مجدوں میں ہواکرتا ہے۔

مسکلہ(۱):اعتکاف کی حالت میں بیوی کے ساتھ صحبت اوراسی طرح بوس و کنارسب حرام ہے، پھراگر بوس و کنار میں انزال بھی ہوگیا تو وہ اعتکاف جاتارہے گا۔اوراس کی جگہ دوسر اقضا کرنا ہوگا۔البتۃ اگر بلاشہوت ایک نے دوسرے کو ہاتھ لگایا بدن دبادیا تو درست ہے،کوئی حرج نہیں۔

مسکلہ(۲):اعتکاف صرف الیی مسجد میں جائز ہے جس میں پانچوں وقت جماعت کے ساتھ نماز کا اہتمام ہو۔
مسکلہ (۳): جواعتکاف رمضان میں نہ ہو،اس میں بھی روز ہشرط ہے (گرنفل اعتکاف میں روز ہشرط نہیں)
مسکلہ (۴): اعتکاف والے کو مسجد سے کسی وقت باہر نکلنا درست نہیں، البنہ جو کام بہت ہی لا جاری کے ہیں، جیسے
پیٹاب، پاخانہ یا کوئی کھانا لانے والانہ ہوتو گھر سے کھانا لے آنا یا جامع مسجد میں جمعہ کی نماز کے لئے جانا، صرف الی فرورت کے لئے باہر جانا درست ہے۔ لیکن گھر میں یا راستہ میں تھہر نا درست نہیں۔

مسئلہ(۵):اگر عورت اعتکاف کرنا چاہت جو جو جگداس کی نماز پڑھنے کے لئے مقررہاس کے لئے اس جگداعتکاف بھی درست ہے۔

تِلْكَ حُكُوْدُ اللهِ فَكَلَ تَقْرَبُوْهَا مَكُنْ لِكَ يُبَيِّنُ اللهُ الْيِتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَنْقُونَ ﴿

ترجمہ: یہ تو خداوندی ضابطے ہیں سوان سے ملنے کے نزدیک بھی مت ہونا، اس طرح اللہ تعالی اپنے احکام لوگوں کے داسطے بیان فر مایا کرتے ہیں، اس امید پر کہ وہ لوگ پر ہیزر تھیں۔

مذكوره بالااحكام كى تاكيد:

یہ (سب مذکورہ بالا احکام) اللہ تعالیٰ کے ضابطے ہیں، سوان (ضابطوں) سے (ٹکلنا تو کیسا) نکلنے کے نزدیک بھی مت ہوتا (اور جس طرح اللہ تعالیٰ نے بیا حکام بیان کئے ہیں) اسی طرح اللہ تعالیٰ اپنے (اور) احکام (بھی) لوگوں (کی املاح) کے واسطے بیان فرمایا کرتے ہیں۔ اس امید پر کہ وہ لوگ (احکام پر مطلع ہوکر ان احکام کی خلاف ورزی سے) پر پیزر کیں۔

وَلَا تَاكُانُوا الْمُوالِكُمُ بَيْنَكُمُ بِالْبَاطِلِ وَتُلْ لُوا بِهَا إِلَى الْحُكَّامِ لِتَاكُلُوا فَرِيْقًا مِنَ امْوَالِ عَمُّ النَّاسِ بِالْإِنْثِمِ وَأَنْنَفُرْتَعْكُمُوْنَ خَ

ترجمہ: اورآپس میں ایک دوسرے کے مال ناحق مت کھاؤ، اوران کو حکام کے پہال اس غرض سے رجوع مت کرو کہ لوگوں کے مالوں کا ایک حصہ بطریق گناہ کے کھا جا وَاورتم کوملم بھی ہو۔

چهاهم: مال حرام كي ممانعت:

اورآپس میں ایک دوسرے کے مال ناحق (طور پر) مت کھاؤاوران (عے جھوٹے مقدمہ) کو حکام کے پاس اس غرض سے رجوع مت کرو کہ (اس کے ذریعہ سے ) لوگوں کے مالوں کا ایک حصہ گناہ ( یعنی ظلم ) کے طور پر کھا جاؤ، اور شہبی علم بھی ہو۔

كَيْنَكُونَكَ عَنِ الْأَهِلَةِ ﴿ قُلْ هِي مَوَاقِيْتُ لِلنَّاسِ وَالْحَجِّ ﴿

ترجمہ: آپ سے جاندوں کی حالت کی تحقیقات کرتے ہیں،آپ فرماد یجئے کہ وہ جاندآکہ شناخت اوقات ہیں، لوگوں کے لئے اور جج کے لئے۔

ساتوال حكم: حج وغيره مين قمري حساب كااعتبار:

آپ سے (بعض لوگ ان) جاندوں کے (ہرمہینہ گھنے بڑھنے کی) حالت (اوراس میں جوفائدہ ہے،اس) کی تحقیقات کرتے ہیں۔آپ فرماد بیجئے کہ (اس کا فائدہ بیہے کہ) وہ جاند (اینے اس گھٹنے بڑھنے کے اعتبار سے لازی طور یر یاسہولت کے طور پر ) اوقات کی شناخت کا آلہ ہیں۔ لوگوں کے (اختیاری معاملات مثلاً عدت اور حقوق کے مطالبہ کے ) لئے غیراختیاری عبادات مثلاً) حج (وزکوة وروزه وغیره) کے لئے۔

تفسیر: مطلب بیہ کہ سورج تواپی شکل کے اعتبار سے ہمیشہ ایک ہی حالت پر رہتا ہے، اگر چے طلوع وغروب کے مقامات کے اعتبار سے ہرروزاس میں بھی اختلاف ہوتار ہتا ہے لیکن وہ امر بہت ہلکا ہے کہ ایک مدت تک اس کا فرق ظاہر نہیں ہوتا،اور کہن ہمیشہ رہنے والا اور معین نہیں، برخلاف جا ند کے کہ اس کی شکلیں جلد جلد بدلتی رہتی ہیں پھر ہرمہینہ میں ایک ہی ضابطہ پر ہوتے رہتے ہیں اور وہ اختلاف اتنا واضح ہے کہ ہر چھوٹا بردااس کومسوس کرتا ہے۔اس لئے عام طور پر مختلف طبقات اور درجات کے لوگوں کوجس طرح قمری حساب سے اوقات وتاریخوں کا سمجھنا اور یا در کھنا آسان ہے، متی حساب سے میمکن نہیں، اس لئے شریعت اسلامی نے اصلا احکام وعبادات کا مدار قمری حساب پر رکھا ہے کہ ان امور میں سب کا اجماع وا تفاق سہولت کے ساتھ ممکن ہے۔ پھربعض احکام میں تو اس حساب کولازم کردیا ہے کہ ان میں دوسرے حساب پر مدارر کھنا جائز ہی نہیں۔ جیسے جج وروزہ، رمضان وعیدین وزکو ہ وعدت طلاق وغیرہ۔اوربعض میں گواختیار دیا ہے جیسے کوئی چیز خریدی اور طے ہوا کہ اس وقت سے ایک مشی سال یا مہینہ گذر نے پر یا فلال مشی تاریخ کو قیمت ادا کردیں گے۔اس میں شریعت نے مجبور نہیں کیا کہ قمری سال یا تاریخ پر ہی مطالبہ کاحق ہوجائے۔

لیکن اس میں کوئی شک نہیں کہ اگر ابتدا ہے ہی قمری حساب پر مدار رکھا جائے تو عام طور پر سہولت اس میں ہے۔احقر نے جولازی طور پر یاسہولت کے طور پر کی نشاندہی کر دی ہے، وہ اسی مفصل مضمون کا اجمال ہے۔اوراختیاری وغیراختیاری جوتر جمہ میں واقع ہوا ہے، اس سے مراد شرعی طور پر ان کے وقت کا معین یا غیر معین ہونا ہے، ور نه فعل کے اعتبار سے سب اختیاری ہیں۔ورنہ شرعاً ان کا حکم ہی نہ ہوتا۔اچھی طرح سمجھ لو۔

# سمسى حساب كاستعال كاحكم:

اورجاننا چاہے کہ اپنی روزمرہ کی خط وکتابت اور حساب کتاب میں اگر چیشسی حساب کا استعال کرنا شرعاً ناجا تزنہیں ہے۔ لیکن غور کرنے سے اس میں کوئی شبہیں کہ صحابہ اور سلف صالحین کی وضع کے خلاف ہونے کی وجہ سے بیخلاف اولی ضرور ہے۔ اور چونکہ احکام شرعیہ کا مدار قمری حساب پر ہے، اس لئے اس کا محفوظ اور نظم وضبط میں رکھنا یقیناً فرض کفا بیہ اور اس کے محفوظ در کھنے کا آسان طریقہ بیہ ہے کہ روز مرہ کے کا موں میں اس کو استعال کیا جائے اور ظاہر ہے کہ فرض کفا بیہ عبادت ہے اور عبادت کی حفاظ در کھنے کا آسان طریقہ بیت کہ روجہ میں عبادت ہے۔ اس کھا ظ سے قمری حساب کا استعمال اس ورجہ میں عبادت ہے اور عبادت کی حفالوب ہواور دو مری طرف شری طور پر مطلوب ہواور دو مری طرف شری طور پر مطلوب ہواور دو مری طرف دو مراام کسی درجہ میں اس شری امر سے نگراتا ہو، پھر بھی کوئی مطلوب کو چھوڑ کر بلاضرورت اس نگر انے والے کو اختیار کرے خصوصاً اس طور پر کہ اس مطلوب سے کوئی خاص تعلق اور دلچے ہی ہی نہ دہے اور غیر مطلوب کو ترجے دینے لگے۔

ترجمہ: اوراس میں کوئی فضیلت نہیں کہ گھروں میں ان کی پشت کی طرف سے آیا کرو، ہاں کیکن فضیلت ہے کہ کوئی فخص حرام سے بچے اور گھروں میں ان کے درواز وں سے آؤاور خدا تعالی سے ڈرتے رہوا مید ہے کہ می کامیاب ہو۔

آٹھوال تھم: احرام کی حالت میں گھر میں داخل ہونے کے طریقہ کی اصلاح:

اسلام سے پہلے دورِ جاہلیت میں اگر جج کے احرام کی حالت میں کی ضرورت سے گھر میں جانا چاہتے تو بعض لوگ

toobaa - elibrary.blogspot.com

گھر کے دردازہ سے جاناممنوع بیجھتے تھے۔اس لئے پشت کی دیوار میں نقب دے کراس میں سے اندر جاتے تھے ادراس عمل کو بڑی فضیلت قرار دیتے تھے، حق تعالی جج کے ذکر کے بعدان کے اس خیال وعمل کے متعلق ارشاد فرماتے ہیں: ''اور اس میں کوئی فضیلت نہیں کہ گھروں میں ان کی پشت (پچھواڑے) کی طرف سے آیا کرو۔البتہ فضیلت ہے کہ کوئی فخص حرام (چیزوں) سے بچا اور (چونکہ گھروں میں دوازہ کی طرف سے آنا حرام نہیں ہے،اس لئے اس سے بچنا بھی ضرور کی منزوں کے دروازوں سے آؤ،اور (اصل امرتوبہ ہے کہ) اللہ تعالی سے ڈرتے رہو (اس سے) امید ہے کہ آللہ تعالی سے ڈرتے رہو (اس

### غیرلازم کولازم کرلینابدعت ہے:

اس سے ایک بڑے کام کی بات معلوم ہوئی کہ جوشے شرعاً مباح ہو، اس کے طاعت وعبادت ہونے کاعقیدہ کرلینا،
اس طرح اس کے معصیت اور محل ملامت ہونے کاعقیدہ کرلینا شریعت اسلامی میں دونوں ندموم ہیں۔ اور بدعت میں داخل ہیں۔ چنانچہ گھروں میں دروازہ سے آنا مباح تھا۔ ان لوگوں نے اسے معصیت سمجھا تھا اور دروازہ کو چھوڑ کرکسی اور طرف سے آنا بھی آپ میں مباح ہے، اس کوان لوگوں نے عبادت اور فضیلت سمجھا تھا۔ اس پرحق تعالیٰ نے ان پر دوفر مایا اور ان کے اس اعتقاد کو باطل اور تقوی کے خلاف قرار دیا اور تقوی کو واجب فرمایا۔ جس سے ظاہر ہے کہ جس چیز سے اور ان کے اس اعتقاد کو باطل اور تقوی کے خلاف قرار دیا اور تقوی کو واجب فرمایا۔ جس سے ظاہر ہے کہ جس چیز سے واجب کا ترک اور خلاف لازم آئے گا وہ گناہ ہوگا۔ پس ان کے بید دونوں عقید کے گناہ ہوئے۔ اس قاعدہ سے ہزاروں اعمام معلوم ہوگیا۔ جو کہ عوام بلکہ خواص میں بھی شائع اور عام ورائح ہیں۔ اللہ تعالیٰ رحم فرما کیں۔

ترجمہ: اورتم لڑواللہ کی راہ میں ان لوگوں کے ساتھ جوتمہارے ساتھ لڑنے لگیں اور حدسے مت نکلو، واقعی اللہ تعالیٰ حد سے نکلنے والوں کو پیندنہیں کرتے۔ اور ان کو آل کروجہاں ان کو پاؤاور ان کو نکال باہر کروجہاں سے انھوں نے تم کو نکلنے پر مجبور کیا، اور شرارت قتل سے بھی سخت ترہے، اور ان کے ساتھ مسجد حرام کے قریب میں قبال مت کروجب تک کہ وہ لوگ وہاںتم سے خود خدار یں، ہاں اگر وہ خود ہی لانے کا سامان کرنے گئیں تو تم ان کو ماروا سے کا فروں کی ایس ہی سزا ہے۔ پھر
اگر وہ لوگ باز آ جاویں تو اللہ تعالیٰ بخش دیں گے اور مہر بانی فرمادیں گے۔ اور ان کے ساتھ اس حد تک لڑو کہ فساد عقیدہ نہ
رہے اور دین اللہ بی کا ہوجاوے۔ اور اگر وہ لوگ باز آ جاویں تو تختی کسی پڑئیں ہوا کرتی، بجز بے انصافی کرنے والوں کے۔
حرمت والام ہینہ ہے بعوض حرمت والے مہینہ کے اور بیر متیں تو عوض معاوضہ کی چیزیں ہیں سوجوتم پر زیادتی کر رہ تو تم
بھی اس پر زیادتی کرو، جیسی اس نے تم پر زیادتی کی ہے اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہواور یقین کر لوکہ اللہ تعالیٰ ان ڈرنے والوں کے ساتھ ہوتے ہیں۔

# نوال حكم: كفار سے قال كے بارے ميں:

ذی قعده ۲ هیں حضور مِنالِنَیْکِیْم عمره کی ادائیگی کے قصد سے مکہ معظمہ کے لئے روانہ ہوئے ،اس وقت تک مکہ معظمہ پر مشرکوں کا قبضہ اقتد اراور حکومت تھی ،ان لوگوں نے حضور مِنالِنَیکِیْم اور آپ کے ہمراہیوں کو مکہ کے اندر نہ جانے دیا ،اور عمره ادانہ کیا جاسکا ، آخر میں طویل گفتگو کے بعد بیہ معاہدہ قرار پایا کہ آپ آئندہ سال تشریف لا کرعمرہ ادا فرمائیں۔

چنانجہذی قعدہ کھ میں آپ پھراس قصد سے روانہ ہوئے ،لیکن اس کے ساتھ ہی مسلمانوں کو بیاندیشہ ہوا کہ شاید مشرک معاہدہ برغمل نہ کریں اور مقابلہ ومقاتلہ پر آمادہ ہوجائیں، ایسی حالت میں سکوت مصلحت نہ ہوگا،اورا گرمقاتلہ کیا جائے تو ذی قعدہ میں ہوگا، جبکہ اس وقت ذی الحجہ اور محرم اور رجب میں قتل وقبال ممنوع تھا، اور اس وجہ سے بیر جارمہینے اشہر حرم کہلاتے تھے۔اس طرح مسلمان اس تر ددمیں مبتلا اور پریشان تھے،اس وقت حق تعالیٰ نے یہ یہ یتی نازل فرما کیں کہ کو معاہدہ کرنے والوں کے ساتھ باہمی معاہدہ کی وجہ سے تنہیں اپنی جانب سے قبال کی ابتدا کی اجازت نہیں ہمیکن اگروہ لوگ خودعبد فکنی کریں اورتم سے لڑنے پر آمادہ ہوجائیں تواس وقت تم کسی قتم کے اندیشہ میں مبتلامت ہو (اور (بے تکلف) تم (بھی)اللہ کی راہ میں ( یعنی اس نیت سے کہ بیلوگ دین کی مخالفت کرتے ہیں)ان لوگوں کے ساتھ لڑو جو (عہد شکنی کرکے) تمہارے ساتھ لڑنے لگیں۔اور (ازخودمعاہدہ کی) حدسے تجاوز نہ کرو ( کہ عہد شکنی کرکے لڑنے لگو) واقعی اللہ تعالیٰ حدسے تجاوز کرنے والوں کو پیندنہیں کرتے۔اور (جس حالت میں وہ خودنقض عہد کریں تو اس وقت دل کھول کر خواہ)ان کوتل کرو، جہاں ان کو یاؤ۔اور (خواہ)ان کو ( مکہ ہے) نکال باہر کرو، جہاں سے انھوں نے تہمیں ( تنگ کر کے اوراذیتیں پہونچاکر) نکلنے(اور ہجرت کرنے) پر مجبور کیا ہے اور (تمہارے اس قبل واخراج کے بعد بھی عقلاً الزام انہی پر رے گا، کیونکہ ان سے جوعہد فکنی واقع ہوگی وہ بڑی شرارت کی بات ہے اور ایسی شرارت (ضرر ونقصان میں ) قبل (واخراج) ہے بھی سخت تر ہے ( کیونکہ اس قتل واخراج کی نوبت اس شرارت ہی کی بدولت پہنچتی ہے، اس لئے میشرارت امل اور قل واخراج اس کی فرع ہے) اور (معاہدہ کے علاوہ ان کے ساتھ قتال میں ابتدا کرنے سے ایک اور امر بھی مانع

ہے۔اوروہ یہ کہرم شریف یعنی مکہ مرمہاوراس کا قرب وجوارایک واجب الاحترام جگہ ہے،اوراس میں قال کرنااس کے احر ام کے خلاف ہے۔اس لئے بھی علم دیاجا تاہے کہ)ان کے ساتھ مجدحرام (بعنی کعبہ) کے گرد (ونواح میں کہ حرم کہلاتا ہے) قال مت کرو، جب تک کہوہ لوگ وہاں تم سے خود نہاریں۔ ہاں اگروہ ( کفار ) خود ہی لڑنے کا سامان کرنے لگیں تو (اس وقت پھرتمہیں اجازت ہے کہ)تم (بھی) ان کو مارو۔ایسے کا فروں کی (جوحرم میں لڑنے کگیس) ایسی ہی سزا ہے۔ پھراگر ( قال شروع ہونے کے بعد بھی ) وہ لوگ (اپنے کفر سے ) باز آ جائیں (اوراسلام قبول کرلیس) تو (ان کا اسلام بے قدرو قیمت نہیں سمجھا جائے گا، بلکہ )اللہ تعالیٰ (ان کے گذشتہ کفرکو) معاف کردیں گے اور (مغفرت کے علاوہ طرح طرح کی متیں دے کران بر) مہر ہانی (بھی) فرمائیں گے۔اور (اگروہ لوگ اسلام نہ لائیں تو اگر چہدوسرے کفار سے جزید سے کے وعدہ پر قال سے رک جانے کا حکم ہے، لیکن بیخاص کفار چونکہ اہل عرب ہیں، لہذاان کے لئے قانون جزیہیں ہے، بلکہان کے لئے اسلام ہے یاقتل۔اس لئے)ان کے ساتھ اس وقت تک الروکہ (ان میں)عقیدہ کا فساد (لیعنی شرک) ندرہے اور (ان کا) دین (خالص) اللہ ہی کا ہوجائے (اور کسی کے دین ومذہب کا خالص اللہ کے لئے ہوجانا قبولِ اسلام پرموقوف ہے، تو حاصل یہ ہوا کہ شرک کوچھوڑ کر اسلام اختیار کرلیں) اور اگر وہ لوگ ( کفر سے) باز آجائیں (جس کا ذکر ابھی ہوا ہے) تو (آخرت میں مغفرت ورحت کے مستحق ہونے کے ساتھ دنیا میں ان کے لئے تمہیں یہ قانون بتایا جاتا ہے کہ سزاکی سختی سوائے نافر مانی کرنے والوں کے کسی پڑہیں ہوا کرتی (جونا انصافی کی غرض سے اللہ کے احسانات کوفراموش کر کے کفروشرک کرنے لگیں اور جب بیلوگ اسلام لے آئے تو نا انصافی کرنے والے نہیں رہے۔لہذاان برقل کی سزا کی تخی نہیں رہی۔اوراے مسلمانو! تمہیں جوان کے نقض عہد کے اندیشہ کے تحت میررود ہے کہ شہر حرام یعنی ذی قعدہ میں لڑنا پڑے گا تو اس سے بھی بے فکر رہو۔ کیونکہ) حرمت والامہین (تمہیں کفار کے ساتھ قال سے) عوض میں (اس کے مانع ہوسکتا) ہے (کہ) حرمت والےمہیند کے (سبب وہ بھی تم سے قال نہ کریں) اور (وجہ بیہ ہے کہ) بیرمتیں تو عوض معاوضہ کی چیزیں ہیں۔تو (جوتم سے ان کی رعایت کرے،اس کے ساتھ تم بھی رعایت رکھواور) جوتم پر (ایسی حرمتوں کی رعایت نہ کرے) زیادتی کرے تو تم بھی ان پرزیادتی کرو، جیسی اس نے تم پرزیادتی کی ہاور (ان سب مذکورہ احکام کے برتاؤیس) اللہ تعالی سے ڈرتے رہو (کمکی امر میں قانونی حدسے تجاوز نہ ہونے یائے)اوریقین کرلوکہ اللہ تعالی (اپنی عنایت ورحت سے)ان ڈرنے والوں کے ساتھ ہوتے ہیں۔

ان آیتوں سے متعلق چند فقہی مسائل ہیں۔

(۱) قال ميں ابتدا:

کفار کے ساتھ قبال میں ابتدا کرنا اس صورت میں درست ہے جب جواز کے شرائط پائے جا کیں اور اوپر جوابتداءیا

قال سے ممانعت فرمائی ہے وہ صرف معاہدہ کی وجہ ہے کہ معاہدہ کی صورت میں ابتدانا جائز ہے۔ البتہ اگر معاہدہ کا باقی رکھنا اپنی مصلحت کے مطابق نہ ہوتو انہیں صاف طور پر بیاطلاع کردی جائے کہ ہم وہ معاہدہ باقی نہیں رکھتے ،ختم کرتے ہیں پھر قال جائز ہے۔ اسی طرح اگر وہ لوگ خود معاہدہ توڑ دیں تب بھی قال جائز ہے۔ چنا نچہ جن لوگوں کے باب میں بیآ بیتیں نازل ہوئی ہیں ،انھوں نے آخر میں جب نقض عہد کر دیا توان سے یہاں تک تل وقال ہوا کہ مکہ فتح ہوکر وارالاسلام بن گیا۔

(٢) جزيرة عرب كوكفار كاوطن بنانا اورحرم كاندر قال كرنا:

جزیرہ عرب کے اندرجس میں حرم بھی شامل ہے، کفار کووطن بنانے کی اجازت نہیں اورا گروہ زبرد ہی رہنے کی کوشش کریں تو غیر حرم میں قال کر کے بھی دفع کر دینا جائز ہے، البتہ حدود حرم کے اندراولا قال نہیں کریں گے، بلکہ انہیں دوسر مے طریقوں سے تنگ کریں گے کہ وہ خود حدود حرم کوچھوڑ کر باہر آ جائیں۔اورا گرسی طرح نہ کلیں اوروہ دفع کرنے پر قال کے لئے آمادہ ہوجائیں تو پھر قال جائز ہوجائے گا۔ای طرح اس شخص کا بھی بہی تھم ہے جو کسی جرم آل وغیرہ کا ان کا برکھور کرنے کے بعد قصاص وغیرہ لیں گے۔اور یہاں جوقص عہد نہ کرنے کے حرم کے اندر جا گھسے۔اس کو باہر نکلنے پر مجبور کرنے کے بعد قصاص وغیرہ لیں گے۔اور یہاں جوقص عہد نہ کرنے کی صورت میں ان سے تعرض نہ کرنے کا تھم مقرر ہوگیا۔

آباد ہونے کی ممانعت نہیں ہوئی تھی، بعد میں ہے تھم مقرر ہوگیا۔

(٣) اشهر حرم مين قال كرنا:

جہورائمہ دین کا اجماع ہے کہ اب اشہر حرم میں قتل وقبال جائز ہے، اور جن آیتوں سے ممانعت معلوم ہوتی ہے وہ منسوخ ہیں، تا ہم افضل اب بھی یہی ہے کہ اشہر حرم میں قبال کی ابتدانہ کریں۔

(م) عرب کے کفارسے جزیہ قبول نہ کرنا:

اگر ملک عرب میں کفاراسلام قبول نہ کریں توان کے لئے صرف قتل کا قانون ہے کہا گروہ جزید دینا چاہیں تو یہ قبول نہیں کیا جائے گا۔

يىبىمسائل درمختار وردالحتار وغيره فقه حفى كى كتابول سيمنقول بير-

وَ اَنْفِقُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ وَلا تُلْقُوا بِآبِي نِيكُمُ اللهِ التَّهِ لُكَ يَعِبُ اللهِ وَلا تُلْقُوا بِآبِي نِيكُمُ اللهِ اللهِ وَلا تُلْقُوا بِآبِي نِيكُمُ اللهِ التَّهِ لُكَةَ فَا حَسِنُوا اللهِ وَلا تُلْقُوا بِآبِي نِيكُمُ اللهِ النَّهِ لَكُ التَّهِ لُكَ التَّهِ لُكَ التَّهِ لُكَ التَّهِ لَكَ التَّهِ لَكَ اللهُ اللهُ يَعِبُ اللهُ اللهُ

تر جمہ:اورتم لوگ خرج کیا کرواللہ کی راہ میں اور اپنے آپ کواپنے ہاتھوں تباہی میں مت ڈالواور کام اچھی طرح کیا کرو، بلاشبہ اللہ تعالی پیند کرتے ہیں اچھی طرح کام کرنے والوں کو۔

# دسوال حكم: جهاد مين خرج كرنا:

اورتم لوگ الله کی راہ (لیعنی جہاد) میں (جان کے ساتھ مال بھی) خرچ کیا کرو۔اوراپنے آپ کواپنے ہاتھوں تابی میں مت ڈالو ( کہایسے مواقع میں جان ومال خرچ کرنے سے بدد لی اور تنجوی کرنے لگوجس کا نتیجہ تہارا کمزوراور خالف کا قوی ہونا ہے جو کہ میں تابی ہے)اور (جو) کام (کرو) اچھی طرح کیا کرو (مثلاً اس موقع پرخرچ کرنا ہے۔دل کھول کر خوشی سے اچھی نیت کے ساتھ خرج کرو) بلاشباللہ تعالی اچھی طرح کام کرنے والوں کو پسند کرتے ہیں۔ اور بيجوفر مايا''اپنے آپ کواپنے ہاتھوں تاہی میں مت ڈالؤ'اس قيد کا حاصل بيہے کہ خوداپنے اختيار سے کوئی کام حکم کے خلاف نہ کرو، اور جو بلاقصدوا ختیار ہوجائے وہ معاف ہے (روح المعانی)

وَآيِنتُوا الْحَجَّ وَالْعُمْرَةَ لِللهِ مَوَانَ الْحُصِرْتُمُ فَكَا الْسَتَيْسَرَمِنَ الْهَدْيِ ۚ وَلَا تَحْلِقُوا رُءُوسَكُمُ حَتَّى يَبْلُغَ الْهَدْيُ مَحِلَّهُ ، فَمَنْ كَانَ مِنْكُمْ مَّرِيْضًا ٱوْبِهَ ٱذَّى مِّنْ رَّأْسِهِ فَفِذَيَةٌ مِّنْ صِيَامِ ٱوْصَدَقَاةٍ ٱوْنُسُكِ ۚ فَإِذَا آمِنْ ثُوْرَ فَمَنْ تَمَتَّعَ بِالْعُنْرَةِ إِلَى الْحَجِّ فَمَا اسْتَيْسَرَ مِنَ الْهَدْ عِ فَهَنْ لَمْ يَجِدُ فَصِيَامُ ثَلْكَةِ آيَّا مِرِفِ الْحَجِّ وَسَبْعَةٍ إِذَا رَجَعْتُهُ وِيَلْكَ عَشَرَةً كَاصِلَةٌ وَلِكَ لِمَنْ لَهْ يَكُنْ آهُلُهُ حَاصِرِ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ وَاتَّقُوا اللهَ آهُلُهُ حَاصِرِ الْمُسْجِدِ الْحَرَامِ يُجُ وَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُواآنَ اللهَ شَدِيْدُ الْعِقَابِ ﴿

ترجمہ: اور ج وعمرہ کواللہ تعالیٰ کے واسطے پورا پورا ادا کیا کرو، پھراگر روک دیئے جاؤتو قربانی کا جانور جو پھیمیسر ہو، اوراپنے سرول کواس وقت تک مت منڈا ؤجب تک کہ قربانی اپنے موقع پرنہ پہنچ جاوے،البتہ اگر کوئی تم میں سے بیار ہویا اس كى سريس كچھ تكليف موتو فديد ديدے روزه سے يا خيرات ديدينے سے يا ذرئ كردينے سے، پھر جبتم امن كى حالت میں ہوتو جو تحف عمرہ سے اس کو ج کے ساتھ ملا کرمتفع ہوا ہوتو جو پچھ قربانی میسر ہو، پھر جس شخص کوقربانی کا جانور میسر نہ ہوتو تین دن کے روزے ہیں جج میں اور سات ہیں جبکہ جے سے تمہارے لوٹنے کا وقت آ جاوے ، یہ پورے دس ہوئے۔ بیاں مخف کے لئے ہے جس کے اہل مسجد حرام کے قریب میں ندرہتے ہوں۔اور الله تعالیٰ سے ڈرتے رہواور جان لوکہ بلاشبهاللدتعالى سزائے سخت ديتے ہيں۔

# گیار ہوال حکم: حج اور عمرہ کے احکام:

اور (جب حج یاعمرہ کرنا ہوتواس) حج اور عمرہ کواللہ تعالیٰ کے (خوش کرنے کے ) واسطے پورا پوراا دا کیا کرو ( کہ سب افعال وشرا نط بھی بجالا وَاورنیت بھی خالص ثواب ہی کی ہو) پھراگر (کسی دشمن کے ذریعہ یا کسی مرض کے سبب سے جج

وعره کے بورا کرنے سے )روک دیئے جاؤتو (اس حالت میں میکم ہے کہ) قربانی کا جانور جو پچھ میسر ہو ( ذرج کرواور جج دعمره کی جووضع اختیار کرر کھی تھی اس کوموتو ف کردو۔واضح ہو کہاسے احرام کھولنا کہتے ہیں۔جس کا طریقہ شریعت می*ں سر* منڈانا ہے اور بال کٹادینے کا بھی یہی اثر ہے) اور (یہیں کہ روک ٹوک کے ساتھ فوراً ہی تمہارے لئے احرام کھولنا درست ہوجائے بلکہ)اینے سرول کو(احرام کھولنے کی غرض نے)اس وقت تک مت منڈاؤجب تک کہ (وہ) قربانی (کاجانور جس کے ذریح کرنے کا اس حالت میں تھم تھا) اپنے موقع پرنہ پہونچ جائے (اوروہ موقع حرم ہے کہ قربانی کا جانورا گروہاں خودنہ جاسکے تو کسی کے ہاتھ بھیجا جائے اور ( ذرج کیا جائے ) البتہ اگرتم میں سے کسی کو ( کچھ ) بیاری ہویا اس کے سرمیں م المحدد زخم یا درد یا جووں وغیرہ کی) تکلیف ہو(اوراس بہاری یا تکلیف کی وجہ سے پہلے ہی سرمنڈانے کی ضرورت یر جائے) تو اس کواجازت ہے کہ وہ سرمنڈ اکر) فدریہ (لینی اس کا شرعی بدلہ) دیدے (خواہ تین) روزے سے یا (چھ مسكينوں كوفى مسكين صدقة فطرى برابر يعنى نصف صاع گيهوں )خيرات سے يا (كم سے كم درجه ايك بكرى) ذرح كركے۔ پھر جبتم امن کی حالت میں ہو (خواہ یہ کہ پہلے ہی ہے کوئی خوف ومزاحمت پیش نہیں آیایا پیش آ کرجا تارہا) تو (اس صورت میں حج وعمرہ کے متعلق قربانی کرنا ہرایک کے ذمہیں ہے، بلکہ خاص) جس شخص نے عمرہ سے اس کو حج کے ساتھ ملاكرفائدہ اٹھایا ہو (لیعنی جے كے دنوں میں عمرہ بھی كيا ہو) تو (فقط اس كے لئے ضروری ہے كہ) جو پچھ قربانی ميسر ہو ( ذرح كرے اورجس فے صرف عمره كيا ہويا صرف حج كيا ہواس پرصرف حج يا صرف عمره سے متعلق كوئى قربانى نہيں) پھر (ايام ج میں جج وعمرہ کوجمع کرنے والوں میں سے) جس شخص کو قربانی کا جانور میسر نہ ہو(مثلاً غریب ہے) تو (اس کے ذمہ قربانی کے بجائے) تین دن کے روزے ہیں (ایام ج) میں (کہان ایام کا آخرذی الحجہ کی نویں تاریخ ہے) اور سات (دن کے) ہیں جبکہ جج سے تمہار بے لوٹنے کا وقت آ جائے ( یعنی حج کرچکوخواہ وہاں سے لوٹنا ہویا وہاں ہی رہنا ہو ) یہ پورے دس (دن کےروزے) ہوئے (اور بیجی یا در کھو کہ ابھی جو جج وعمرہ کے ملانے کا ذکر ہواہے) بیر الما نا ہرایک کے لئے درست نہیں، بلکہ خاص اس مخص کے لئے درست ) ہے جس کے اہل (وعیال) مسجد حرام (یعنی کعبہ) کے قرب (وجوار) میں ندرہتے ہوں ( یعنی اس کا وطن حرم سے قریب نہ ہو ) اور ( ان سب احکام کی بجا آ وری میں ) اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو( کہ کسی امر میں خلاف ورزی نہ ہوجائے) اور (خوب) جان لوکہ بلاشبہ اللہ تعالی (جسارت بیجا اور مخالفت کرنے والول کو ) سخت سزادیتے ہیں۔

مسئلہ(۱): جوفض صاحب استطاعت ہو، اس پر توج شروع ہی سے فرض ہے اور جس مخص کوج کی استطاعت نہ ہو پھر بھی وہ شروع کر دے بعنی احرام باندھ لے ، تواس پر ج کا پورا کرنا فرض ہوجا تا ہے اور عمر ہ فرض وواجب نہیں ، بلکہ سنت مؤکدہ ہے۔ البتہ شروع کرنے سے اس کا بھی پورا کرنا واجب ہوجا تا ہے۔ اس لئے احقر نے آیت کی تفسیر میں 'جب ج یاعمرہ کرنا ہو' ککھا ہے تا کہ فرض وواجب نہ ہونے کی صورت بھی اس میں شامل ہوجائے اور ج وعمرہ واحرام کے طریقے

فقد کی کتابیں دیکھنے سے معلوم ہوسکتے ہیں۔

مسئلہ (۲) :اگر کی عذری وجہ سے جج وعرہ پورانہ کر سے خواہ داستہ میں بدائمی ہوگئی یا بیاری نے مجبور کردیا توا بیے خفل کوچا ہے کہ کی معتبر خفل سے کہددے کہ فلال تاریخ کو صدح م کے اندر میری طرف سے ایک جانور کہ کم سے کم بحری ہے کہ کی معتبر خفل سے کہددے کہ فلال تاریخ کو حدح م کے اندر میری طرف سے ایک جانور کہ کم سے کم بحری اور قران و تستح میں جن کا ذرک کردیا، اور جب وہ تاریخ آجا ہے گوہ قربانی کے ایام سے پہلے کا تاریخ ہواور گمان غالب ہو کہ اب جانور ذرئے ہوگیا ہو گاتو سر منڈادے یابال کٹادے۔ اس سے احرام کھل جائے گا۔ اور جو امور احرام ابند ھنے کی وجہ سے منوع ہوگئے تھے، سب در ست ہوجا کیں گے، گراس جی بیا عمرہ کو قفا کر نا پڑے گا۔ مسئلہ (۳) ، عورت کو سر منڈ اناحرام ہے، وہ احرام کھو لنے کے لئے صرف آیک آیک آئی گل کے برابر بال کا ف ڈالے۔ مسئلہ (۳) ، اگر جی وعرہ پوراکر نے کی کوئی مجبوری لاحق نہیں ہوئی، یا جو ہوئی تھی وہ بعد میں نہیں رہی، لیکن کی اور عذر مسئلہ (۳) ، اگر جی وعرہ پوراکر نے کی کوئی مجبوری لاحق نہیں ہوئی، یا جو ہوئی تھی وہ بعد میں نہیں رہی ، لیکن کی اور عذر سے مسئلہ (۳) ، اگر جی وعرہ چھاسٹھ گرام ) یا جس برت میں استے گیہوں آجا کمیں اس کو دو بار مجرکہ کو دیدے یا ایک بکری ذرئ کر کے مسئیوں کو تھیں جو جی سے جام ہے، البعد ذرئ کے لئے حدم معین ہے، کیان روزہ اور صدقہ کے لئے معین نہیں۔ اور آیک مسئین کو آیک ہی صد ایک جا تھی ہوں آجا کمیں نے ورایک مسئین کو آیک ہی صد ایک جا تھی ہوں آجا کمیں اور آیک مسئین کو آیک ہی صد دینا چا ہے ہی البعد ذرئ کے کے حدم معین ہے، کیان واریک مسئین کو آیک ہی صد دینا چا ہے جا میں اور آیک مسئین کو آیک ہی صد دینا چا ہے ہو گیا گا۔

مسئلہ(۵): ج تین طرح کا ہوتا ہے: (۱) افراد: کہ ایام ج میں صرف ج کیا جائے اور تمتع وقر ان جن میں ایام ج میں عمرہ اور ج دونوں کئے جائیں تمتع اور قر ان میں ایام قربانی میں حدود حرم کے اندرا یک جانور ذرخ کرنا واجب ہوتا ہے۔ اور جس کو قربانی کی استطاعت نہ ہوتو اس کے لئے اس کے عوض میں دس روز ہے رکھنے ضروری ہیں۔ ان میں سے تین روز ہے دوروی نوروں کے بخواہ وطن آ کریا وہاں ہی۔ اور اگردس ذی الحجہ سے پہلے ختم کردے اور سات اس وقت رکھ لے جب ج کر چکے بخواہ وطن آ کریا وہاں ہی۔ اور اگردس ذی الحجہ سے پہلے تین روز ہے نہ رکھ سکا تواب قربانی ہی کرنی پڑے گی۔

مسکلہ(۲): ج افراد ہر خص کے لئے جائز ہے، کین تمتع اور قران صرف ان لوگوں کے لئے جائز ہے جومیقات کے حدود سے باہر رہتے ہوں اور جولوگ میقات کے اندر رہتے ہیں ان کے لئے تمتع وقر ان کی اجازت نہیں ہے۔ میقات یہ کہ جب اپنے ملکوں سے چل کر مکہ کو جاتے ہیں تو ہر طرف کے لوگوں کے لئے بچھ عین میقات ہیں جن کی نسبت شرعی حکم ہے کہ ان مقامات کا نام میقات ہے۔ حکم ہے کہ ان مقامات کا نام میقات ہے۔ وزیر گفتگو آیت میں ان حدود سے باہر کے لوگوں کو اس عنوان سے تعییر فر مایا گیا ہے" اس کے اہل (وعیال) مجدحرام کے قرب (وجوار) میں ندر ہتے ہوں' اس قرب وجوار سے مرادیہی میقات ہیں اور یہ سب مسائل فقہ حنی کے مطابق ہیں۔

الْحَجُ اَشْهُرَّ مَعْلُوْمُتَّ، فَمَنْ فَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوْقَ وَلَا جِمَالَ فِي الْحَجِّ وَمَا تَفْعَلُوْا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللهُ مَ وَتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَلْدُ النَّادِ التَّقُوٰكِ، وَاتَّقُوٰنِ يَالُولِ الْاَلْبَابِ ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ يَعْلَمُهُ اللهُ مَ وَتَزَوِّدُوا فَإِنَّ خَلْدُ النَّادِ التَّقُوٰكِ، وَاتَّقُوٰنِ يَالُولِ الْاَلْبَابِ ﴿

ترجمہ: جج چندمہینے ہیں جومعلوم ہیں، سوجو خفس ان میں جج مقرر کریتو پھرنہ کوئی فخش بات ہے اور نہ کوئی ہے تکمی ہے، اور نہ کوئی ہے تا ہے اور نہ کوئی ہے، اور نہ کوئی ہے، اور نہ کوئی ہے، اور نہ کی طرور لے لیا کرو، کیونکہ سب سے بڑی بات خرج لینے میں (سوال سے ) بچار ہنا ہے۔ اور اے ذی عقل لوگو جھے سے ڈرتے رہو۔

ج كاحكام كاتتمه: حج كاوقت اورزادراه كى تاكيد:

ج (کے افعال کا زمانہ) چند مہینے ہیں جو (مشہور و) معلوم ہیں (ایک شوال دوسرا ذی قعدہ، تیسرا ذی الحجہ کی دس تاریخیں) تو جو شخص ان (ایام) میں (اپنے ذمہ) جج مقرر کرے (کہ جج کا احرام باندھ لے) تو پھر (اس شخص کو) نہ کوئی فش بات (جائز) ہے اور نہ کوئی نافر مانی ( درست ) ہے اور نہ کسی قتم کا جھڑ ا ( و تکرار ) زیبا ہے (بلکہ اس کو چاہئے کہ ہر وقت نیک کا موں ہی میں لگارہے ) اور جو نیک کام کرو گے، اللہ تعالی کواس کی اطلاع ہوتی ہے (سواس کا ثمرہ تم کوعنایت ہوگا) اور ( جب جج کو جانے لگوتو ) خرچ ضرور ( ساتھ ) لے لیا کرو کیونکہ سب سے بردی بات ( اور خوبی ) خرچ میں رگدا گری ہے دہنا ہے۔ اور اے عقل والو! ( ان احکام کی تعیل میں ) مجھ سے ڈرتے رہو ( اور کسی تھم کے خلاف مت کرو )

مسکلہ(۱):افعال جج:احرام سے شروع ہوتے ہیں، چنانچے شوال کے مہینہ سے احرام باندھ لینابلا کراہت درست ہے اوراس سے پہلے مکروہ ہے۔اس لئے شوال سے جج کے مہینے شروع سمجھے گئے۔اورافعال جج میں جو کام فرض ہیں ان میں آخری فعل طواف زیارت ہے۔جوذی الحجہ کی دسویں تاریخ کو ہوتا ہے،اس لئے اس تاریخ کوختم قرار دیا گیا۔البتہ پھھ واجب افعال پھر بھی رہ جاتے ہیں جو بعد کی تاریخوں میں ادا ہوتے ہیں۔

مسئلہ(۲) بخش باتیں دوطرح کی ہوتی ہیں: ایک وہ جو پہلے ہی سے حرام ہیں وہ جج کی حالت میں اور زیادہ حرام ہوں گی۔ دوسرے وہ کہ پہلے سے حلال تھیں، جیسے اپنی ہوی سے بے حیائی اور بے جابی کی باتیں کرنا۔ جج کے دنوں میں یہ بھی درست نہیں۔ اسی طرح نافر مانی دوطرح کی ہے: ایک وہ جو پہلے سے ہی حرام ہیں، جیسے تمام گناہ ، یہ جج کی حالت میں اور زیادہ حرام ہوجا کیں گے۔ دوسرے وہ امور جو خاص جج کی وجہ سے منع ہوگئے، جیسے خوشبولگانا، بال کٹانا وغیرہ، جج کے دونوں میں میں یہ اور بھی زیادہ جمارے ساتھیوں سے لڑنا، جھکٹر نایوں بھی برائے مگر جج میں اور بھی زیادہ برائے۔ مسئلہ (۳): بغیر خرج لئے ہوئے جج کو جانا ایسے خص کے لئے درست نہیں جس کے نفس میں توکل کی قوت نہ ہو، اور عالب مگان ہوکہ شکایت اور بے مبری میں مبتلا ہوجائے گا اور سوال کر کے لوگوں کو پریشان کرے گا۔

كَيْسَ عَكِيْكُمْ جُنَاحُ أَنْ تَبْتَعُوا فَضْلًا مِّنْ رَبِّكُمْ فَإِذَا آفَضْ تُمْ مِنْ عَرَفْتِ فَاذُكُرُوا اللهَ عِنْدَ الْمُشْعَرِ الْحَرَامِ وَاذْكُرُوهُ كُمَا هَلْكُمُ وَإِنْ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلِهِ لَمِنَ الضَّالِيْنَ ﴿ ثُمُ اَفِيْضُوا اللهَ عَفُورً مَ حِنْدُ وَافْدَ مَ حِنْدُ ﴿ وَافْدَالُهُ اللهُ عَفُورً مَ حِنْدُ ﴿ وَافْدَالُهُ وَاللهُ عَفُورً مَ حِنْدُ ﴿ وَاللهُ عَفُورً مَ حِنْدُ مَ حَنْدُ اللهُ عَفُورً مَ حِنْدُ ﴿

ترجمہ: تم کواس میں بھی ذرا گناہ نہیں کہ معاش کی تلاش کر وجو تہارے پروردگار کی طرف سے ہے، پھر جبتم لوگ عرفات سے واپس آنے لگو تومشعر حرام کے پاس خدا تعالیٰ کی یاد کرو۔اوراس طرح یاد کروجس طرح تم کو بتلار کھا ہے،اور حقیقت میں قبل اس کے تم محض ہی ناواقف تھے۔ پھرتم سب کو ضرور ہے کہ اس جگہ ہوکرواپس آئے جہاں اورلوگ جاکروہاں سے واپس آتے ہیں،اوراللہ تعالیٰ کے سامنے تو بہکرو، یقینا اللہ تعالیٰ معاف کردیں گے اور مہربانی فرماویں گے۔

حج میں تجارت کرنااور عرفات ومزدلفه میں قیام کرنا:

(اوراگر جج میں کچھتجارتی سامان ہمراہ لے جانا مصلحت سمجھوتو) تہہیں اس میں بھی ذرا گناہ نہیں (کہ جج میں) معاش کی تلاش کروجو (تہہاری قسمت میں) تہہارے پروردگاری طرف سے (لکھی) ہے۔ پھر جبتم لوگ عرفات (میں تظہر کروہاں) سے واپس آنے لگوتومتعر حرام کے پاس (یعنی مزدلفہ میں آکر شب کو وہاں قیام کر کے) اللہ تعالیٰ کو یاد کرواور (یادکرنے کے طریقہ میں پی رائے کو خل مت دو بلکہ) تم سب کے لئے (خواہ قریش ہوں یا غیر قریش) ضروری ہے کہ اس جگہ ہوکر واپس آئے جہاں جا کر دوسر لے لوگ واپس آئے ہیں۔اور (جج کے احکام میں پر انی رسموں پر عمل کرنے سے) اللہ تعالیٰ کے سامنے قوبہ کرو۔ یقینا اللہ تعالیٰ معاف کردیں گے اور مہر بانی فرماویں گے۔

جے کے داسطے مکہ سے عرفات کو جاکر نویں ذی الحجہ کو وہاں تھہرتے ہیں۔ راستہ میں منی اور مز دلفہ پڑتے ہیں، پھراس راستے سے لوٹے ہیں اور یہاں مغرب وعشاء دونوں نمازیں راستے سے لوٹے ہیں اور یہاں مغرب وعشاء دونوں نمازیں عشاکے وقت جمع کرکے پڑھی جاتی ہیں، اور بینجع کرنا واجب ہے۔ آیت میں جو تھم اللّٰد کو یا دکرنے کا فر مایا ہے، اس میں بیا نمازیں بھی داخل ہیں۔ اس طرح بیذ کرتو واجب ہے باتی ذکر جو پچھ کرے مستحب ہے۔

اوریہ جوکہا گیا کہ جس طرح بتارکھاہے اس طرح یادکرو، اس سے فائدہ یہ ہے کہ مثلاً اس جمع کرنے ہی میں کوئی شخص قیاس کو دیا مشعر حرام اسی مزدلفہ میں ایک پہاڑ ہے، اس کے پاس سے مراد سارا مزدلفہ ہے، قیاس کو دیا مشعر حرام اسی مزدلفہ میں ایک پہاڑ ہے، اس کے پاس سے مراد سارا مزدلفہ ہے، سوائے ایک خاص میدان کے جسے وادی مُحَت میں ۔اورجس جگہ بھی تھم جائیں درست ہے۔

زمانة جابلیت میں چونکہ قریش خودکورم کا مجاور سجھتے تھے اور مزدلفہ رم میں ہے جبکہ عرفات حرم سے باہر ہے، اس لئے بیلوگ عرفات میں نہ جاتے تھے۔مزدلفہ ہی میں تھہر کروہاں سے لوٹ آتے تھے، اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں ان احکام کا عام ہونا بتادیا۔ اور تجارت کی اجازت کی تصریح اس لئے فرمائی کہ اسلام سے پہلے ان ایام میں تجارت کیا کرتے تھے۔،اسلام کے بعد بیشبہوا کہ شاید گناہ بنہ ونابتادیا تو مباح تو یقینا ہے۔

اب رہی یہ بات کہ اخلاص کے خلاف تو نہیں تو اس میں اس کا تھم دوسر ہے مباحات کی طرح ہے کہ دارو مدار نیت پر ہے۔ اگر جج سے اصل مقصود تجارت ہے یا جج اور تجارت دونوں مساوی درجہ میں ہیں تو بیشک اخلاص کے خلاف ہے اور جج کا ثواب کم ہوجائے گا اور اگر اصل مقصود جج ہے ، اسی طور پر کہ اگر تجارت کا سامان نہ رہے تب بھی جج کو ضرور جائے اور تجارت محض تا بع ہے تو اخلاص کے خلاف نہیں ، بلکہ اگر اس کے ساتھ رہنیت ہوکہ تجارت کے نفع سے جے میں اعانت ہوگی تو تجارت میں مزید ثواب ملے گا۔

فَإِذَا قَضَيْتُهُ وَمَنَاسِكُمُ وَاذْكُرُوا اللهُ كَانِكُو اللهُ كَانِكُمُ ابَاءُكُو اوَ اللهُ وَكُوا وَاللهُ مَن يَقُولُ رَجَنَا الْحِنَا فِي اللّهِ وَمِن خَلَاقٍ وَمِنْهُمْ مَن يَقُولُ رَجَنَا الْحِنَا فِي اللّهِ وَمِن خَلَاقٍ وَمِنْهُمْ مَن يَقُولُ رَجَنَا الْحِنَا فِي اللّهُ نَيْا حَسَنَةً وَفِي اللّهِ وَمَا لَهُ فِي اللّهِ وَهُ اللّهِ مِن خَلَاقٍ وَاللّهُ وَاللّهُ مَن اللّهُ مِن اللّهُ مِن اللهُ مَن اللّهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مَن اللهُ مِن اللهُ مَن اللهُ مَا اللهُ مَن اللهُ

ترجمہ: پھرجبتم اپنے اعمال تے پورے کرچکا کروتو حق تعالیٰ کا ذکر کیا کرو،جس طرح تم اپنے آباء کا ذکر کیا کرتے ہو، بلکہ یہ ذکراس سے بڑھ کر ہو، سوبعضے آ دمی ایسے ہیں جو کہتے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار! ہم کو دنیا میں دے دہبخے اور ایسے ٹیں جو کہتے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار! ہم کو دنیا میں بھی ہمتری و آخرت میں کوئی حصہ نے گا۔ اور بعضے آ دمی ایسے ہیں جو کہتے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار! ہم کو دنیا میں بھی بہتری دہبخے اور آخرت میں بھی بہتری دہبخے اور ہم کو عذا ب دوزخ سے بچاہئے۔ ایسے لوگوں کو بڑا حصہ ملے گا بدولت ان کے اس عمل کے ۔ اور اللہ تعالیٰ جلد ہی حساب لینے والے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ کا ذکر کروئی روز تک۔ پھر جو شخص دو ن میں تا خیر کرے، اس پر بھی پھھ گناہ نہیں ، اس شخص کے واسطے دن میں تا خیر کرے ، اس پر بھی پھھ گناہ نہیں ، اس شخص کے واسطے جو ڈرے۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہوا ورخوب یقین رکھو کہ تم سب کو خدا ہی کے پاس جمع ہونا ہے۔

# منى كاوتوف اورحاجيول كي قسمين:

(دورِ جاہلیت میں بعض لوگوں کی توعادت بیتی کہ جج سے فارغ ہونے کے بعد منیٰ میں جمع ہوکرا پنے آبا وَاجداد کے مفاخر وفضائل بیان کیا کرتے تھے۔ ق تعالیٰ اس بے ہودہ شغل کے بجائے اپنے ذکر کی تعلیم کے لئے فرماتے ہیں کہ ) پھر جب تم اپنے اعمال بورے کر چکا کروتو حق تعالیٰ کا ذکر (شکروعظمت کے ساتھ) کیا کرو، جس طرح تم اپنے آباء (واجداد) کا ذکر کیا کرتے ہو، بلکہ یہذکر اس سے (بدر جہا) بڑھ کر ہو (تا چاہئے۔ اور بعض لوگوں کی عادت تھی کہ جج میں ذکر تو اللہ

تعالی ہی کا کرتے تھے، لیکن چونکہ آخرت کے قائل نہ تھے۔ لہذاان کا تمام تر ذکر صرف دنیا کے لئے دعا ما تگنا ہوتا تھا۔ حق تعالی صرف دنیاطلی کی فدمت بیان فر ما کراس کے بجائے خیر دارین طلب کرنے کی ترغیب فرماتے ہیں ) بعض لوگ (جو كەكافرېس)ايى بىل جو( دعاميں يوں) كہتے بىل كەاسے ہمارے يروردگار! جميں (جو يچھەدىنا ہو) دنيا بى ميں دے د بیجے (اوربس، تو انہیں جو کچھ ملنا ہوگا دنیا ہی میں مل رہے گا) اورا یسے خص کوآخرت میں (آخرت کے انکار کی وجہ سے) كوئى حصنہيں ملے گا۔اوربعض لوگ (جوكم وَمن بين) ايسے بين جو (دعامين) كہتے بين كما ، ہمارے بروردگار! ہميں دنیامیں بھی بہتری عنایت سیجے۔اورآخرت میں بھی بہتری دیجئے اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچاہئے (توبیلوگ پہلے والے لوگوں کی طرح بے بہرہ اور محروم نہیں ہوں گے، بلکہ (ایسے لوگوں کوان کے اس عمل (یعنی دارین میں طلب خیر) کی بدولت دونوں جہاں میں) برواحصہ ملے گا اور اللہ تعالی جلدی ہی حساب لینے والے ہیں ( کیونکہ قیامت میں حساب ہوگا اور قیامت نزدیک آتی جاتی ہے، جب حساب جلدی ہی ہونے والا ہے تو وہاں کی بہتری کومت بھولو) اور (منی میں خاص طریقه ہے بھی)اللہ تعالی کا ذکر کرو، کی روز تک (وہ خاص طریقہ کنکریوں کا خاص تین پھروں پر مارنالیعنی رمی جمار ہے اور وه کئی دن ذی الحجه کی دسویں، گیار ہویں اور بار ہویں تاریخیں ہیں یا تیر ہویں بھی کہان میں کنکریاں ماری جاتی ہیں ) پھر جو شخص ( دسویں تاریخ کے بعد کنگریاں مارکر) دودن میں جلدی کرےاس پر بھی کچھ گناہ نہیں اور جوشخص ( ان ) دودن میں ( مكه كے لئے واپسى ميں) تاخيركرے(يعنى بارہويں كونة ئے بلكه تيربويں ذى الحجبكو آئے) اس بربھى كچھ كناه بيس (اور بیسب باتیں)اس مخص کے واسطے (ہیں) جو (اللہ سے) ڈرے۔ (اور نہ ڈرنے والے کو گناہ یا ثواب سے کوئی غرض ہی نہیں)اوراللہ تعالی سے ڈرتے رہواور خوب یقین رکھوکہ تم سب کواللہ ہی کے پاس جمع ہونا ہے۔

### طالبانِ دنیا کی مدح کے شبہ کا جواب:

اس آیت سے ہمارے زمانہ کے دنیا کے طلب گاروں کوشبہ ہوگیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے طالبانِ دنیا کی مدح وستائش کی ہے، جبکہ وہ آخرت کے بھی طالب ہوں اور سے بردی غلطی ہے۔ کیونکہ آیت میں آتینا کا مفعول بہ حسنة ہے اور المدنیا مفعول فیہ ہے، جس کا حاصل ہے ہے کہ دنیا طلب کا مقام (ظرف) ہے خود مطلوب نہیں ، مطلوب تو حسنة ہے۔خلاصہ ہیکہ وہ لوگ اس امر کے طالب ہیں کہ ہمیں دنیا میں رہتے ہوئے حسنة یعنی وہ حالت جو آپ کن دیک متحسن اور پندیدہ ہوئا اس امر کے طالب ہیں کہ ہمیں دنیا میں رہتے ہوئے حسنة یعنی وہ حالت جو آپ کن دیک متحسن اور پندیدہ ہوئا اس امر کے طالب ہیں کہ ہمیں دنیا میں ۔ اس طرح بالذات وہ مطلوب ہوئے اور دنیا کے جس قد رحصہ کا ان مواجد ہوئا وہ البتہ اس حسنہ کے تابع ہو کر بالعرض اور بالغیر مطلوب ہوجائے گا۔ بیا مراس وقت کی تعلیم وطرز عمل کے برخلاف ہے، جس میں دنیا کو مطلوب بالذات اور آخرت کو صفی برائے نام قر اردے رکھا ہو۔ حاشا وکلا اس کا آیت ہے کوئی تعلق نہیں ۔ اس باب میں زیادہ سے زیادہ آگر دنیا کی طلب میں حلال وحرام کی حدود کونہ توڑا

جائے تو اباحت کا تھم کردیا جائے گا۔ لیکن شری طور پر مباح ہونے سے شری طور پر مطلوب ہونالازم نہیں آتا۔ خوب مجھلو۔
مسئلہ بمنی میں تین پھر (جمرات) ہیں۔ مزدلفہ سے دس تاریخ کو نئی میں آکران میں سے بڑے پھر کو جے جمرہ عقبہ کہاجا تا ہے: سات کنگریاں ماریں اور ہر کنگری کے ساتھ اللہ اکبر کہنامت جب ہے۔ اور اس دن کنگری مارنے کا وقت طلوع مسج صادق سے شروع ہوجا تا ہے۔ پھر گیار ہویں اور بار ہویں تاریخوں میں تین جمرات کوسات سات کنگریاں ماریں اور ان دنوں میں کنگری مارنے کا وقت زوالی آفیاب سے شروع ہوتا ہے۔ پھراگر چاہیں تو مکہ چلے آئیں۔ جائز ہے اور اگر وہاں تیر ہویں تاریخ کی صبح ہوگئ تو اس دن پھر تیزوں پھروں کو کنگریاں مارنا ضروری ہے۔ البتہ پہلے دن کی طرح تیر ہویں تاریخ کو بھی طلوع صادق کے بعد اس کا وقت ہوجا تا ہے۔ آیت میں تغیل اور تا خیر اس کوفر مایا ہے۔

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيْوةِ التُنْيَا وَيُشْهِدُ اللهُ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَالَتُ الْخَيْوةِ التُنْيَا وَيُشْهِدُ اللهُ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَاللهُ لا يُحِبُ الْخِصَامِ وَ وَإِذَا تُولُ سَعْعِ فِي الْاَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيْهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثَ وَالنَّسُلَ وَاللهُ لا يُحِبُ الْخِصَامِ وَ وَإِذَا قِيْلُ لَهُ اتَّقِ اللهَ آخَذَتُهُ الْعِزَّةُ بِالْإِنْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَئِنْسَ الْمِهَادُ الْعَلَا اللهَ اَخْذَاتُهُ الْعِزَّةُ بِالْإِنْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَئِنْسَ الْمِهَادُ اللهَ الْعَلَا لَهُ اللهَ اللهُ ا

ترجمہ: اور بعضا آ دمی ایسا بھی ہے کہ آپ کواس کی گفتگو جو محض دنیوی غرض ہے ہوتی ہے مزہ دار معلوم ہوتی ہے، اور وہ اللہ تعالی کو حاضر ناظر بتا تا ہے اپنے مافی الضمیر پر، حالانکہ وہ مخالفت میں شدید ہے۔ اور جب پیٹے بھیرتا ہے تو اس دوڑ دھوپ میں پھرتار ہتا ہے کہ شہر میں فساد کر دے اور کھیت اور مواشی کوتلف کر دے۔ اور اللہ تعالی فساد کو پہند نہیں فرماتے۔ اور جب اس سے کوئی کہتا ہے کہ خدا کا تو خوف کر، تو نخوت اس کواس گناہ پر آ مادہ کر دیتی ہے، سوایسے شخص کی کافی سز اجہنم ہے۔ اور دہ بری ہی آ رام گاہ ہے۔

ربط: اوپرکی آیت میں دعا مانگنے والول کی دوشمیں قرار دی تھیں: ایک کا فرجو آخرت کے منکر ہیں، اس لئے صرف دنیا مانگنے ہیں۔ دوسرے مؤمن جو آخرت پرایمان رکھتے ہیں، اس لئے وہ دنیا کی بھلائی کے ساتھ آخرت کی بھلائی بھی مانگتے ہیں، اب اس طرح کی تقسیم نفاق اورا خلاص کے اعتبار سے فر ماتے ہیں کہ تفض لوگ منافق ہوتے ہیں اوز عض مخلص۔ منافق کا بیان:

(ایک مخص اخنس بن شریق بردانصیح و بلیغ تھا۔ وہ حضور مِلائیکیلئم کی خدمت میں آگر قسمیں کھا کھا کراسلام قبول کرنے کا جھوٹادعوی کیا کرتا تھا اور آپ کی مجلس سے اٹھنے کے بعد فساد وشرارت اور مخلوق کی ایذارسانی میں لگ جاتا۔ حق تعالیٰ اس منافق کے بارے میں فرماتے ہیں) اور کوئی آ دمی ایسا بھی ہے کہ آپ کواس کی گفتگو جومن دنیاوی غرض سے ہوتی ہے منافق کے بارے میں فرماتے ہیں) کا طرح قربت وخصوصیت کے ساتھ رہوں گا۔ اس کی فصاحت و بلاغت کی وجہ سے)

ر عبر منا مہ مہار رہے ملی وال سرت رہی و یہ میں طرف ان اللہ تعالی کو ماضرونا ظربتا تا ہے، اپنے مانی الضمیر (کے سیج ہونے) مزودار معلوم ہوتی ہے، اور وہ (اپنااعتبار بڑھانے کو) اللہ تعالی کو حاضرونا ظربتا تا ہے، اپنے مانی الضمیر (کے سیج ہونے) پر حالانکہ (بالکل جھوٹا ہے، کیونکہ واقع میں) وہ (آپ کی) مخالفت میں (نہایت) شدید ہے اور (جس طرح آپ کا مخالف ہے، اسی طرح دوسرے مسلمانوں کو بھی ایذ لہہو نچا تا ہے۔ چنانچہ) جب (آپ کی مجلس سے) پیٹے پھیرتا ہے تواس دوڑ دھوپ میں پھرتا رہتا ہے کہ شہر میں (کوئی) فساد کردے اور کھیت اور مویشیوں کو تلف کردے (چنانچہ ایک مسلمان کا اسی طرح نقصان کردیا تھا) اور اللہ تعالی فساد (کی باتوں) کو پسند نہیں فرماتے اور (اس مخالفت اور ایذ ارسانی کے ساتھ مغروراس درجہ ہے کہ) جب کوئی اس سے کہتا ہے کہ اللہ کا تو خوف کر (تواس سے نخوت و گھمنڈ کرتا ہے اور وہ) نخوت اس کو اس گناہ پر (دوگنا) آمادہ کردیتی ہے، توایسے خص کی کافی سزاجہتم ہے اور وہ بری ہی آرام گاہ ہے۔

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي نَفْسَهُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ وَاللهُ رَءُوفٌ بِالْعِبَادِ

ترجمہ:اوربعضا آدمی ایسا بھی ہے کہ اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی میں اپنی جان تک صرف کرڈ التا ہے۔اور اللہ تعالیٰ ایسے بندوں کے حال پرنہایت مہربان ہیں۔

مخلص كابيان:

اورکوئی آ دمی ایسا بھی ہے کہ اللہ تعالی کی رضا جوئی میں اپنی جان تک صرف کر ڈالٹا ہے اور اللہ تعالی ایسے بندوں کے حال پرنہایت مہربان ہیں۔

2000

ترجمہ:اےایمان والو!اسلام میں پورے پورے داخل ہوا در شیطان کے قدم بقدم مت چلو۔واقعی وہ تمہارا کھلاد ثمن ہے، پھراگرتم بعداس کے کہتم کو واضح دلیلیں پہنچ چکی ہیں لغزش کرنے لگوتو یقین رکھو کہ حق تعالی زبر دست ہیں، حکمت والے ہیں۔ بیلوگ صرف اس امر کے منتظر ہیں کہت تعالی اور فرشتے بادل کے سائبانوں میں ان کے پاس آویں اور سارا قصہ ہی ختم ہوجاوے۔اور بیسارے مقد مات اللہ تعالیٰ ہی کی طرف رجوع کئے جاویں گے۔

بدعت کیاہے؟

ربط: ادپر مخلص کی مدح دستائش تھی۔ بعض اوقات اس اخلاص میں غلطی سے غلواور افراط ہوجاتا ہے لیعنی قصد تو ہوتا ہے زیادہ اطاعت کا ، مگر وہ اطاعت گہری نظر سے دیکھنے پرشر بعت اور سنت کی حدسے تجاوز کئے ہوئے ہوتی ہے۔ اس کو برعت کہتے ہیں۔ چنانچ دھزت عبداللہ بن سلام وغیرہ جو پہلے علاء یہود میں سے سے اور چونکہ یہود یوں کے فدہب میں ہفتہ کا دن معظم تھا اور اونٹ کا گوشت حرام تھا۔ اس لئے ان حضرات کو اسلام قبول کرنے کے بعد یہ خیال ہوا کہ شریعت موسوی میں ہفتہ کے دن کی تعظیم واجب تھی، اور شریعت مجمدی میں اس کی بے تعظیمی واجب نہیں ، اسی طرح شریعت موسوی میں اونٹ کا گوشت: کھانا حرام تھا اور شریعت مجمدی میں اس کا کھانا فرض نہیں۔ اس لئے اگرہم بدستور ہفتہ کی تعظیم کرتے میں اور اونٹ کا گوشت: کھانا حرام تھا اور شریعت موسوی کی بھی مراور اونٹ کا گوشت اس کے طلال ہونے کا اعتقادر کھنے کے باوجود صرف عملاً ترک کردیں تو شریعت موسوی کی بھی معلوم ہوتی ہو جائے اور شریعت محمد ہوئی ہے۔ اللہ کی زیادہ اطاعت اور دین کی زیادہ رعایت معلوم ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ اس قتم کے خیال کی اصلاح اس آیت میں کسی قدر اہتمام سے فرماتے ہیں، جس کا حاصل یہ ہے کہ اسلام کامل فرض ہے اور اس کا کامل ہونا جب ہے کہ جوامر اسلام میں قابل رعایت نہ ہو، اس کی رعایت دین کی حیثیت سے نہ کی جائے اور ایسے امرکودین بھی خالیک شیطانی لغزش ہے اور ظاہری گناہ کی بہ نبیت اس کے سخت ہونے کے سب اس میں عذاب کا زیادہ گمان ہے۔

# بدعتی کی اصلاح:

اے ایمان دالو! اسلام میں پورے پورے داخل ہوجاؤ (یٹیس کہ کچھ کچھ یہودیت کی بھی رعایت کرو) اور (ایسے خیالات میں پڑکی شیطان کے قدم ہوتدم مت چلو۔ واقعی وہ تہما را کھلا دشمن ہے (کہ ایساسبق پڑھاد یتا ہے کہ ظاہر میں تو خیالات میں پڑکی شیطان کے قدم ہوتا ہے کہ ظاہر میں تو سراسر دین معلوم ہواور فی الحقیقت بالکل دین کے خلاف ہو) اگرتم اس کے بعد کہ تہمیں واضح دلیلیں پہو پڑچ چکی ہیں (پھر بھی صراطِ متقیم ہے) لغزش کرنے لگوتو یقین رکھو کہ حق تعالی (بڑے) زبردست ہیں (سخت سزادیں گے۔ اگر چہ فوری طور پرسزاند دیں تو اس سے دھو کہ مت کھانا ، کیونکہ وہ) حکمت والے (بھی) ہیں (کسی حکمت وصلحت کی وجہ ہے بھی سزا میں در بھی کردیتے ہیں۔ معلوم ہوتا ہے) یہ لوگ (جو کہ دلائل حق کے واضح ہونے کے بعد کج روی اختیار کرتے ہیں) مرف اس امر کے منتظر ہیں کہت تعالی اور فرشتے بادل کے سائبان میں ان کے پاس (سزادینے کے لئے ) آئیں۔ اور سرادا قصہ ہی ختم ہوجائے (بعنی کیا اس وقت امر حق قبول کریں گے جس وقت کا قبول کرنا مقبول نہ ہوگا) اور بیسارے (بڑاء وسزا کے) مقد مات اللہ تعالی ہی کی طرف رجوع کئے جائیں گے (کوئی دوسرا صاحب اختیار نہ ہوگا۔ تو ایسے (بڑاء وسزا کے) مقد مات اللہ تعالی ہی کی طرف رجوع کئے جائیں گے (کوئی دوسرا صاحب اختیار نہ ہوگا۔ تو ایسے زبردست کے ساتھ مخالفت کرنے کا انجام خرابی کے سواکیا ہوسکتا ہے)

### صفات مشابهات کی کھوج میں نہ بڑے:

روح المعانی میں بسند ابن مردویہ بروایت ابن مسعود رسول الله سِلالِی الله علی عدیث نقل کی ہے کہ قیامت کے دن الله تعالیٰ تمام اولین وآخرین کوجمع فرمائیں گے اور سب حساب کتاب کے منتظر ہوں گے۔اللہ تعالیٰ ابر کے سائبانوں میں عرش ہے جگی فرمائیں گے۔اورابن عباس کی روایت ہے کہ ان سائبانوں کے اردگر دملائکہ ہوں گے۔ چنانچہ آیت میں اس قصہ کی طرف اشارہ ہے۔مطلب یہ ہوا کہ بیلوگ قیامت کے منتظر ہیں پھراس وقت کیا ہوسکتا ہے۔

الله تعالیٰ کے لئے جہال کہیں بھی آنا وغیرہ فدکور ہے، اس کی حقیقت کی تفتیش کے پیچھے پڑنا جائز نہیں۔ کیونکہ جس طرح ان کی صفات وافعال کی حقیقت معلوم نہیں ہو سکتی۔البتہ طرح ان کی دات کی حقیقت معلوم نہیں ہو سکتی۔البتہ وجوداور وقوع پراجمالا کیفیت کی تعین کے بغیرایمان لے آنا چاہئے، اس سے زیادہ کی فکر میں پڑنا اپنی طافت واستطاعت سے زیادہ ذورلگانا ہے۔خوب کہا ہے:

عنقا شکارِ کس نشود دام باز چیس کا پنجا ہمیشہ باد بدست ِ است دام را (عنقائس کے جال میں آکر شکار نہیں ہوتا، شکاری جال سمیٹ لے÷اس جگہ ہمیشہ جال ہواکوا پنے ہاتھ میں رکھتی ہے)

# بدعت يرسخت سخت وعيدين آئي بين:

آیت کی تفییر ملاحظہ فرمانے سے معلوم ہوا ہوگا کہ بدعت پر کس درجہ ملامت ندمت اور رد وا نکار فرمایا گیا ہے اور حدیثوں میں اس سے بھی زیادہ واضح الفاظ میں سخت خت وعیدیں آئی ہیں۔اورا گروا قع میں غور کیا جائے تو بدعت الی ہی فدموم چیز ہے، کیونکہ بدعت کی حقیقت کا خلاصہ غیر شریعت کوشریعت کوشریعت کا اللہ کی طرف سے ہونا خاص ور کی اور لازم ہے تو بدع شخص ایسے امر کو جواللہ کی جانب سے نہیں ہے، اپ عقیدہ میں اللہ کی طرف سے ہونا بتا تا ہے جس کا اور لازم ہے تو بدعی خض ایسے امر کو جواللہ کی جانب سے نہیں ہے، اپ عقیدہ میں اللہ کی طرف سے ہونا بتا تا ہے جس کا مصل اور مرجع اللہ تعالی پرافتر او بہتان اورا کی حقیقت اور آٹار کے اعتبار سے ایک بردی شناعت اس میں میہ ہے کہ اس سے تو بہ کی اور ایک برای وشناعت ہے اور اس کی حقیقت اور آٹار کے اعتبار سے ایک بردی شناعت اس میں میہ ہے کہ اس جہل ہے اس جہل ہے اور کی جہلا ہے صوفیا بدعت کو اس بلا میں بکشر سے مبتال ہیں، ان میں سے بہت دوسری بات ہے اور پھر تو بہل ہے۔افسوس کہ جہلا ہے صوفیا بدعت کی اس بلا میں بکشر سے مبتال ہیں، ان میں سے بہت سے عابد، زاہد، تارک و زیا بھی ہیں، مگر سنت کی برکتوں سے محروم ہیں۔

سَلْ بَنِيَ إِسُرَاءِيْلَ كَمُراْتَيْنَهُمْ مِّنَ ايَاتِمْ بَيِّنَةٍ مُومَن يُّبَدِّلُ نِعْمَةَ اللهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُ فَإِنَّ اللهَ شَدِيْدُ الْعِقَابِ ۞

ترجمہ: آپ بنی اسرائیل سے پوچھے ہم نے ان کو کتنی واضح دلیلیں دی تھیں؟ اور جو مخص اللہ تعالیٰ کی نعمت کو بدلتا ہے اس کے پاس پہنچنے کے بعد تو یقیناً حق تعالیٰ سخت سزاد سیتے ہیں۔

# حق كى مخالفت كى سزا:

آپ(ذرا) بنی اسرائیل (کے علاء) سے بوچھے (توسیی) ہم نے ان (کے بزرگوں) کوئتی واضح دلیلیں دی تھیں (گران لوگوں نے بجائے اس کے کہ اس سے ہدایت حاصل کرتے اورالٹی گراہی پر کمر باندھی۔ پھر دیکھوسزا کیں بھی بھٹئیں مشلا توریت ہی، چاہئے تو پہنا کہ اس کو تبول کرتے بگراس کا افکار کیا آخران کے اوپر پہاڈ گرانے کی انہیں دھکی دی گئی۔ اورمشلا حق تعالیٰ کا کلام ساتو چاہئے تھا کہ سرآ تھوں پر رکھتے بگرشہات نکالے ۔ آخر بکل سے ہلاک ہوئے۔ اور مثلاً دی تعالیٰ کا کلام ساتو چاہئے تھا کہ سرآ تھوں پر رکھتے بگر گئوسالہ پرتی شروع کردی۔ چنا نچٹل کی مثلاً دریا کو پھاڈ کر فرعون سے نجات دی گئی تو چاہئے تھا کہ اس کا حسان مانے بھرگئوسالہ پرتی شروع کردی۔ چنا نچٹل کی سرادی گئی۔ اورمشلا می ن چنا نچوہ وہ سرنے لگا اوراس سے نفرت و بیزادی ظاہر کی تو وہ بند ہوگیا۔ اورکھیتی کرنے کی مصیبت سر پر پڑی۔ اورمشلا انبیا علیہم السلام کا سلسلہ ان بیس جاری رہاں چاہئے تھا کہ اس کو غذر دی گئی اورائی طرح بہت ہو مطاب کے تعالیٰ کی اس بیٹ کہ اجوہ تھی اللہ تعالیٰ کی الدی بڑی سے معاملات کا اس سورہ بقرہ کے تروع میں ذکر ہوچکا ہے ) اور (ہمارا قانون بی بیہ ہے کہ ) جوہنے اللہ تھا کہ اس سے ہدایت حاصل کرے اورالٹا فیزی واضح دلائل ) پہو خیخے کے بعد اس کو بدلا ہے (بعنی بجائے اس کے کہ اس سے ہدایت حاصل کرے اورالٹا فیا کہ وہ تو تاہی والیں (ایسے خص کو ) شراویتے ہیں۔
گراہ ہوتا ہے ) تو بقینا حق تعالیٰ (ایسے خص کو ) شراویتے ہیں۔
گراہ ہوتا ہے ) تو بقینا حق تعالیٰ (ایسے خص کو ) آخرے میں ہوگی۔
فاکدہ نہر انجمی دنیا میں بھی ہوجاتی ہے بھی آخرے میں ہوگی۔

زُيِّنَ لِلَّذِيْنَ كَفَرُوا الْحَلُوةُ اللَّانُيَا وَيَسْخُرُونَ مِنَ الَّذِيْنَ امَنُوْا مَوالَّذِيْنَ اتَّقُوْا فَوْقَهُمْ يَوْمَ الْقِلِيَةِ ، وَاللهُ يَرْزُقُ مَنْ يَّشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ ﴿

ترجمہ: دنیوی معاش کفار کو آراستہ پیراستہ معلوم ہوتی ہے اور ان مسلمانوں سے مسنحر کرتے ہیں، حالانکہ یہ جو کفر وشرک سے بچتے ہیں ان کا فروں سے اعلیٰ درجہ میں ہوئگے قیامت کے روز۔اور روزی تو اللہ تعالیٰ جس کو چاہتے ہیں بے اندازہ دیدیتے ہیں۔

ربط: اوپرت کی مخالفت کابیان تھا۔ اب فرماتے ہیں کہ اس کی وجہ اکثر دنیا کی محبت ہوتی ہے، جس کے آثار میں سے
ایک اہل دین کو تقیر سمجھنا بھی ہے، کیونکہ جب دنیا کی محبت کا غلبہ ہوتا ہے تو دین کی طلب نہیں رہتی، بلکہ جب دیکھتا ہے۔
دین داری دنیا کے معاملات میں خلل ڈال رہی ہے تو دین کو بھی ترک کر بیٹھتا ہے اور دوسر سے طالبان دین پر ہنستا ہے۔
چنانچہ بعض رؤسائے بنی اسرائیل مثل جہلائے مشرکین غریب مسلمانوں کے ساتھ استہزاء کی شکل میں پیش آیا کرتے
ہے۔ جق تعالی اس آیت میں ان لوگوں کا تذکرہ فرماتے ہیں۔

### دنیا کی محبت کے آثار:

د نیوی معاش کفارکو بھی سجائی زینت معلوم ہوتی ہے اور (اس وجہ سے وہ) ان مسلمانوں سے مخرہ پن کرتے ہیں۔ حالانکہ بیر (مسلمان) جو کفر وشرک سے بچتے ہیں۔ قیامت کے روزان کا فروں سے اعلیٰ درجہ (کی حالت) میں ہوں گے (کیونکہ کفار جہنم میں ہوں گے اور مسلمان جنت میں) اور (آدمی کو محض فراغ معاش پر مغروز نہیں ہونا چاہئے، کیونکہ) روزی تو اللہ تعالیٰ جس کوچاہتے ہیں ہے حساب (یعنی بکثر ت) دید ہے ہیں (چنانچہ اس کا دارومدار قسمت پر ہے نہ کہ کمال اور مقبولیت پر۔اس لئے بیضروری نہیں کہ جو دنیا کی دولت کے لیاظ سے بڑا ہو، وہ اللہ کے نزد یک بھی معزز ہواور بڑی عزت وہی ہے۔اس لئے اس کی بنیاد پرخودکو معزز اور دوسر ہے کو ذلیل مجھنا ہے وقوئی ہے)

كَانَ النَّاسُ أُمَّةً وَإِحِدَةً مَن فَبَعَثَ اللهُ النَّهِ النَّهِ مُبَقِيرِينَ وَمُنْ لِاِيْنَ وَأَنْزَلَ مَعَهُمُ الْكِينَ النَّاسِ فِيْمَا الْحَتَكَفُواْ فِيهِ وَمَا الْحَتَكَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُونُوهُ وَمَا الْحَتَكَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُونُوهُ وَمَا الْحَتَكَفَ فِيهِ إِلَّا الَّذِينَ أُونُوهُ مِنْ بَعَلْ مِن الْحَقِ لِيكَ النَّاسِ فِيْمَا الْحَتَكَفُواْ فِيهِ مِنْ بَعَلْ مَا جَاءً ثُهُمُ الْبَيِينَ النَّاسِ فِي مَن يَتَعَامُ اللهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللّهُ الللللللللللللّهُ الللللللللللللللللل

ترجمہ:سبآ دمی ایک ہی طریق کے تھے، پھر اللہ تعالی نے پیغمبروں کو بھیجا جو کہ خوشی سناتے تھے اور ڈراتے تھے اور ان کے ساتھ کتابیں بھی ٹھیک طور پر نازل فرما کیں ،اس غرض سے کہ اللہ تعالی لوگوں میں ان کے امورا ختلا فیہ میں فیصلہ فرمادیویں۔اوراس کتاب میں اختلاف اور کسی نے نہیں کیا مگر صرف ان لوگوں نے کیا جن کو وہ کتاب ملی تھی بعداس کے کہ ان کے پاس دلائل واضحہ پہنچ بھے تھے، باہمی ضداضدی کی وجہ سے۔ پھر اللہ تعالی نے ایمان والوں کو وہ امر حق جس میں اختلاف کیا کرتے تھے بفضلہ تعالی ہتلادیا۔اوراللہ تعالی جس کو چاہتے ہیں اس کوراوراست ہتلادیتے ہیں۔

ربط: اوپردین حق سے اختلاف کرنے کی علت دنیا کی محبت کو بتایا ہے۔ اب اسی مضمون کی تائید فرماتے ہیں کہ مدت سے یہی قصہ چلا آرہا ہے کہ ہم دین حق پر واضح دلائل قائم کرتے ہیں اور طالبانِ دنیا اپنی دنیوی اغراض کے سبب اس کی خلاف ورزی کرتے رہے۔

# دنیا کی محبت کے اثر کی تائید:

(ایک زمانہ میں) سب لوگ ایک ہی راستہ پر تھے (کیونکہ دنیا میں پہلی بار حضرت آدم علیہ السلام مع اپنی بیوی کے تشریف لائے ،اور جواولا دہوتی گئی ان کو دین حق کی تعلیم فرماتے رہے اور وہ ان کی تعلیم پڑمل کرتے رہے۔ایک مت اس حالت میں گذرگئی، پھر طبیعتوں کے اختلاف سے خواہشات اور اغراض ومقاصد میں اختلافات بیدا ہونے شروع

ہوئے جتی کہ ایک عرصہ کے بعداعمال وعقائد میں اختلاف کی نوبت آگئی) پھر (اس اختلاف کودور کرنے کے لئے )اللہ تعالی نے (مختلف) پیغمبروں کو بھیجا جو کہ (حق کوسلیم وقبول کرنے والوں کو) خوش خبری سناتے تھے اور (نہ مانے والوں کو عذاب سے) ڈراتے تھے اور ان ( پنیمبرول کی مجموعی جماعت) کے ساتھ ( آسانی) کتابیں بھی ٹھیک طوریر نازل فرمائیں (اوران پیغیبروں کا بھیجنا اور کتابوں کا نازل فرمانا) اس غرض ہے (تھا) کہ اللہ تعالیٰ (ان رسولوں اور کتابوں کے ذر بعدے اختلاف کرنے والے )لوگوں میں ان کے ذہبی اختلافی امور میں فیصلہ فرمادیں ( کیونکہ رسول اور کتابیں واقعی امر کا اظہار کردیتے تھے اور ( امر واقعی کے متعین ہونے سے ظاہر ہے کہ غیر واقعی کا غلط ہونا معلوم ہوجا تا ہے اوریہی فیصلہ ہے۔اوران پیغمبروں کے ساتھ اللہ کی کتابوں کے آنے سے ان لوگوں کو جائے تھا کہ اس کتاب کو قبول کرتے اوراس کی بنیاد برایخ تمام اختلافات کوختم کردیتے گربعض لوگوں نے خوداس کتاب ہی کونہ مانااورخوداس میں اختلاف کرنا شروع كرديا) اوراس كتاب ميس (يد) اختلاف اوركسي فيهيس كيا، بلكه صرف ان لوكول في كياجن كو (اولاً) وه كتاب ملي تقى (بعنی اہل علم اور اہل فہم ودانش نے کہ اول مخاطب وہی لوگ ہوتے ہیں، دوسرے عوام ان کے ساتھ مل جایا کرتے ہیں۔ اوراختلاف بھی کیسے وقت کیا)اس کے بعد کہان کے پاس واضح دلائل پہنچ چکے تھے( یعنی ان کے ذہن تشین ہو چکے تھے ادراختلاف کس وجہ سے کیا؟ صرف) آپسی ضد کی وجہ سے (اورضد کی اصل وجہ دنیا کی محبت ہوتی ہے۔خواہ مال کی محبت ہو یا جاه ومرتبه کی اس طرح حق کی مخالفت کی علت (بنیاد) و بی دنیا کی محبت قراریائی۔اور گذشته آیت میں یہی مضمون تھا، بجركفاركےاس اختلاف نے اہل ايمان كو بھى نقصان نہيں پہنچايا، بلكه)اللہ تعالیٰ نے (ہميشه) ايمان والوں كووہ امرحق جس میں (اختلاف کرنے والے) اختلاف کیا کرتے تھے، اپنے فضل سے (رسولوں اور کتابوں پر (ایمان لانے کی بدولت باربار) بتاديا اورالله تعالى جس كوچاہتے بين اس كوراه راست بتاديتے بين \_

اَمْرِ حَسِبْتُهُ أَنْ تَلْخُلُوا الْجَنَّةُ وَلَمْنَا يَأْتِكُهُ مِّ مَثَلُ الَّذِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلِكُمُ مَسَّتُهُمُ الْبَاسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَ زُلِزِلُوا حَتْ يَعُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ امَنُوا مَعَهُ مَثْى نَصْرُ اللهِ مَا لَاَ إِنَ نَصْرَ اللهِ قَرِيْبٌ ﴾

ترجمہ: دوسری بات سنو: کیا تمہارا بی خیال ہے کہ جنت میں جاداخل ہوگے، حالانکہ تم کوہنوز ان لوگوں کا ساکوئی عجیب واقعہ پیش نہیں آیا جو تم سے پہلے ہوگذرے ہیں۔ان پرالی الی تنگی اور حتی واقع ہوئی اوران کو یہاں تک جنبشیں ہوئیں کہ پنجبر تک اور جوان کے ہمراہ اہل ایمان تھے بول اٹھے کہ اللہ تعالیٰ کی امداد کب ہوگی؟ یا در کھو بے شک اللہ تعالیٰ کی امداد نہ ہوگی؟ یا در کھو بے شک اللہ تعالیٰ کی امداد نود یک ہے۔

ربط:اوپرکی آیت میں بیذ کر تھا کہ کفار ہمیشہ ہی سے انبیاءاور مؤمنوں کے ساتھ اختلاف اوران کی مخالفت کرتے

رہے ہیں، جس میں ایک حد تک مسلمانوں کو اس طرح تسلی دینا بھی مقصودتھا جن کو کفار کی طرف سے مداق اڑانے کی وجہ
سے اذیت ہوتی تھی کہ بیا ختلاف و مخالفت تمہارے ساتھ کوئی نئی بات نہیں ہے۔ بیتو ہمیشہ سے ہی ہوتا آیا ہے۔ آگے ان
مخالف کفار کے ذریعہ انبیاء اور مؤمنوں کو طرح کی ایذاؤں اور تختیوں کے پہو نچنے کی حکایت بیان فرماتے ہیں اور
اس سے بھی مسلمانوں کوتسلی دلاتے ہیں کہ تم کوبھی کفار سے جو ایذائیں پہونچتی ہیں ان پرصبر کرنا چا ہئے ، کیونکہ آخرت کی
کامل راحت، مشقتیں برداشت کرنے ہی سے ملتی ہے۔

### مسلمانوں کو سختیاں برداشت کرنے کی ترغیب:

دوسری بات سنو! کیاتہ ہارا یہ خیال ہے کہ جنت میں (بغیر مشقت کے) داخل ہوجاؤگے؟ حالانکہ (ابھی کوئی مشقت تو اٹھائی ہی نہیں) حالانکہ تہمیں ابھی ان لوگوں جیسا کوئی عجیب واقعہ پیش نہیں آیا جوتم سے پہلے گذر چکے ہیں۔ان پر (مخالفوں کی وجہ سے) الیمالی تک ہلادیا کہ (اس زمانہ کے) پغیر افوں کی وجہ سے) الیمالی تک اور جوان کے ساتھ اہل ایمان تھے (بقرار ہوکر) بول اٹھے کہ (اللہ تعالیٰ) کی امداد (جس کا وعدہ کیا گیا ہے) کب ہوگی؟ (جس پر انہیں یہ جواب دے کرتسلی کی گئی کہ) یا در کھو بیشک اللہ تعالیٰ کی امداد (بہت) نزدیک (ہونے والی) ہے۔ فائدہ:انہیاء اور مؤمنوں کا اس طرح کہنا نعوذ باللہ شک کی وجہ سے نہیں تھا، بلکہ وجہ بیتھی کہ خالفین کے مقابلہ میں امداد اور غلبہ کا وقت ان حضرات کوئیس بتایا گیا تھا، وقت کے ابہام کی وجہ سے نہیں جلدی ہونے کا انتظار رہتا تھا، جب انتظار سے تھک جاتے تو اس طرح عرض معروض کرنے لگتے جس کا حاصل الحاح وزاری کے ساتھ دعا کرنا ہے۔

### كاملين كى دعااوررضا كے اجتماع كى توجيه:

اورالحاح: رضاوتتکیم کے خلاف نہیں ہے، بلکہ جب الحاح کا اللہ تعالیٰ کے نزدیک پسندیدہ ہونا ثابت ہے تو الحاح رضاءِ جن سے عین رضا ہے، البنة رضا کے خلاف وہ دعا ہے جس کے قبول نہ ہونے سے دعا کرنے والا ناراض ہو۔ تو معاذ اللہ انبیاءاور مؤمنوں میں اس کا نہ ثبوت ہے نہا حمال۔

اور یہ جوفر مایا ہے کہ کیا جنت میں بغیر مشقت کے جلے جاؤگے؟ تو مشقت کے مختلف درجات ہیں، جس کا اونی درجہ نفس اور شیطان سے مزاحمت کرکے یا دین کے مخالفوں کی مخالفت کرکے عقائد کا درست کرنا ہے جو ہر مؤمن کو حاصل ہے۔ آگے اوسط اور اونی درجات ہیں۔ اس طرح جنت میں داخلہ کے مختلف مراتب ہیں۔ تو جس درجہ کی مشقت ہوگی اس درجہ کا جنت میں داخلہ ہوگا۔ اب آیت میں یہ اشکال لازم نہیں آتا کہ بعض گناہ گارمحض نصل کی وجہ سے جنت میں داخل ہوجا کین گروجا کین گروجہ کی درجہ کی مشقت تو ضرور ہوئی ہوجا کیں گروجا کیں گے۔ ان پرکوئی مشقت بھی نہیں ہوگی، جواب کی تقریر یہ ہے کہ ان کو بھی اونی درجہ کی مشقت تو ضرور ہوئی ہوئا جوجا کین مرجا ہے کہ ان کو بھی ابرکرام اعلی درجات کے طالب تھے، چنا نچے مسلمان کو ایسا ہی ہونا چا ہے۔ لہذا ان درجات کے لئے بڑی

#### مشقتیں جھیلنے کوشرط قرار دیا گیا۔فقط۔آ کے پھراحکام کاسلسلہ شروع ہوتا ہے۔

يَسْعَلُونَكَ مَا ذَا يُنْفِقُونَ قُلُ مَا اَنْفَقْتُمْ مِنْ خَيْرٍ فَلِلُوالِدَيْنِ وَالْاَقْرَبِيْنَ وَالْيَتْلَى وَالْسَلِيُنِ وَابْنِ السَّبِيْلِ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهُ عَلِيْمٌ ۞

ترجمہ: لوگ آپ سے پوچھتے ہیں کہ کیا چیز خرج کیا کریں، آپ فر مادیجئے کہ جو پچھ مال تم کو صرف کرنا ہو، سو مال باپ کاحق ہے اور قرابت داروں کا اور بے باپ کے بچوں کا اور محتاجوں کا اور مسافروں کا۔اور جونسا نیک کام کرو گے سواللہ تعالیٰ کواس کی خوب خبر ہے۔

## بار موال حكم: انفاق في سبيل الله كمصارف:

لوگ آپ سے یو چھتے ہیں کہ ( نواب کے واسطے ) کیا چیز خرچ کریں؟ (اور کسموقع پرصرف کیا کریں؟ ) آپ فرماد یہے کہ جو کچھ مال تہہیں خرچ کرنا ہوتو (اس کی تعیین تو تمہاری ہمت پر ہے۔ البتہ موقع ہم بتادیتے ہیں کہ ( ماں باپ کا حق ہے اور قرابت داروں کا اور بے باپ کے ( یہ میں کی کا ورمحتا جوں کا اور مسافروں کا۔ اور جو بھی نیک کام کرو گے ( خواہ اللہ کی راہ میں خرچ کرنا ہویا اور بچھ ہو ) اللہ تعالی کواس کی خوب خبر ہے ( وہ اس پر تواب دیں گے ) مسکلہ: ماں باپ کوز کو قاور دوسرے وہ صدقات دینا درست نہیں جو واجب ہیں، اس آیت میں نفل خیرات کا بیان ہے۔

كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهُوَكُرُهُ لَكُهُ ، وَعَلَى أَنْ تَكْرُهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرً لَكُمُ ، وَعَلَى أَنْ تَكْرُهُوا شَيْئًا وَهُو خَيْرً لَكُمُ ، وَعَلَى اَنْ تَكْرُهُوا شَيْئًا وَهُو خَيْرً لَكُمُ ، وَعَلَى اَنْ تَكُونَ فَي اللهُ يَعْلَمُ وَانْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ فَي

ترجمہ: جہاد کرناتم پرفرض کیا گیا ہے اور وہ تم کوگرال ہے اور یہ بات ممکن ہے کہتم کسی امرکوگرال سمجھواور وہ تمہارے حق میں خیر ہواور یمکن ہے کہتم کسی امر کومرغوب سمجھواور وہ تمہارے قل میں خرابی ہواور اللہ تعالی جانتے ہیں اور تم نہیں جانتے۔

### تير موال حكم: جهاد كي فرضيت:

جہاد کرناتم پرفرض کیا گیا ہے اور وہ تہہیں (طبعًا) گرال (معلوم ہوتا) ہے اور بیہ بات ممکن ہے کہتم کسی امر کو گرال سمجھو اور (واقع میں) وہ تہہار ہے تق میں خیر (اور مصلحت) ہواور بیر (بھی) ممکن ہے کہتم کسی امر کومرغوب سمجھواور (واقع میں) وہ تہہار ہے تق میں خرابی (کا باعث) ہواور (ہرشے کی حقیقت کو) اللہ تعالی جانتے ہیں اور تم پورا پورانہیں جانتے (اس لئے اپنی رغبت و کراہت پر بھی عمل نہ کرو، جو پچھ مہوجائے اسی کواجمالاً مصلحت سمجھ کراس پھل پیرارہو)

toobaa-elibrary.blogspot.com

فائدہ: جہادفرض ہے جب کہ اس کے شرائط پائے جائیں جوفقہ کی کتابوں میں بیان کئے گئے ہیں۔اورفرض دوطرح کا ہوتا ہے: فرضِ عین اورفرض کفایہ کہ جب دین کے دشمن مسلمانوں پر چڑھائی کرآئیں تب تو فرضِ عین ہے، ورنہ فرضِ کفایہ۔اورطبعًا کی قیداس لئے ظاہر کردی گئی کہ مسلمان کوشری احکام میں عقلاً بھی کراہت نہیں ہوتی۔اس آیت سے ہمارے نوخیز مسلمان فلسفیوں کوسبق لینا چاہئے کہ ہرتھم کی مصلحت واقعیت کے باوجود ہمارے علمی احاطہ سے خارج ہے۔

يَسْئُلُونَكَ عَنِ الشَّهْرِ الْحَرَامِ قِتَالٍ فِيهِ وَقُلُ قِتَالٌ فِيهِ كَبِيْرُ وَصَنَّ عَنْ سَبِيلِ اللهِ وَكُفْرٌ بِهِ وَالْمُسْجِدِ الْحَرَامِ وَإِخْرَاجُ آهْلِهِ مِنْهُ أَكْبُرُ عِنْدَ اللهِ وَالْفِتْنَةُ الْبُرُمِنَ الْقَتْلِ ،

ترجمہ: لوگ آپ سے شہر حرام میں قال کرنے کے متعلق سوال کرتے ہیں۔ آپ فرماد بیجئے کہ اس میں خاص طور پر قال کرنا جرم ظیم ہے، اور اللہ تعالیٰ کی راہ سے روک ٹوک کرنا اور اللہ تعالیٰ کے ساتھ کفر کرنا اور معجدِ حرام کے ساتھ، اور جو لوگ معجدِ حرام کے اللہ تعالیٰ کے نزویک اور فتنہ پردازی کرنا قتل سے بدر جہا بڑھ کر ہے۔ بدر جہا بڑھ کر ہے۔

# چود ہوال حکم بمحترم مہینوں میں قال کی تحقیق:

(حضور طالیمی کی از الدی کی بہی تاریخ تھی، گر صحاب ال کو جمادی الاخری کی تمیں تاریخ سی بھی ایک کافران کے ہاتھوں ہے مادا الدی بھی روز یہ واقعہ ہوا وہ رجب کی بہی تاریخ تھی، گر صحاب اس کو جمادی الاخری کی تمیں تاریخ سیجھے تھے، جبکہ رجب اشہر حمام میں شامل ہے۔ کفار نے اس واقعہ کی بنیاد پر طعنہ زنی کی کہ مسلمانوں نے شہر حمام کی حرمت کا بھی خیال نہیں کیا۔ مسلمانوں کواس کی فکر ہوئی اور حضور طالیمی ہیا۔ اور بعض روایات میں ہے کہ خود قریش کے بعض کفار نے بھی آپ کی خدمت میں حاضر ہوکر بطور اعتراض سوال کیا۔ اس کا جواب ارشاد ہوتا ہے) لوگ آپ سے شہر حمام میں قال کرنے سے متعلق سوال کرتے ہیں، آپ فر ماد ہے کہ کہ اس میں خاص طور سے (یعنی قصداً وعملاً) قال کرنا جرم عظیم ہے کرنے سے متعلق سوال کرتے ہیں، آپ فر ماد ہے کہ کہ اس میں خاص طور سے (یعنی قصداً وعملاً) قال کرنا جرم عظیم ہے (مگر مسلمانوں سے اس طرح قال کا صدور نہیں ہوا بلکہ تاریخ کی تحقیق نہ ہونے کے سبب غلطی سے ایہ اور کہا کہ واب یہ ہے کہ کفار ومشرکین کا تو مسلمانوں پر اعتراض کرنے کا کسی طرح منہ بی نہیں۔ کوئلہ اگر چہر جرم میں لڑنا جرم عظیم ہے، لیکن ان کفار کی جو جرح کہتیں ہیں (یعنی) اللہ تعالی کی راہ ( دین ) سے (لوگوں کوروکنا رائینی کے اسلام قبول کر لینے کی وجہ سے تکلیفیس پہنچانا کہ لوگ ڈر کے مارے مسلمان نہ ہوں) اور اللہ کے راتھوں کی وجہ سے تکلیفیس کے انہاں کے اس کے اہل تھے (یعنی رسول اللہ سے الی تھے (یعنی رسول اللہ سے الی تھے (یعنی رسول اللہ سے الیکی عرادے کا کہ حیاے اللہ کی عرادے کا کی عرادے اللہ کی عرادے کا کی عرادے کا کہ دیا کی عرادے اللہ کی عراد کے اہل تھے (یعنی رسول اللہ سے اللہ کے اللہ کی عراد کے اللہ کی عراد کیا کی عراد کیا کہ اللہ تھا کہ کو کہ اللہ کی کرانا کہ وہاں بہت سے کہ کی دور کی ان کی مورک کی اللہ کی کر اس کی اس کی اس کی دور کی ان کی مورک کے اس کی ان کی مورک کی کی دور کے اس کی اس کی کر کرنا ( کر وہ اللہ کی کر دی کی دور کی کورک کی کورک کے تھے کی اور کے اللہ کی کر دی کی کر کرنا کہ کورک کرنا کر کے کرنے کی کورک کی کورک کی کرنا کی کورک کی کرنے کی کرنے کی کورک کی کرنے کر کرنے کی کرنے کر کورک کی کرنے کی کورک کی کرنے کر کرنے کرنے کرنے کی کرنے کر کرنی کرنے کرنے کرنے کرنے کرنے کی کرنے کرنے کرنے کی کرنے کرنے کی کرنے کرنے کرنے کرنے کرنے کرنے کرنے کی کرنے کرنے کرنے کرنے کرنے کرنے

اوردوسرے مؤمن)ان کو (شک اور پریشان کرکے)اس (معجد حرام) سے خارج (ہونے پرمجبور) کردینا (جس سے ہجرت یعنی ترک وطن کی نوبت آگئی تو پیر کتیں اللہ تعالیٰ کے نزدیک اشہر حرام میں قال کرنے ہے بھی زیادہ) جرم اعظم ہیں (کیونکہ پیر کتیں دین حق کے اندرفتنہ پردازی کرنا ہے) اور (الیی) فتنہ پردازی کرنا (اس) قتل (خاص) سے (جو مسلمانوں سے صادر ہوا (قباحت میں) بدر جہا بردھ کر ہے (کیونکہ اس قتل سے دین حق کوتو کوئی نقصان نہیں پہنچا، کہ مسلمانوں سے تو دین حق کونو کوئی نقصان پہو نچتا ہے کہ اس کی ترقی رکتی ہے)

جواب کا خلاصہ: بیہ ہوا کہ اول تو مسلمانوں نے کوئی گناہ نہیں کیا اور بالفرض اگر کیا بھی ہے تو معترضین اس سے برے برے گناہ بین کفراور دین تق سے مزاحت میں جتلا ہیں، پھرانہیں مسلمانوں پراعتر اض کرنے کی کہاں گنجائش ہے؟ فاکدہ: تفسیر روح المعانی اور تفسیر کبیر میں اس آیت کے ذیل میں اور تفسیر بیضاوی میں سورہ براءۃ کے پہلے رکوع کی تفسیر میں اشہر حرم میں قال کی حرمت کے منسوخ ہونے پرامت کا اجماع نقل کیا ہے۔

# وَلَا يَزَالُونَ يُقَايِتُكُونَكُمُ حَتَّى يَرُدُّ وَكُمْ عَنْ دِيْنِكُمْ إِنِ اسْتَطَاعُوا م

تر جمہ:اور بیکفارتمہارےساتھ ہمیشہ جنگ کھیں گےاس غرض سے کہا گر قابو پاویں تو تم کوتمہارے دین سے پھیر دیں۔ ربط:او پر دین حق میں ان کی مزاحمت کا بیان تھا۔اسی مضمون کی اب تا کید فر ماتے ہیں۔

## دین میں مزاحت کے مضمون کی تا کید:

اور یہ کفارتمہارے ساتھ ہمیشہ جنگ (وجدل کاسلسلہ جاری ہی) تھیں گے۔اس غرض سے کہا گر (خدانخواستہ) قابو پالیں تو تمہیں تمہارے دین (اسلام) سے پھیر دیں (ان کےاس فعل سے دین کی مزاحمت ظاہر ہے)

وَمَنْ يَرُتَدِدُ مِنْكُمُ عَنْ دِيْنِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِرُ فَأُولِلِكَ حَبِطَتْ اعْمَالُهُمْ فِي اللهُ نيا وَالْاخِرَةِ، وَاولِلِكَ اَصْعُبُ النَّارِ الْمُمْ فِيُهَا خَلِدُونَ ۞

ترجمہ:اور جوخضتم میں سے اپنے دین سے پھر جاوے پھر کا فرہی ہونے کی حالت میں مرجادے تو ایسے لوگوں کے اعمال دنیا اور آخرت میں سب غارت ہوجاتے ہیں اور ایسے لوگ دوزخی ہوتے ہیں۔ یہلوگ دوزخ میں ہمیشہ رہیں گے۔ ربط:اب مسلمانوں کواحتیاط کے طور پرمتنب فرماتے ہیں کہ یہ کفار جودین حق کی مزاحمت کی سعی کررہے ہیں۔اگراس سعی کا کوئی اتباع کر بیٹھے یعنی دین حق سے پھر جائے تو اس کا کیا انجام ہے؟

ارتدادكاانجام:

اورتم میں سے جواپنے دین (اسلام) سے پھرجائے ، پھر کافر ہی ہونے کی حالت میں مرجائے تو ایسے لوگوں کے (نیک) اعمال دنیا اور آخرت میں سب غارت ہوجاتے ہیں اور ایسے لوگ دوزخی ہوتے ہیں اور بیلوگ دوزخ میں ہمیشہ رہیں گے۔

قائدہ: دنیا میں اعمال کا ضائع ہونا ہے ہے کہ اس کی بیوی نکاح سے نکل جاتی ہے۔ اگر اس کا کوئی مورث مسلمان مرے جس کی وراثت کا مسلمان کی حیثیت سے پیخض وارث بنتا ہے اس کی وراثت سے اس شخص کو حصہ ہیں ملتا۔ حالت اسلام میں جو پچھ نماز روزہ اور دوسرے نیک کام کئے تھے، سب کا لعدم ہوجاتے ہیں، اس کے مرنے کے بعد جنازہ کی نماز نہیں بڑھی جاتی ۔ مسلمانوں کے قبرستان میں فن نہیں ہوتا۔ اور آخرت میں اعمال کا ضائع ہونا ہے کہ عبادتوں کا کوئی تو ابیس بڑھی جاتی ۔ مسلمانوں کے فرستان میں وال دیاجائے گا۔

مسئلہ(۱): اگر شیخص پھر مسلمان ہوجائے تو آخرت میں دوزخ کے عذاب سے نجات مل جانا اور دنیا میں آئندہ کے لئے اسلام کے احکام کا جاری ہونا تو بقینی ہے، کیکن دنیا میں اگر جج کر چکا تھا تو استطاعت کی شرط کے ساتھ دوبارہ اس پر جج فرض ہونے نہ ہونے ، اور آخرت میں پچھلے نماز وروزہ وغیرہ کے قواب کے ملئے نہ ملئے کے بارے میں اختلاف ہے۔ امام ابو صنیفہ رحمہ اللہ استطاعت کی شرط پر دوبارہ جج کوفرض کہتے ہیں اور گذشتہ نماز وروزہ وغیرہ پر تواب ملئے کے قائل نہیں۔ اور امام شافعی رحمہ اللہ دونوں امر میں اختلاف کرتے ہیں۔

مسکله (۲): جوشخص ابتدای سے کافراصلی ہواوراس حالت میں کوئی نیک کام کرے، اس کا ثواب معلق رہتا ہے۔ اگر کھی اسلام لے آیا تو سب پر ثواب ملتا ہے اور اگر کفر پر مرگیا تو سب برکار جاتا ہے۔ حدیث اسلمت علی ما اسلفت من حیر اسی معنی میں وارد ہے۔

مسکلہ(۳):اس طرح مرتد کی حالت کا فرِ اصلی ہے بھی زیادہ بری ہے، اسی لئے کا فراصلی سے جزیہ قبول کیا جاسکتا ہے اور مرتد اگر اسلام نہ لائے تو اگر مرد ہوتو قتل کر دیا جاتا ہے اور اگر عورت ہے تو دائمی قید کی سزادی جاتی ہے۔ کیونکہ اس سے اسلام کی اہانت ہوتی ہے۔سرکار کی اہانت اسی سزا کے لائق ہے۔

إِنَّ الَّذِينَ الْمَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَ جَهَدُوا فِي سَبِيلِ اللهِ اللهِ الْوَلِيِكَ يَرْجُونَ رَحْمَتَ اللهِ وَ اللهُ عَفُورٌ رَحِيْتُ وَلَيْ اللهُ عَفُورٌ رَحِيْتُ وَ اللهُ عَنْوُرُ رَحِيْتُ وَ اللهُ عَنْوُرُ رَحِيْتُ وَاللهُ عَنْوُرُ رَحِيْتُ وَاللهُ عَنْوُرُ رَحِيْتُ وَاللهِ اللهُ عَنْوُرُ رَحِيْتُ وَاللهِ اللهُ عَنْوُرُ رَحِيْتُ وَاللهِ اللهُ عَنْوُرُ رَحِيْتُ وَاللهِ اللهُ عَنْوُرُ رَحِيْتُ اللهُ عَنْوُرُ وَاللَّهِ عَلَيْ اللهُ عَنْوُرُ وَاللَّهِ عَلَيْهِ اللهُ عَنْوُلُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ اللهُ عَنْوُرُ وَاللَّهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ وَاللَّهِ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَرُولِهُ وَاللَّهِ عَلَيْهِ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِ وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولُولُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولُولُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عُلِي اللَّهُ عَلَيْكُولُولُ وَاللَّهُ عَلَيْكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِ وَاللَّهُ عَلَيْكُولُولُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولُولِ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُولِكُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِ وَلِي مِنْ عَلَيْكُولِ وَلْمُ عَلَيْكُولِ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِكُولِ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِ وَلَاللَّهُ عَلَيْكُولِ وَلَّهُ عَلَيْكُولِ وَاللَّهُ عَلَيْكُولُ وَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَالِهُ عَلَيْكُولِ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِ وَاللَّهُ عَلَّ لَا لَاللَّهُ عَلَيْكُولُ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِ وَاللَّهُ عَلَيْكُولِ وَاللَّاللَّالِ عَلَيْكُولُ وَلِي مُعَلِّي الللَّهُ عَلَّا لَمِنْ عَلَالِهُ

تر جمہ: هیقة جولوگ ایمان لائے ہوں اور جن لوگوں نے راہِ خدا میں ترکب وطن کیا ہواور جہاد کیا ہوا سے لوگ تو رحمت خداوندی کے امید وار ہوا کرتے ہیں اور اللہ تعالی معاف کردیں گے اور رحمت کریں گے۔

toobaa-elibrary.blogspot.com

ربط: اشهر حرام میں قبال کرنے کے بارے میں مسلمانوں کو مذکورہ بالا جواب من کر گناہ نہ ہونے کا تو اظمینان ہوگیا تفاری کراس خیال سے دل شکت متھے کہ ثواب تو ہواہی نہ ہوگا۔اب اس سلسلہ میں تسلی کی گئی ہے۔

### نيت كاخلاص پرتواب كاوعده:

حقیقت میں جولوگ ایمان لائے ہوں اور جن لوگوں نے اللہ کی راہ میں ترک وطن کیا ہواور جہاد کیا ہو،ایسے لوگ تو رحمت خداوندی کے امیدوار ہوا کرتے ہیں (اورتم لوگوں میں بیصفات اس طرح موجود ہیں کہ بھی دور ہوئی نہیں ہوسکتیں چنا نچا ایمان اور ہجرت تو ظاہر ہے۔ رہی ہیہ بات کہ خاص اس واقعہ سے متعلق جہاد میں شبہ ہوسکتا ہے، تو چونکہ تمہاری نیت تو جہاد ہی کی تھی، لہذا ہمارے نزدیک وہ بھی جہاد ہی میں شار ہے۔ پھران صفات کے ہوتے ہوئے تم کیوں ناامید ہوتے ہو) اور اللہ تعالی (اس غلطی کو) معاف کردیں گے اور (ایمان و ہجرت و جہاد سے تم پر) رحمت کریں گے۔

يَسْعَلُونَكَ عَنِ الْخَمْرِ، وَالْمَيْسِرِ ، قُلْ فِيهِمَا النَّمُّ كَبِيْرُ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَالْنَهُ هُمَا أَكْبَرُ مِنَ نَفْعِهِمَا ،

تر جمہ: لوگ آپ سے شراب اور قمار کی نسبت دریافت کرتے ہیں، آپ فرماد یجئے کہ ان دونوں میں گناہ کی بڑی بڑی باتیں بھی ہیں اورلوگوں کوفائد ہے بھی ہیں اور گناہ کی باتیں ان فائدوں سے زیادہ بڑھی ہوئی ہیں۔

# پدر موال حكم: شراب اور جوئے سے متعلق:

لوگ آپ سے شراب اور جوئے کے بارے میں دریافت کرتے ہیں۔ آپ فرمادیجئے کہان دونوں (چیزوں کے استعال) میں گناہ کی بڑی بڑی باتیں بھی (پیدا ہوجاتی) ہیں اور لوگوں کو (پچھ) فائدے بھی ہیں اور (وہ) گناہ کی باتیں ان فائدوں سے بڑھی ہوئی ہیں (اس لئے دونوں ترک کئے جانے کے قابل ہیں)

تفسیر: پہلے یہ دونوں چیزیں حلال تھیں۔ چنانچہ شراب اور جوئے سے متعلق سب سے پہلی آیت یہی نازل کی گئ۔
اوراس آیت کے مضمون کا مطلب یہ بیس تھا کہ خودان دونوں چیزوں کا استعال گناہ ہے، بلکہ مطلب یہ تھا کہ ان کے استعال سے اکثر دوسری گناہ کی با تیں ہوجاتی ہیں، کیونکہ شراب سے عقل جاتی رہتی ہے، جبکہ وہی معاصی کے ارتکاب سے دوکتی ہے اور جوئے سے مال کی حرص بڑھتی ہے اور اس حرص کی وجہ سے چوری وغیرہ کی عادت پیدا ہوجاتی ہے۔ اور ان میں منافع: لذت کا عاصل ہوتا اور مال کا حاصل ہوتا ہے۔ اس طرح اس آیت سے ان دونوں چیزوں کے بذات خود حرام ہونے کی نئی کرنامقصود نہیں تھا۔ بلکہ محض بعض ان عوارض کی وجہ سے جو کہ غیر لازم ہیں، ان دونوں کوترک کردینے کا مشورہ دیا مطلوب تھا کہ ان دونوں سے تہمیں جتنا نقصان ہوجا تا ہے اتنا نفع نہیں ہوتا۔ کیونکہ نفع تو قتی اور باتی نہ دہنے والا اور

اپنی حدے نہ بڑھنے والا ہے، جبکہ نقصان بشکل انجام دیر پا، طویل المدت اور اپنی حدے بڑھنے والا ہے۔ یہی وجہ تھی کہ
اس آیت کوئن کر بعض حضرات نے فوراً وونوں کوئر کردیا کہ اگر چہ حرام نہیں کہا، پھر بھی برائیوں اور مفاسد کا ذریعہ ہونا تو
ثابت ہوا۔ اور بعض حضرات نے کہا کہ جب حرام نہیں ہے تو ہم ان مفاسد کا پھانتظام کر کے منافع حاصل کرنے کے
لئے ان کو استعمال کیا کریں گے۔ اگر اس مضمون میں حرمت کا اشارہ ہوتا تو اہل ذبان بڑی تعداد میں اتن بڑی فلطی میں
نہ بڑتے۔ پھر اس آیت کے نازل ہونے کے بعد بعض لوگوں نے شراب پی کرنماز پڑھی اور غلط پڑھی تو نماز کے اوقات
میں شراب بینا بالکل ممنوع ہوگیا۔ پھر پچھ دن کے بعد مطلقاً حرام کردی گئی اور یہی آخری تھم ہے جس نے پہلے احکام کو
منسوخ کردیا۔

ترجمہ: اورلوگ آپ سے دریافت کرتے ہیں کہ کتنا خرچ کیا کریں؟ آپ فرماد یجئے کہ جتنا آسان ہو۔اللہ تعالیٰ اسی طرح احکام کوصاف بیان فرماتے ہیں تا کہتم دنیاوآ خرت کے معاملات میں سوچ لیا کرو۔

سولہوال حکم: کتناخرچ کریں؟

اورلوگ آپ سے دریافت کرتے ہیں کہ کتنا خرج کیا کریں؟ آپ فرماد یجئے کہ جتنا آسان ہو (کہاس کے خرج ہونے سے خود پریثان ہوکر دنیوی تکلیف میں نہ پڑجائے) اللہ تعالیٰ اس مونے سے خود پریثان ہوکر دنیوی تکلیف میں یاکسی کاحق ضائع کر کے آخرت کی تکلیف میں نہ پڑجائے) اللہ تعالیٰ اس طرح احکام کوصاف صاف بیان فرماتے ہیں۔ تاکہ تم (کوان احکام کاعلم حاصل ہوجائے اور اس علم کی وجہ سے ہم کل کے کرنے سے پہلے) دنیا اور آخرت کے معاملات میں (ان احکام کو) سوچ لیا کرو (اورسوچ کر ہر معاملہ میں ان احکام کے مطابق عمل کیا کرو)

تفسیر: مثلاً خرچ کرنے ہی کے باب میں جس کا دنیا وآخرت دونوں سے تعلق ہے، دنیا سے ضروریات کے حصول کا ذریعہ ہونے کی وجہ سے اور آخرت کے ثواب کا ذریعہ ہونے کی وجہ سے پہلے سوچ لیا کروکہ بیخرچ کرنا تھم الہی کے مطابق ہے یانہیں؟ اگراس کے مطابق ہوتو خرچ کیا جائے ورنہ نہ کیا جائے۔

ادراس محمی تفصیل بیہ ہے کہ اگر کسی معصیت میں خرچ کرتا ہے تو مطلقا نا جائز اورا گراطاعت میں خرچ کرنا ہے تواگر وہ طاعت وجوب اور فرضیت کی حد تک پنچی ہوئی ہے، مثلاً ذکو ہ وغیرہ تو خرچ کرنا فرض اور واجب ہے اورا گرنفل کی حد تک ہے، جیسے معمولی خیر خیرات تو اگر اس میں کسی صاحب حتی عیال وغیرہ کاحتی ضائع ہوتا ہوتو خرچ کرنا نا جائز ، اورا گر کسی کا تو بھی نا جائز ورنہ جائز۔ اورا گروہ موقع نہ طاعت کا ہے نے صائع نہیں ہوتا، لیکن خود پریشان ہوکر صبر نہ کر سکے گا تو بھی نا جائز ورنہ جائز۔ اورا گروہ موقع نہ طاعت کا ہے نے

معصیت کا بلکہ مباح ہے جیسے پھل ومیوہ وغیرہ کھانے میں اور تفریح وغیرہ میں تو اگر نیت طاعت کے کاموں کے لئے تقویت حاصل کرنے کی ہے تو گناہ ہے اور نیت معصیت کے کاموں کے لئے تقویت حاصل کرنے کی ہے تو گناہ ہے اور اگر محض دل ہی خوش کرنا ہے تو مباح ہے۔

اس آیت میں نفل صدقات کے عکم کا ذکر ہے،اس کی جوشرطیں ہیں،احقر نے ترجمہ کے عمن میں بھی ان کی طرف مخضراً اشارہ کر دیا ہے اوراس تقریر میں تفصیل کے ساتھ لکھ دیا ہے۔واللہ اعلم

فائدہ: اوراس سے پہلے بارہویں تھم میں جواس تنم کا سوال آ چکا ہے اور جواب میں مصارف کے بیان کے ساتھ ضمناً اس کا تھم بھی معلوم ہو چکا ہے کہ جتنی ہمت ہو صرف کرو، اس میں بیہ بات پو چھنے کے قابل تھی کہ اگر جوش میں آ کرسب دے ڈالنے کی ہمت ہوتواس ہمت کا اعتبار ہے یانہیں؟ یہاں اس سے متعلق تحقیق مقصود ہے۔

وَيُسْئِلُوْنَكَ عَنِ النِينَهٰى ، قُلُ إِصْلَامٌ لَهُمْ خَسَيْرٌ ، وَإِنْ ثَخَالِطُوهُمْ فَاخُوانَكُمُ ، وَاللهُ عَنِينَالُهُ وَاللهُ عَنِينَالُهُ مَا أَلُهُ اللهُ لَاغْنَتَكُمُ وَاللهُ عَنِينًا لَهُ عَنِينًا مِنَ المُصْلِحِ ، وَلَوْ شَاءً اللهُ لَاغْنَتَكُمُ وَاللهُ عَنِينًا مَا اللهُ عَنِينًا مَا اللهُ عَنِينًا اللهُ عَنِينًا مَا اللهُ عَنِينًا مَا اللهُ عَنِينًا اللهُ عَنِينًا اللهُ عَنِينًا مِنَ المُصُلِحِ ، وَلَوْ شَاءً اللهُ لَاغْنَتَكُمُ وَاللهُ عَنِينًا اللهُ عَنِينًا مِن المُعَلِمِ مَن المُصَلِحِ ، وَلَوْ شَاءً اللهُ لَاغْنَتَكُمُ وَاللهُ عَنِينًا اللهُ عَنِينًا مِنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَنِينَا اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنِينًا اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَنْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ عَنْهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَنْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ مُنْ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ عَاللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللهُ ال

ترجمہ: اورلوگ آپ سے بیتم بچول کا تھم پوچھتے ہیں، آپ فرماد بیجئے کہان کی مصلحت کی رعایت رکھنا زیادہ بہتر ہے اوراگرتم ان کے ساتھ خرچ شامل رکھوتو وہ تمہارے بھائی ہیں، اور اللہ مصلحت کے ضائع کرنے والے اور مصلحت کی رعایت رکھنے والے کو جانتے ہیں اوراگر اللہ تعالیٰ چاہتے تو تم کو مصیبت میں ڈال دیتے ، اللہ تعالیٰ زبر دست ہیں تکمت والے ہیں۔

## ستر ہواں تھم: ينتيم كا مال اپنے مال كے ساتھ ملانا:

(چونکہ ابتداء اسلام میں ہندوستان کی طرح عرب میں بھی بقیموں کا حق دینے میں پوری احتیاط نہیں کی جاتی تھی اس کے یہ وعید سائی گئی تھی کہ قیموں کا مال کھانا ایسا ہے جیسے دوز خ کے انگار ہے بیٹ میں بھرنا۔ اس حکم کو سننے والے ڈر کے مارے اتنی احتیاط کرنے گئے کہ ان کا کھانا بھی الگ تیار کراتے اور الگ ہی رکھواتے۔ اور اگر اتفاق سے بچہ کم کھاتا اور کھانا بچ جاتا تو وہ مرئتا اور پھینکنا پڑتا۔ اس طرح بالکل علاحدہ رکھنے میں خود ان لوگوں کو تکلیف بھی ہوتی اور بیتیم کے مال کا بھی نقصان ہوتا۔ تو حضور میں ہوتی اور بیتیم بچوں (کے نقصان ہوتا۔ تو حضور میں ہوتی اور بیتیم بچوں (کے خرج علاحدہ یا اپنے خرج کے ساتھ شامل رکھنے) کا حکم پوچھتے ہیں۔ آپ فرماد بیجئے کہ (ہمارا اصل مقصود ان کے مال کا محم کھانے کی ممانعت سے یہ ہے کہ ان کی مصلحت و بھلائی کے مال کا محم کے اور جب خرج شامل رکھنے میں ان کی مصلحت و بھلائی ہے ان کی مصلحت کو ضائع نہ کیا جائے اور جب خرج شامل رکھنے میں ان کی مصلحت و بھلائی ہے تو کہ ان کی مصلحت کی رعایت رکھنا (علاحدہ خرج رکھنے سے جو کہ خلاف مصلحت ہے ) زیادہ بہتر ہے۔ اور اگرتم ان کے مال

ساتھ خرچ شامل رکھوتو (کوئی اندیشہ کی بات نہیں، کیونکہ)وہ (بیج تمہارے دینی) بھائی ہیں (اور بھائی جمائی شامل رہای كرتے بين) اور الله مصلحت كے ضائع كرنے والے كواور مصلحت كى رعايت ركھنے والے كو (الگ الگ) جانتے بين (اس کے مخالفت اس قتم کی نہیں ہونی جا ہے جس میں ان کی مصلحت ضائع ہوجائے۔مثلاً برائے نام اپنا تھوڑ اساملادیا باقی سبان ہی کا کھایا توجواییا کرے گا،اللہ تعالیٰ ہے اس کی بدنیتی چھپی نہیں رہ سکتی۔اور جوملانے میں ان کی مصلحت کی رعایت رکھے تو اگر بالفرض بلاعلم اور بلاقصد کچھ کی بیشی بھی ہوجائے تو چونکہ اللہ تعالیٰ کواس کی نیک نیتی معلوم ہے، اس لئے اس پرمواخذہ نہ ہوگا)اوراگراللہ تعالی جاہتے تو (اس بارے میں سخت قانون مقرر کرکے) مہیں مصیبت میں ڈال ویة ( کیونکه) الله تعالیٰ زبردست میں، جو تھم چاہیں دے سکتے ہیں مگرآسان قانون مقرر فرمایا۔ کیونکہ) حکمت والے ( بھی) ہیں (ایباحکم نہیں دیتے جونہ ہوسکے)

فاكده(١):جوچيزسرك نيئ خراب مونے والى مو،اس ميں اينے ساتھ يتيم كاخرچ انداز سے شامل ركھنا درست ب اوردوسری چیزوں کا حساب الگ لکھناواجب ہے۔

فائدہ(۲):چونکہاس وفت مسلمانوں کے پاس اکثر مسلمان ہی یتیم بیچے تھے۔اس کئے احوانکم فرمایا ورنہ اگر دوسرے مذہب سے تعلق رکھنے والا بچہ بھی اپنی تربیت میں ہوتو اس کا بھی بعینہ یہی حکم ہے اور اس کی دلیل دوسری آیات واحاديث بين جن مين يتيم كاعام لفظ آيا ہے۔مثلًا ﴿ وَلاَ تَقُدُّهُوا مَالَ الْيَدِيْمِ إِلَّا بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ ﴾اورملانے کے لئے مصلحت کی رعایت کی شرط کے ساتھ احسن ہونا ظاہر ہے، بلکہ اس کے ساتھ فدہبی رعایت اتنی اور زیادہ ہے کہ اس بچہ یر بالغ ہونے کے بعداسلام قبول کرنے کے لئے زور نہیں دیاجا تا۔ مذہبی آزادی دی جاتی ہے۔

وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنَ ﴿ وَلَامَاتُ مُّؤْمِنَاتٌ خَلِرٌ مِّنَ مُّشْرِكَ تَمْ وَلَا تُنكِحُوا الْمُشْرِكِيْنَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْلُ مُّؤْمِنٌ خَيْرٌ مِّنْ مُّشْرِكِ وَلَوْ آعُجَبَكُمْ الوليك يَلْعُونَ إِلَى النَّارِ \* وَاللَّهُ يَدُعُوْآ إِلَى الْجَنَّةِ وَالْمَغْفِرَةِ بِإِذْ نِهُ ، وَيُبَيِّنُ الْيَتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمُ غٌ | يَتَذَكَّرُوْنَ هُ

تر جمہ: اور نکاح مت کرو کا فرعورتوں کے ساتھ جب تک کہوہ مسلمان نہ ہوجاویں۔اورمسلمان عورت لونڈی بہتر ہے کا فرعورت سے، گووہ تم کواچھی ہی معلوم ہو۔اورعورتوں کو کا فرمردوں سے نکاح میں مت دوجب تک کہوہ مسلمان نہ ہوجادیں۔اورمسلمان مردغلام بہتر ہے کا فرمرد ہے، گووہتم کواچھاہی معلوم ہو۔ بیلوگ دوزخ کی تحریک دیتے ہیں ادراللہ تعالی جنت اورمغفرت کی تحریک دیتے ہیں اپنے علم سے، اور الله تعالی اس واسطے آدمیوں کو اپنے احکام بتلادیتے ہیں تاکہ وہلوگ نفیحت برغمل کریں۔

### الفار بوال حكم: كفارك ساتهميل جول ركهنا:

اور کا فرعورتوں کے ساتھ نکاح مت کروجب تک کہوہ مسلمان نہ ہوجا ئیں اور مسلمان عورت (جاہے) باندی ( کیوں نه مووه ہزار درجہ) بہتر ہے کا فرعورت سے (جاہے وہ آزاد معزز خاتون ہی کیوں نہ ہو) اگر چہوہ (کا فرعورت مال یا جمال کی وجہ ہے) تنہیں اچھی ہی معلوم ہو ( مگر پھر بھی واقع میں مسلمان عورت ہی اس سے اچھی ہے) اور (اس طرح اپنے اختیاری) عورتوں کو کا فرمردوں کے نکاح میں مت دو، جب تک وہ سلمان نہ ہوجائیں اور مسلمان مرد (جاہے) غلام (ہی کیوں نہ ہووہ ہزار درجہ) بہتر ہے کا فرمر دے (جاہے وہ آزاد ہی کیوں نہ ہو) گووہ (کا فرمر د مال ومرتبہ کی وجہ سے)تم کو اجھائی معلوم ہو (مگر پھر بھی واقع میں مسلمان مردہی اس سے اچھا ہے۔ اور ان کا فروں کے براہونے کی وجہ بیہ ہے اور یہی ان سے نکاح کرنے کی ممانعت کا اصلی سبب ہے کہ) یہ (کافر) لوگ دوزخ (میں جانے) کی تحریک دیتے ہیں ( کیونکہ وہ کفر کی تحریک دیتے ہیں اور اس کا انجام دوز خ ہے ) اور اللہ تعالیٰ اپنے عکم سے جنت اور مغفرت (کے حاصل کرنے) کی تحریک دیتے ہیں (اوراس حکم کااس طرح ظہور ہوا کہ کفار کے باب میں بیچم صادر فرمادیا کہان سے نکاح نہ کیا جائے تا کہان کی تحریک کے اثر سے بوری حفاظت رہ سکے،اوراس سے حفوظ رہ کر جنت اور مغفرت حاصل ہوجائے)اوراللہ تعالی لوگوں کواس واسطے اپنے احکام بتادیتے ہیں تا کہ وہ لوگ نصیحت بڑمل کریں (اور جنت ومغفرت کے ستحق ہوجا تیں) تفسير:اس آيت مين دوڪم بين:ايك بيركه كافر مردول ميه مسلمان عورت كا نكاح نه كيا جائے، چنانچيريكم تواب بھي باتی ہے حتی کہ مرد کے کافر اور عورت کے مسلمان ہونے کی صورت میں پہلا جائز نکاح بھی قائم نہیں رہ سکتا۔ مثلاً کوئی مسلمان مردنعوذ بالله کا فرہوجائے اوراس کے نکاح میں پہلے سے کوئی مسلمان عورت تھی تو نکاح فورا ٹوٹ جائے گا۔اور بیر عدت بوری کرے دوسرے مرد سے نکاح کر سکتی ہے۔اوراس طرح مثلاً کوئی کا فرعورت اللہ کے حکم سے ہدایت یا کر مسلمان ہوجائے اور وہ پہلے سے کسی کا فرمرد کے نکاح میں تھی اور وہ مرداسلام قبول نہ کرے تو اس وقت وہ نکاح ٹوٹ

البتہ اس میں اتن تفصیل ہے کہ اگر وہ ملک دارالاسلام ہے تو مرد سے واضح طور پر پوچیں گے کہ وہ اسلام قبول کرتا ہے

مانہیں؟ اگر وہ اسلام قبول کر لے تو نکاح نہ ٹوٹے گا اورا گرا نکار کرد ہے تواب ٹوٹ جائے گا۔ اورا گر وہ جگہ دارالحرب ہے تو خاوند ہے پوچھنے کی کوئی ضرورت نہیں، بلکہ عورت کے اسلام لانے کے بعد جب تین چیش گذر جائیں یا اگر اس کوچیش نہ تا ہوتو جب تین مہنے گذر جائیں اورا گر حاملہ ہوتو جب بچہ پیدا ہوجائے ، اس شوہر کے نکاح سے باہر ہوجائے گی اور ہر صورت میں نکاح ٹوٹے کے بعد پھرعدت واجب ہوگی (درمختار وردالحتار)

بہرحال جس وقت سے نکاح ٹوٹا ہے اس وقت سے عدت طلاق کی پوری کر کے دوسر سے مرد سے نکاح کر سکتی ہے اور

یہ جوا کشر لوگوں کی عادت ہے کہ ایسی عورت کے مسلمان ہوتے ہی فوراً کسی سے نکاح کردیتے ہیں اور عدت واجبہ کو پورا نہیں کرتے یہ بالکل ناجا کزہے۔اوراس صورت میں یہ دوسرا نکاح صحیح نہیں ہوتا۔

غرض یہ کہ ایک تھم تو آیت کا اس طرح باقی ہے۔ دوسراتھم یہ کہ سلمان مردکا کا فرعورت سے نکاح نہ کیا جائے۔ اس تھم میں دو جزء ہیں: ایک یہ کہ دہ کا فرعورت کتابید یعنی بہودی یا نفرانی نہ ہوا ورکوئی نہ جب کفرکار کھتی ہوتو اس جزء میں بھی اس آیت کا تھم باقی ہے۔ چنا نچہ ہندویا آتش پرست عورت سے، مسلمان مردکا انکاح نہیں ہوسکتا۔ دوسرا جزیہ کہ دہ کا فرعورت کتابید یعنی بہودی یا عیسائی ہواس خاص جز میں اس آیت کا تھم باقی نہیں، بلکہ ایک آیت سورہ ماکدہ میں اس مضمون کی ہے کہ کتابی عورت سے نکاح درست ہے۔ اس آیت سے اس آیت کا یہ خاص جز منسوخ ہوگیا۔ چنانچہ بہودی یا نفرانی (عیسائی) عورت سے نکاح درست ہے، بشرطیکہ وہ اسلام سے مرتد ہوکر بہودی یا عیسائی نہ بنی ہو۔

مسکلہ(۱): اگر چه کتا بی عورت سے نکاح درست ہے الیکن اچھانہیں۔ حدیث میں دین دارعورت کے حاصل کرنے کا تھم ہے توبددین عورت کا حاصل کرنااس درجہ میں ناپسند ہوگا۔

مسکلہ(۲):جولوگ اپنی وضع قطع وطرز زندگی سے اہل کتاب سمجھے جاتے ہیں، لیکن تحقیق کرنے سے ان کے عقائد
کتابی ثابت نہ ہوں تو ان کی عور توں سے مسلمان مرد کا نکاح درست نہیں ۔جیسے آج کل عموماً انگریزوں کو عام لوگ عیسائی
سمجھتے ہیں، حالانکہ تحقیق سے بعض کے عقائد بالکل ملحدانہ ثابت ہوئے ہیں کہ نہ خدا کے قائل، نہیسی علیہ السلام کی نبوت
کے معتقد، نہ انجیل کے متعلق آسانی کتاب ہونے کا عقیدہ رکھتے ہیں تو ایسے لوگ عیسائی نہیں ہیں۔ اور ایسے لوگوں میں ک
جوعورت ہواس سے نکاح درست نہیں ۔ لوگ بردی غلطی کرتے ہیں کہ بغیر تحقیق کے ولایت (یورپ وامریکہ) سے میمیں
بیاہ لاتے ہیں۔

مسکلہ(۳): اس طرح جومرد ظاہری حالت سے مسلمان سمجھا جائے ، کیکن اس کے عقائد کفرتک پہونے ہوئے ہوں تواس سے مسلمان عورت کا نکاح درست نہیں اورا گر نکاح ہونے کے بعدا یسے عقائد ہوجا کیں تو نکاح ٹوٹ جاتا ہے، جیسے آج کل بہت ہے آدی اپنے ندہب سے ناواقف سائنس کے اثر سے اپنے عقائد تباہ کر لیتے ہیں۔ لڑکی والوں پر واجب ہے کہ پیغام دیتے وقت یا آنے پراس کو قبول کرتے وقت اولاً عقائد کی تحقیق کرلیا کریں۔ جب اس سے اطمینان ہوجائے تب زبان دیں۔ اورعورتوں کو جا ہے کہ اگر نکاح کے بعد شوہر کے ایسے عقائد ثابت ہوں تو ان سے کنارہ کرلیں۔ اورجس طرح بھی ممکن ہوان کوہم بستر نہ ہونے دیں۔ اور سر پرستوں کے لئے بھی اس سلسلہ میں عورتوں کی مددکرنا واجب ہے۔

كتابيك نكاح كے جواز يراشكال وجواب:

اس موقعہ پریہ سوال ہوسکتا ہے کہ جس طرح کافروں کامسلمانوں کو کفر کی طرف بلانا کفارے نکاح کی ممانعت کی

علت ہوسکتا ہے جس کالحاظ رکھنااس آیت ہے معلوم ہوتا ہے۔ای طرح مسلمانوں کا کافروں کواسلام کی طرف بلانا کفار سے نکاح کی اجازت کی علت ہوسکتا ہے تواس کا اعتبار کیوں نہیں کیا گیا؟

اس کا ایک جواب بیہ ہے کہ چونکہ شارع تعالیٰ علیم و کیم اور قادر و مختار ہے۔ ایک علت کا اعتبار ولحاظ کر کے ترجے دینا، اس طرح تمام علتوں اور مصلحتوں کا احاطہ کرنا اور مجموعہ کا جو تقاضہ ہواس پر حکم کی بنیاد رکھنا بیسب ان کے خصوصی کمالات ہیں۔اس بارے میں کسی کوسوال اور قبل وقال کاحت نہیں پہنچتا۔

۔ اور دوسرے عقلی طور پر جلب منفعت (فائدہ اٹھانے) سے دفع مضرت (نقصان سے بچنا) اہم اور مقدم ہے، جہاں دونوں اختال یائے جاتے ہوں، وہاں دوسرے کی اصلاح کی بہنسبت اپنی حفاظت زیادہ ضروری ہے۔

تیسرے ایمان کا تقاضه عقل کا ہے اور کفر کا تقاضہ نفس کا ہے، اور جذب عقل کمزور ہوجاتی ہے تواس پرنفس غالب آجا تا ہے۔ اور ابتدائے اسلام میں اکثر قوت عقلیہ ضعیف تھیں، اس لئے کفار کی اصلاح کی بہ نسبت مؤمنوں کے درمیان فساد پیدا ہوجانے کا احتمال زیادہ تھا اس لئے اکثر کی حالت کے اعتبار سے ممانعت کی گئی اور اجازت نہیں دی گئی۔

كتابيه محى تو كفرى تحريك كرسكتى ب يهراس سے نكاح كيوں جائز ہے؟

دوسراسوال:اس آیت کا جو جزمنسوخ ہو چکاہاس کی ممانعت کی علت توبظاہراب بھی باتی ہے، یعنی کفر کی تحریک کرنا پھرعلت کے باقی رہتے ہوئے تھم کے ختم ہونے کی کیاصورت ہے؟

جواب: علت کاباتی رہنا قابل تسلیم نہیں، کیونکہ علت صرف تحریک نہیں، بلکہ استحریک سے متاثر ہونے کا احتمال اور اس اثر کے قبول کرنے کی علت ضعف ہے۔ جب اسلام کے قواعد اصول وفر وع اچھی طرح ذھن نشین ہو گئے تو اکثر کی قوت عقلیہ قوی ہوگئی اور اب احتمال ندر ہاکہ اس پرنفس غالب آکر کفر کی طرف مائل کرسکے۔لہذاوہ جزمنسوخ ہوگیا۔

مسلمان مردوزن کی قوت عقلیہ قوی ہے ہیں مشرک مردوزن سے نکاح جائز ہونا جا ہے؟

تیسراسوال: پھرچاہے تھا کہ شرک عورت سے نکاح جائز ہوتا، اس طرح مسلمان عورت کا کافر مرد سے نکاح جائز ہوتا۔
جواب: ایک علت یہ بھی ہے کہ یہاں نکاح کی جگہ بیں شرہا درشر بیں دومر ہے ہیں: شریعت نے اہل کتاب کے شرکو غیر کتابی کے خبث اورشر کے مقابلہ میں خفیف سمجھاہے۔ اس لئے غیر کتابی عورت کو مسلمان کے نکاح کے شرف کامحل ہی قرار نہیں دیا۔ یہ تو وجہ ہے غیر کتابی عورت سے نکاح درست نہ ہونے کی ضعف جسیا داخلی ہوتا ہے جس کو عقلی کہا گیا ہے،
ای طرح خارجی بھی ہوتا ہے اور بیوی طبیعت اور فطرت کے لحاظ سے مرد کے تابع ہے، اس لئے بیضعف بھی اثر قبول ای طرح خارجی بھی ہوتا ہے اور مسلم مرد کے نکاح میں کرنے کی علت ہوسکتا ہے، اس لئے مسلم عورت کا نکاح کا فرمرد کے ساتھ جائز قرار نہیں دیا گیا۔ اور مسلم مرد کے نکاح میں کافرعورت ( کتابیہ) کے ساتھ یہ کمروری مفقود ہے، الہذاوہ جائز قرار دیا۔ اور چونکہ اکثر کی حالت کا یہ تقاضہ تھا اور قانون

میں ہمیشہ ایسی ہی حالت کا اعتبار ہوتا ہے، لہٰذا اصلی قانون تو یہ مقرر ہوا، لیکن اگر کہیں مسلمان کو کتا بی عورت سے نکاح کرنے میں غالب گمان بگڑ جانے کا ہوتو وہاں دوسری وجہ کے درجہ میں اس کو بھی شدت کے ساتھ ممنوع قرار دیا جائے گا۔

وَيَسْتَلُوْنَكَ عَنِ الْمَحِيْضِ قُلْ هُو اَذَّ عِهِ فَاعْتَزِلُوا النِّسَاءَ فِي الْمَحِيْضِ وَكَا تَفْرَبُوهُنَّ وَيُحِبُ حَنْثَى يَظْهُرُنَ فَإِذَا تَطَهَّرُنَ فَأَنُوهُنَّ مِنْ حَبْثُ احْرَكُمُ اللهُ واتّ الله يُحِبُ التَّوَّابِ بْنَ وَيُحِبُ الْمُتَطِهِّرِيْنَ ﴿ وَقَلِي مُوالِا نَفْسِكُمْ وَاتَقُوا الْمُتَطَهِّرِيْنَ ﴿ وَقَلِي مُوالِا نَفْسِكُمْ وَاتَقُوا الْمُتَطَهِّرِيْنَ ﴿ وَقَلِي مُوالِا نَفْسِكُمْ وَاتَقُوا اللهُ وَمِنِينَ ﴾ الله وَالله وَلَهُ وَالله والله وا

ترجمہ: اورلوگ آپ سے حیض کا حکم پوچھتے ہیں۔ آپ فرماد بیجئے کہ وہ گندی چیز ہے تو حیض میں تم عورتوں سے علا حدہ رہا کرو، ان سے قربت مت کیا کرو، جب تک وہ پاک نہ ہوجاویں۔ پھر جب وہ اچھی طرح پاک ہوجاویں تو ان کے پاس آ وَجاوَ، جس جگہ سے تم کو خدا تعالیٰ نے اجازت دی ہے۔ یقینا اللہ تعالیٰ محبت رکھتے ہیں تو بہ کرنے والوں سے اور محبت رکھتے ہیں صاف پاک رہنے والوں سے تمہاری ہویاں تمہارے کھیت ہیں سوا ہے کھیت میں جس طرف سے ہوکر چاہوآ وَاور آ مُندہ کے واسطے اپنے لئے بچھ کرتے رہو۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہواور یہ یقین رکھو کہ بیشک تم اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش ہونے والے ہو۔ اور ایسے ایماندروں کو خوش خبری سناد ہے ہے۔

### انيسوال حكم : حيض كي حالت مين جماع كي حرمت اورياكي مين اجازت كي شرطين :

اورلوگ آپ سے چین (کی حالت میں صحبت وغیرہ کرنے) کا تھم پوچھتے ہیں۔ آپ فرماد ہے کہ کہ وہ (حیض) گندی چیز ہے، توتم حیض (کی حالت) میں عورتوں (کے ساتھ صحبت کرنے) سے علاحدہ رہا کر واور (اس حالت میں) ان سے قربت مت کیا کرو۔ جب تک کہ وہ (حیض سے) پاک نہ ہوجا ئیں۔ پھر جب وہ (عورتیں) اچھی طرح پاک ہوجا ئیں (کہ ناپا کی کا شک وشبہ نہ رہے) تو ان کے پاس آؤ جاؤ (لینی ان سے صحبت کرو) جس جگہ سے تمہمیں اللہ تعالیٰ نے اجازت دی ہے (لینی آگے کی راہ سے) یقینا اللہ تعالیٰ محبت رکھتے ہیں تو بہ کرنے والوں سے (مثلاً اتفا قایا ہے احتیا طی کی وجہ سے حیض کی حالت میں صحبت کر بیشا، پھر متنبہ ہو کر تو بہ کرلی) اور محبت رکھتے ہیں پاک صاف رہے والوں سے (جو حیض کی حالت میں صحبت کی اجازت دینا محبت کی اجازت دینا گھراس قید سے اجازت دینا کہ آگے کی جگہ میں صحبت ہو، اس لئے ہے کہ ) تہماری ہویاں تہمارے لئے کھیت (کے درجہ میں) ہیں (جس میں نطفہ زیج کے درجہ میں اور بچہ پیدا وار کے درجہ میں ہیں جس طرف سے ہو کر چا ہو میں اجازت میں ہر طرف سے آئے کی اجازت میں ہر طرف سے آئے کی اجازت میں ہر طرف سے آئے کی اجازت میں ہیں اجازت میں ہیں اجازت ہیں جائی طرح ہو یوں کے پائی پائی کی حالت میں ہر طرف سے آئے کی اجازت آئے کی اجازت ہیں ہر اخت میں ہر طرف سے آئے کی اجازت میں ہیں اجازت ہے کہ کی حالت میں ہر طرف سے آئے کی اجازت ہیں ہیں اجازت ہیں ہر اجب ہیں اجازت ہے ، ای طرح ہو یوں کے پائی پائی کی حالت میں ہر طرف سے آئے کی اجازت

ہے،خواہ کروٹ سے ہویا پیچھے یا آگے، بیٹھ کر ہویا اوپر یا پنچے لیٹ کر ہویا جس حیثیت ہے بھی ہو، گرآ نا ہر حال میں کھیت کے اندر ہو کہ وہ خاص آگے کا موقع ہے، کیونکہ پیچھے کا موقع کھیت کے مشابہ ہیں، اس میں صحبت نہ ہو) اور (ان لذتوں میں ایسے مشغول مت ہوجاؤ کہ آخرت ہی کو بھول جاؤ، بلکہ) آئندہ کے واسطہ (بھی) اپنے لئے پچھ (اعمال صالح) کرتے رہواور اللہ تعالیٰ سے (ہر حال میں) ڈرتے رہو۔ اور یہ یقین رکھوکہ بیشکتم اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش ہونے والے ہواور (اے محمد اِسِلِی اِسے ایما نداروں کو (جونیک کام کریں اللہ سے ڈریں، اللہ تعالیٰ کے سامنے جانے کا یقین رکھیں) خوشی کی خبر سناد ہے کے (کہ انھیں آخرت میں ہر طرح کی نعمیں ملیں گی)

مسکلہ(۱): جینس کی حالت میں عورت کے بدن کوناف سے گھنٹے تک دیکھنااور ہاتھ لگانا بھی درست نہیں۔
مسکلہ(۲): اگر جینس پورے دس دن گذر نے پر موقوف ہوتو فورا صحبت درست ہے، اورا گردس دن سے پہلے جینس موقوف ہوتو فورا صحبت اس وقت درست ہوتی ہے جب عورت یا توعشل کرلے یا ایک نماز کا وقت گذر جائے اورا گردس دن سے پہلے موقوف ہوا اور ابھی عادت کے دن نہیں گذر ہے، مثلاً سات دن حینس آیا کرتا تھا اور اس بار چھون میں بھی موقوف ہوگیا تو عادت کے پورے دن گذر ہے بغیر صحبت درست نہیں۔
مرکا دس بار چھون میں بھی موقوف ہوگیا تو عادت کے پورے دن گذر ہے بغیر صحبت درست نہیں۔

مسکلہ(۳):اگر شہوت کے غلبہ کی وجہ سے چین کی حالت میں صحبت ہوگئ تو خوب توبہ کرنا واجب ہے، اور اگر پچھ صدقہ خیرات بھی دید ہے توزیادہ بہتر ہے۔

مسكه (م): بيچھے كے موقع ميں اپنى بيوى سے بھى صحبت كرناحرام ہے۔

وَلا تَجْعَلُوا اللهَ عُنْضَةً لِآيُمَانِكُمُ أَنْ تَبَرُّوا وَتَتَّقُوا وَتُصُلِحُوا بَيْنَ النَّاسِ وَاللهُ سَبِنَيْعُ عَلِيْمٌ ﴿

ترجمہ: اور اللہ تعالیٰ کو اپنی قسموں کے ذریعہ سے ان امور کا حجاب (پردہ)مت بناؤ کہتم نیکی کے اور تقوی کے اور اصلاح فیما بین المحلق) کے کام کرو۔اور اللہ تعالیٰ سب پچھ سنتے جانتے ہیں۔

بيبوال حكم: نيكي نهرنے كاقتم كھانے كى ممانعت:

اوراللہ(کے نام) کواپی قسموں کے ذریعہ سے ان امور کا حجاب مت بناؤ کہتم نیکی کے اور تقوی کے اور مخلوق کے درمیان اصلاح کے کام کرو( یعنی اللہ کے نام کی میشم نہ کھاؤ کہ ہم یہ نیک کام نہیں کریں گے ) اور اللہ تعالیٰ سب چھ سنتے جانتے ہیں ( توزبان کوسنجال کربات کرواور دل میں برے خیالات مت لاؤ)

فائدہ: جس بات سے آدمی شم کھالیتا ہے، اس سے رک جاتا ہے توجب اس نے ایسے معاملات میں اللہ کی شم کھائی تو گویا شم کھا کراللہ کے نام کوان کا موں کا حجاب بنادیا۔ حالانکہ اللہ کے نام سے تو نیک کام زیادہ کرنے چاہئیں۔اس نے الٹا

### برتاؤ كيا،اس كے اليى بات رقتم كھانااورزيادہ براہوا، جبكه نيك كام كاترك كرناويے بھى براہے۔

لَا يُؤَاخِذُ كُمُ اللهُ بِاللَّغُو فِي آَبُمَا نِكُمُ وَلَكِنْ بُيُوَاخِذُ كُمْ بِمَا كَسَبَتْ فَلُوبُكُمْ وَاللهُ عَفُوْرً حَلِيْهُ وَاللهُ عَفُوْرً حَلِيْهُ

ترجمہ:اللہ تعالیٰتم پر دار د گیرنہ فرماویں گے تہاری قسموں میں سے بیہودہ قسم پر ہمین دار د گیر فرماویں گےاس پرجس میں تہارے دلوں نے ارادہ کیا ہے۔اوراللہ تعالیٰ غفور ہیں جلیم ہیں۔

اكيسوال حكم: حجوثي شم كا كناه:

الله تعالی تمہاری قسموں میں سے (ایسی) بے ہودہ قسم پر (جس میں بلاقصد جھوٹ بولا گیا ہو) تم پر (آخرت میں) گرفت نہیں فرمائیں گے۔ لیکن اس (جھوٹی قسم) پر گرفت فرمائیں گے جس میں تمہارے دلوں نے (جھوٹ بولنے کا) ارادہ کیا ہے، اور الله تعالی غفور ہیں (کہ ایسی بے ہودہ قسم پر گرفت نہیں فرمائی) حلیم ہیں (کہ قصد آجھوٹی قسم کھانے پر بھی آخرت تک مہلت دی)

تفسیر: ہے ہودہ (لغو) قتم کے دومعنی ہیں: ایک تو ہے کہ کی گذری ہوئی بات پر جھوٹی قتم بلاارادہ نکل گئی یا نکی توارادہ سے گراس کوا پنے گمان میں بھی ہجھتا ہے۔ جیسے زیدواقع میں آیا تھا، کین اس کو خبر نہ تھی اور قتم کھا بیٹھا کہ وہ نہ آیا تھا، یا آئندہ بات پراس طرح قتم نکل گئی۔اس میں گناہ نہیں ہوتا اور اس کواسی واسطے لغو بات پراس طرح قتم نکل گئی۔اس میں گناہ نہیں ہوتا اور اس کواسی واسطے لغو کہتے ہیں کہ آخرت کے مواخذہ لیتی آخرت میں پکڑوسزا کے بارے میں اس کا کوئی اعتبار نہیں (ساقط الاعتبار ہے) اور اس کے مقابلہ میں جس قتم پر مواخذہ ہونے کے بارے میں فرمایا ہے، وہ وہ قتم ہے جوقصد آجھوٹی سمجھ کر کھائی ہو۔اس کو غول کہتے ہیں۔اس میں گفارہ لازم نہیں آتا، اور لغوبمعنی نہ کور میں بدرجہ اولی کفارہ نہیں۔اس آیت میں ان ہی دونوں کا بیان ہے۔

لغو کے دوسرے معنی میں جس پر کفارہ نہ ہو۔ اور اس کو لغواس لئے کہتے ہیں کہ بید دنیوی مواخذہ لعنی کفارہ کے بارے میں ساقط الاعتبار ہے اور لغومیں اس معنی میں غموس بھی شامل ہے، کیونکہ اس میں کفارہ نہیں، گوگناہ ہو۔

اوراس کے مقابلہ میں وہ شم ہے جس میں کفارہ لازم آتا ہے، اس کو منعقدہ کہتے ہیں۔ اس کی حقیقت یہ ہے کہ قصد آ
یوں شم کھائے کہ میں فلال کام کروں گایا فلال کام نہیں کروں گا۔ اس کی خلاف ورزی کرنے پر کفارہ لازم آتا ہے۔ ان
دونوں قسموں کا یعنی دوسرے معنی والی لغواور منعقدہ کا سورہ مائدہ میں کفارہ کی تفصیل کے ساتھ بیان ہوا ہے۔ غرض یہ کہ
غموں ہمیشہ زمانتہ ماضی کے معاملہ میں ہوتی ہے اور پہلے معنی میں لغوجی ماضی کے معاملہ میں اور بھی آئندہ کے معاملہ میں
اور منعقدہ ہمیشہ مستقبل کے معاملہ میں ہوتی ہے۔ اور لغود وسرے معنی میں کوئی الگ سے شم نہیں ہے، اس کی ایک قسم پہلے
اور منعقدہ ہمیشہ مستقبل کے معاملہ میں ہوتی ہے۔ اور لغود وسرے معنی میں کوئی الگ سے شم نہیں ہے، اس کی ایک قسم پہلے

#### معنی میں ہے اور دوسری قتم غموس ہے اور ان دونوں کامفہوم اور تھم معلوم ہو چکا۔

لِلَّذِيْنَ يُؤْلُوُنَ مِنْ نِسَا إِهِمُ تَرَبُّصُ اَرْبَعَتْ اَشْهُ إِ فَإِنْ فَاءُوْ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيْمُ اَ لِلَا يَنَ يُؤُلُونَ فَاءُوْ فَإِنَّ اللهَ غَفُورٌ رَحِيْمُ اللهَ وَإِنْ عَزَمُوا الطَّلَا قَ فَإِنَّ اللهَ سَمِيْنَ عَلِيْمٌ ﴿

ترجمہ:جولوگ قتم کھا بیٹھتے ہیں اپنی بیبول سے ان کے لئے چار مہینے تک کی مہلت ہے، سواگر بیر جوع کرلیس تب تو اللہ تعالیٰ معاف کرویں گے، رحمت فرمادیں گے۔اور اگر بالکل چھوڑ ہی دینے کا پختہ ارادہ کرلیا ہے تو اللہ تعالیٰ سنتے ہیں جانتے ہیں۔

### بائيسوال حكم: ايلاء شرعي كي صورتيس اوران كاحكام:

جولوگ (کسی مدت کی قید کے بغیریا چار ماہ یا ذیادہ مدت کے لئے ) قشم کھا بیٹھتے ہیں اپنی ہیو یوں (کے پاس جانے)

ہے، ان کے لئے چار مہینے تک کی مہلت ہے۔ تو اگر (ان چار مہینوں کے اندر) ہیلوگ (اپنی قشم تو ٹر کر مورت کی طرف)

رجوع کر کیں تب تو ( نکاح باتی رہے گا اور ) اللہ تعالیٰ (الی قشم کے تو ٹر نے کا گناہ کفارہ ہے) معاف فرمادیں گے (اور
چونکہ اب ہیوی کے حقوق اداکرنے لگا، اس لئے اس پر) رحمت فرما کیں گے اوراگر بالکل چھوڑ دینے کا پخته ارادہ کرلیا ہے

(اوراس لئے چار ماہ کے اندرقشم تو ٹر کر رجوع نہیں کیا) تو (چار ماہ گذرتے ہی قطعی طلاق ربڑ جائے گی اور ) اللہ تعالیٰ (ان کی

اس قشم کی اندران کے اس پخته ارادہ کو کھی) جانے ہیں (اس لئے اس کے متعلق مناسب تھم ارشاوفر مایا)

مرے کہ کب تک صحبت نہیں کرے گا۔ وو مرے ہی کہ چار مہینے کی مدت کی قید لگا دے۔ تیسرے یہ کہ چار ماہ سے زیادہ

مرے کہ کب تک صحبت نہیں کرے گا۔ وو مرے ہی کہ چار مہینے کی مدت کی قید لگا دے۔ تیسرے یہ کہ چار ماہ سے زیادہ

مرے کہ کب تک صحبت نہیں کرے گا۔ وو مرے ہی کہ اگر چار ماہ کے اندرا پی قشم کو ٹر ڈالے اور ہیوی کے پاس چلا

مرے کہ کب تک صحبت نہیں کرے گا۔ ور اس کا تھم ہے ہے کہ اگر چار ماہ گذر گئے اور تنم نہو ٹر ڈی تو اس عورت پو قطعی

طلاق پڑگئی، اب بغیر نکاح کے رجوع کر نا درست نہ ہوگا۔ البت اگر دونوں رضا مندی سے پھر نکاح کر لیں تو درست ہوگا۔ البت اگر دونوں رضا مندی سے پھر نکاح کر لیں تو درست ہوگا۔ اور تا کو کھار ورت نہیں ہوگی۔ اور چوتھی صورت کا تھم ہے کہ اگر تھم تو ٹر نے تو کفارہ لازم ہوگا اور تم پوری کر لی تب بھی

ادر طالہ کی ضرورت نہیں ہوگی۔ اور چوتھی صورت کا تھم ہے کہ اگر تھم تو ٹر نے تو کفارہ لازم ہوگا اور تم پوری کر لی تب بھی

نکاح ہے۔

وَالْمُطَلَّقْتُ يَنَرَبَّصُنَ بِإِنْفُسِهِنَّ ثَلْثَةَ قُرُوءٍ ﴿ وَلَا يَحِلُ لَهُنَّ آنَ يَكْتُمُنَ مَا خَلَقَ اللهُ فِي آرُحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِإللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ ﴿ وَبُعُولَتُهُنَّ آحَقُ بِرَدِهِنَ فِي اللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ ﴿ وَبُعُولَتُهُنَّ آحَقُ بِرَدِهِنَ فِي اللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِ ﴿ وَبُعُولَتُهُنَّ آحَقُ بِرَدِهِنَ فِي

ذلِكَ إِنْ آرَادُوْآ اصْلَاحًا، وَ لَهُنَّ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُوفِ وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةُ، ع واللهُ عَزِيْزُ حَكِيْمُ ﴿

ترجمه: اورطلاق دى موئى عورتيس ايخ آپ كورو كے ركيس تين حيض تك اور ان عورتوں كوبيہ بات حلال تهيں كه خدا تعالی نے جو پھھان کے رحم میں پیدا کیا ہواس کو پوشیدہ کریں، اگروہ عورتیں اللہ تعالی پراور بوم قیامت پریقین رکھتی ہیں ادر ان عورتوں کے شوہران کے پھرلوٹا لینے کاحق رکھتے ہیں، اس عدت کے اندر، بشرطیکہ اصلاح کا قصدر کھتے ہول اورعورتوں کے بھی حقوق ہیں جو کمثل ان ہی حقوق کے ہیں جوان عورتوں پر ہیں قاعدہ کے موافق اور مردوں کا ان کے مقابلہ میں کچھ درجه بردها مواب اورالله تعالى زبردست حكيم بير

تئيسوال اور چوبيسوال حكم: مطلقه كي عدت اورر جعت كي مدت:

اور طلاق دی ہوئی عورتیں (جن میں اتنی باتیں ہول کہ خاوند نے ان سے صحبت یا خلوت صحیحہ کی ہو، آنہیں حیض آتا ہو۔ آزاد ہوں مینی شرعی قانون کے مطابق باندی نہ ہوں) اینے آپ کو تین حیض (ختم ہونے) تک ( نکاح سے) روکے ر اس رو کنے کوعدت کہتے ہیں) اور ان عور تول کو یہ بات حلال نہیں کہ اللہ تعالی نے جو کچھان کے رحم (بجہدانی) میں بدائیا ہو (خواہمل ہویا حیض) اس کو چھیا کر کھیں ( کیونکہ اس کے چھیانے سے عدت کا حساب غلط ہوجائے گا) اگروہ عورتیں الله تعالی براور قیامت کے دن پریفین رکھتی ہیں ( کیونکہ اس یفین کا تقاضہ یہ ہے کہ الله تعالیٰ سے ڈریں کہ قیامت کے دن نافر مانی پرسزانہ ہوجائے )اوران عورتوں کے شوہر (جبکہ ان کوطلاق رجعی دی گئی ہوجس کا بیان آ گے آئے گا، بغیرنکاح کی تجدید کے عدت کے اندر پھر لوٹا لینے کاحق رکھتے ہیں۔ (اس لوٹا لینے کور جعت کہتے ہیں) بشرطیکہ (رجعت سے)اصلاح کا قصدر کھتے ہول (ورنہ تک کرنے کے لئے رجعت کرنا لا حاصل ہے اگر چہ رجعت تو ہوہی جائے گی)اور (اصلاح کاریکم اس لئے کیا گیا کہ)عورتوں کے بھی حقوق ہیں (مردوں یر) جو کہ (واجب ہونے میں) انبی حقوق کی طرح ہیں جو (مردول کے )ان عورتوں پر ہیں ( کہان کوشری ) قاعدہ کے مطابق (اوا کیا جائے )اور (اتن بات ضرور ہے کہ ) مردول کا ان کے مقابلہ میں کچھ درجہ بردھا ہوا ہے (اس لئے ان کے حقوق کی نوعیت عورتوں کے حقوق کی نوعیت سے برھی ہوئی ہے) اور اللہ تعالی زبردست ( حاکم ) ہیں (جواحکام چاہیں مقرر کرنے کاحق رکھتے ہیں اور علیم ( بھی) ہیں ( کہنہایت مصلحت کے ساتھ احکام مقرر فرماتے ہیں)

فائدہ:ان مذکورہ مطلقات (طلاق پائی ہوئی عورتوں) میں جو چند باتوں کی قیداگائی گئی ہے،اس کی وجہ یہ ہے کہ جن میں بیا تیں نہوں گی ان کا حکم دوسراہے۔جودرج ذیل مسائل سے واضح ہے۔

مسكله (۱): جس مطلقه كوچف نه آتا هو-اس كى تين صورتيل هين: يا تووه نابالغ ہے، اس لئے حيض نہيں آيا، يا بہت

بوڑھی ہے،اس لئے حیض آنا موقوف ہوگیا توان دونوں کی عدت تین مہینے ہیں اور یااس کوحمل ہے اس کی عدت ہے کہ بچہ پیدا ہوجائے۔اور جو جوان غیر حاملہ ہو گراحتباس وغیرہ کسی مرض کی وجہ سے اس کوچف نہ آتا ہواس کے حکم کی تفصیل فقہ کی کتابوں میں مذکور ہے۔

مسکلہ(۲): جومطلقہ شرعی قاعدہ کی روسے باندی ہواس کواگر چیض آتا ہوتواس کی عدت دوجیض ہے اور اگر بالغ نہ ہونے یابر ماپے کی وجہ سے چیض نہ آتا ہوتواس کی عدت ڈیر مے مہینہ ہے۔

مسكله (٣):عدت كاندردوسري شوېرسے نكاح درست نبيس

مسکلہ(۳):مطلقہ پر واجب ہے کہ اپنے حاکضہ یا حاملہ وغیرہ ہونے کی حالت ظاہر کردے، تا کہ اس کے مطابق عدت کا حساب لگایا جائے۔

مسئلہ(۵):طلاق کی کئی قسمیں ہیں،ان میں ایک رجعی ہے، یعنی خاوندایک باریا دوبار واضح لفظ سے طلاق دے۔
اس کا بیان اگلی آیت میں آئے گا۔اس کا حکم یہ ہے کہ اگر شوہراس عورت سے صحبت یا خلوت میں ہے گا تھا تو عدت گذر نے
سے پہلے اس عورت سے رجعت کر لے۔ یعنی زبان سے کہہ دے کہ میں نے تجھ سے رجعت کی یا اس سے ہم بستری یا
بوں و کنار کر لے۔اس رجعت سے پہلا ہی نکاح قائم رہتا ہے۔

مسئلہ (۲): مرد پر عورت کے خاص حقوق ہے ہیں: اپنی وسعت کے مطابق اس کو کھانا کپڑ ارہنے کا مکان دے۔ مہر دے، اس کو تک نہ کرے۔ اور عورت پر مرد کے خاص حق ہے ہیں: اس کی اطاعت کرے، اس کی خدمت کرے، اس شرعی قاعدہ سے یہی تفصیل مراد ہے۔ صرف ان امور میں تو مردوعورت دونوں برابر ہیں کہ ایک دوسرے پران کے حقوق واجب ہیں۔ احقر نے جو '' واجب ہونے میں'' کا فقرہ لکھا ہے اس کا مطلب یہی ہے۔ لیکن حقوق کی نوعیت میں اور ان کے چھوٹے برے ہونے میں فرق ہے۔ چنا نچے مذکورہ بالا تفصیل سے دونوں امر ظاہر ہیں۔ احقر نے اس کو نوعیت کا تفاضل کہا ہے۔ برے ہونے میں فرق ہے۔ چنا نچے مذکورہ بالا تفصیل سے دونوں امر ظاہر ہیں۔ احقر نے اس کو نوعیت کا تفاضل کہا ہے۔

الطَّلَاقُ مَرَّضِ م فَامْسَاكُ بِمَعْرُوفِ اوْنَسْرِيْحُ بِإِحْسَانٍ ا

ترجمه: وه طلاق دومرتبه، پهرخواه ركه لينا قاعده كے موافق ،خواه چھوڑ ديناخوش عنوانی كے ساتھ۔

پجيسوال حكم: طلاق رجعي كي تعداد:

وہ طلاق (جس میں رجوع کرنا درست ہے) دومرتبہ(کی) ہے۔ پھر (دومرتبہ طلاق دینے کے بعد دواختیار ہیں) خواہ (رجعت کر کے عورت کا) قاعدہ کے مطابق رکھ لینا،خواہ (تیسری بارطلاق آئندہ طہر میں دے کریا عدت کے اندر رجعت نہ کر کے اس کا) خوش اسلو بی کے ساتھ چھوڑ دینا۔

تفسیر:اس طلاق کورجعی کہتے ہیں جودومرتبہ سے زیادہ نہ ہو۔اوراس میں ریجی قید ہے کہ صاف لفظول سے ہواور

قاعدہ سے مرادیہ ہے کہ اس کا طریقہ بھی شریعت کے مطابق ہو، جیسا کہ اس سے پہلے کی آیت کے مسائل کے عمن میں بیان کیا گیا۔ اور اس میں نیت بھی شرع کے مطابق ہو، یعنی رجعت سے ارادہ ہو کہ اس کے حقوق اوا کریں گے۔ یہ مقعود نہ ہو کہ بیوی کورکھ کرتگ کریں گے۔ اور خوش اسلو بی سے بھی مرادیہ ہے کہ اس کا طریقہ شریعت کے مطابق ہو جیسا کہ ترجمہ کے درمیان میں بیان ہوا، یعنی یا تو اور طلاق نہ دے، حتی کہ عدت گذر جائے، تب وہ خود ہی نکاح سے نکل جائے گی۔ یا تیسری طلاق اس طرح دے کہ دو طلاقوں کے بعد جب چیش آکر پاک ہوجائے، جس کو طہر کہتے ہیں، اس وقت تیسری طلاق دیدے۔ بلکہ ان دو طلاقوں کا بھی اسی طرح ہونا مسنون ہے کہ پہلے طہر میں ایک طلاق دے، پھراگر دو سری طلاق نہ دے تو سب طلاق دیدے۔ بلکہ ان دو طابق کی اس طرح ہونا مسنون ہے کہ پہلے طہر میں اور تیسری طلاق نہ دے تو سب سے احسن ہے اور خوش اسلو بی سے چھوڑ نے کے لئے بھی ضروری ہے کہ نیت بھی شرع کے مطابق ہو۔ یعنی جھاڑے کو ختم کرنا مقعود ہو، اس کی دل شخصی ان کرنا مقعود نہ ہو۔ اس لئے نری اور دل جوئی کی رعایت لازی ہے۔

وَلَا يَحِلُ لَكُمُ اَنْ تَاخُذُوْ الْمِثَا اَتَيْتُمُوْهُنَ شَيْئًا اللَّهَ اَنْ يَخَافَا اللَّا يُقِيْمَا حُدُودُ اللهِ اللهِ فَلَا جُنَامَ عَلَيْهِمَا فِيْمَا فَتَدَنْ بِهِ مِنْكَ حُدُودُ وَلَا يَعْنَدُ وَ اللهِ فَلَا جُنَامَ عَلَيْهِمَا فِيْمَا فَتَدَنْ بِهِ مِنْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا جُنَامَ عَلَيْهِمَا فِي مِنْ الْتَكَنَّ بِهِ مِنْكَ حُدُودُ اللهِ فَلَا يَغْنَدُ وَهَا وَمَنْ يَّتَعَدَّ حُدُودُ اللهِ فَلُولِيِكَ هُمُ الظّلِيُونَ ﴿

ترجمہ: اورتہہارے لئے یہ بات حلال نہیں کہ کچھ بھی لواس میں سے جوتم نے ان کو دیا تھا، مگر یہ کہ میاں بی بی دونوں کو اختمال ہو کہ اللہ تعالیٰ کے ضابطوں کو قائم نہ کرسکیں گے، سواگرتم لوگوں کو یہا حتمال ہو کہ وہ دونوں ضوابط خداوندی کو قائم نہ کرسکیں گے تو دونوں پرکوئی گناہ نہ ہوگا اس میں جس کو دے کرعورت اپنی جان چھڑا لے، یہ خدائی ضابطے ہیں سوتم ان سے باہرنگل جادے سوایسے ہی لوگ اپنا نقصان کرنے والے ہیں۔

### چصبيسوال حكم بخلع كابيان:

اورتمہارے لئے یہ بات حلال نہیں کہ (بیویوں کوچھوڑنے کے دفت ان سے) کچھ بھی لو (گوہ لیا ہوا) اس (مال)
میں سے (کیوں نہ ہو) جوتم نے (ہی) ان کو (مہر میں) دیا تھا۔ (گر ایک صورت میں البتہ حلال ہے وہ) یہ کہ (کوئی میاں بیوی ایسے ہوں کہ) دونوں کو اندیشہ ہو کہ اللہ تعالیٰ کے ضابطوں کو قائم نہ کرسکیں گے۔ تو اگرتم لوگوں (بیعنی میاں بیوی) کو یہ اندیشہ ہو کہ دہ دونوں خداوندی ضابطوں کو قائم نہ کرسکیں گے تو دونوں پرکوئی گناہ نہ ہوگا اس (مال کے لینے ہیں) کو یہ اندیشہ ہو کہ دہ دونوں خداوندی ضابطوں کو قائم نہ کرسکیں گے تو دونوں پرکوئی گناہ نہ ہوگا اس (مال کے لینے دینے) میں جس کودے کرعورت اپنی جان چھڑا لے (بشرطیکہ مہر سے ذیادہ نہ ہو) یہ (سب احکام) خدائی ضابطوں سے باہر نکل جائے تو ایسے ہی لوگ اپنا نقصان کرنے والے ہیں۔
ان سے باہر مت لکانا اور جوخص خدائی ضابطوں سے باہر نکل جائے تو ایسے ہی لوگ اپنا نقصان کرنے والے ہیں۔
تفسیر : عورت سے مال مقرر کر کے چھوڑنے کی دوصور تیں ہیں: ایک خلع ، دوسرے مال کے بدلہ طلاق خلع یہ ہے

کے ورت کیے کہ توات مال کے بدلہ مجھ سے خلع کر لے اور مرد کیے کہ مجھے منظور ہے۔ مرد کے بیہ کہتے ہی خواہ وہ لفظ طلاق نہ کہے طلاق بائن واقع ہوجائے گی، جس کوا یلا کے مسائل میں قطعی طلاق کا نام دیا گیا ہے۔ اور عورت نے جتنا مال دینے کی بات کہی تھی اسی قدراس کے ذمہ واجب ہوجائے گا۔ اور مال کے بدلہ طلاق بیہ کے مردعورت سے کہے کہ تجھے است مال کے بدلے طلاق ہے، اس کا تھم بیہ کہ اگرعورت منظور نہ کر بے تو طلاق واقع نہیں ہوگی۔ اور اگر منظور کر لے تو منظور کرتے ہی طلاق بائن واقع ہوجائے گی۔ اور جتنے مال کے لئے کہا تھا اتنا مال عورت کے ذمہ واجب ہوجائے گا۔

مسئلہ(۱):اگرمیاں ہوی کے درمیان موافقت نہ ہونے میں قصور عورت کا ہے اور خود وہی خلع کی درخواست کرتی ہے تو وہ گنہگار ہوگی اور مرد مال لینے میں گنہگار نہیں ہوگا۔البتہ مہر سے زیادہ لینااس کے لئے مکروہ ہوگا۔

مسکلہ(۲):اوراگرموافقت نہ ہونے میں قصور مرد کا ہے تو خلع کا مال لینے سے مرد مطلقاً گنہگار ہوگا، جیسا کہ احقر نے ﴿ مِسْلًا ۚ اٰتَٰذِیْنَهُ وَهُنَ ﴾ کے من میں اشارہ کر دیا ہے کہ مہر لینا بھی مکروہ ہے۔ بیتو دور کی بات ہے کہ اتنا مال لینے لگے کہ اس نے دیا بھی نہیں۔اور عورت مال دینے سے گنہگار نہیں ہوگی۔

مسئلہ(۳):اوراگرصورت بیہ و کہ مردتو عورت کا قصور بچھتا ہےاور عورت مردکا قصور بچھتی ہےاوران دونوں ہیں سے ہرایک اپنی رائے میں خود کو مظلوم اور دومر ہے کو ظالم بچھتا ہے قو مرد کو لینے میں گناہ بیں ہوگا،البتہ پھر بھی مہر سے زیادہ لینا کروہ ہوگا جیسا کہ احتر نے ترجمہ کے درمیان میں ظاہر بھی کردیا ہے۔اور شورت کو خلع کی درخواست میں گناہ ہوگا اوراس آیت میں دونوں کے احتمال کے معنی احتر کے نزدیک یہی ہیں ، کیونکہ بیا حتمال مظلوم ہی کو ہوا کرتا ہے، اس لئے کہ دوسرے کے ظلم کا دفع کرنااس کے اختیار سے فارج ہوتا ہے۔اوراس میں احتمال ہوتا ہے کہ شاید بیظ م سے بازندآ کے۔اور اس میں احتمال ہوتا ہے کہ شاید بینے اس لئے کہ شاتھام لینے میں مجھ سے کوئی زیادتی نہ ہوجائے۔ بخلاف ظالم کے کہ اس کواس احتمال کی نو بت نہیں آتی۔اس لئے کہ ظلم کا ترک کردینااس کے لئے ہروقت اختیاری ہے، پھر حقوق ن وجیت کے ضائع ہونے کے اندیشہ کے پچھمتی نہیں۔ای گئے اللہ تعالی نے اس صورت میں فرمایا کہ دونوں پر گناہ نہ ہوگا۔ برخلاف پہلے دومسکوں کے کہ ان میں ایک ایک گوگناہ ہوتے اور سے جو نرمایا ہونے کہ اس صورت میں بدرجہ اولی حلال کی صورت میں حلال ہونے کی صورت میں حدال ہونے کی صورت میں کہ اس صورت میں بدرجہ اولی حلال کی صورت میں حدال ہونے کی صورت میں حدال ہونے کی صورت میں حدال نہ ہوئے کی صورت میں کہ اس صورت میں بدرجہ اولی حلال کی صورت میں حدال ن نے۔اس طرح حمراضا نی ہے ، نہ کر عورت کے ظالم ہونے کی صورت میں کہ اس صورت میں بدرجہ اولی حلال کی صورت میں حدال نو ہوئی کو اس میں جو بہ جو اور کی صورت میں حدال نو ہوئی کی میں جو بہ جو کہ دونوں کو اس میں کہ اس صورت میں بدرجہ اولی حلال ہوئے کی صورت میں حدال اس میں جو بہ جھیاتی نہیں ،خو بہ بچھلو۔

مسکلہ(۳):اور مال کے لینے میں گناہ کا ہونانہ ہونااس میں مال کے بدلے طلاق دینے کا تھم کیساں ہے۔ مسکلہ(۵):مال کے لینے یا دینے میں گنہگار مرد ہو یا عورت خلع بہر حال سیح اور نافذ ہوجائے گا،اگر چہ گناہ کے ساتھ کا۔ فَانُ طَلَقَهَا فَلَا تَحِلُ لَهُ مِنُ بَعُدُ حَتَّى تَنَكِحُ زَوْجًا غَنْيَرَهُ ۚ فَإِنْ طَلَقَهَا فَلَا جُنَامَ عَكَيْهِمَا آنُ يَتَكَرَاجَعَا إِنْ ظَنَّا آنُ يُقِيْما جُدُودَ اللهِ وَنِلُكَ حُدُودُ اللهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمِ يَّعْلَمُونَ ۚ ۚ

ترجمہ: پھراگرکوئی طلاق دیدے عورت کوتو پھروہ اس کے لئے حلال ندرہے گی ، اس کے بعد، یہاں تک کہ وہ اس کے سواایک اور خاوند کے ساتھ نکاح کرے، پھراگریواس کو طلاق دیدے تو ان دونوں پراس میں پچھ گناہ ہیں کہ بدستور پھر مل جاویں، بشرطیکہ دونوں غالب گمان رکھتے ہوں کہ خداوندی ضابطوں کو قائم رکھیں گے اور بیہ خداوندی ضابطے ہیں حق تعالیٰ ان کو بیان فرماتے ہیں، ایسے لوگوں کے لئے جودانشمند ہیں۔

ستائيسوال حكم: تيسرى طلاق كے بعد حلالہ ضروری ہے:

پھراگرکوئی (دوطلاقوں کے بعد عورت کوتیسری) طلاق (بھی) دید نے پھراس کے بعد وہ (عورت) اس تیسری طلاق دینے والے) کے لئے حلال ندر ہے گی۔ یہاں تک کہ وہ (عدت کے بعد) اس (خاوند) کے سواایک اورخاوند کے ساتھ نکاح کرے (اوراس سے ہم بستری بھی ہو) پھراگریہ (دوسراخاوند) اس (عورت) کو طلاق دید سے (اورعدت بھی گذر جائے) تو ان دونوں پراس میں پھی گناہ نہیں کہ (دوبارہ نکاح کرکے) بدستور پھر مل جائیں۔ بشر طیکہ دونوں غالب گمان رکھتے ہوں کہ (آئندہ) خداوندی ضابطوں کو قائم رکھیں گے (ورنہ پھر دوبارہ جھڑے سے اورجی تلفی کے گناہ میں مبتلا ہونے کا کیا فائدہ) اور بیخداوندی ضابطے ہیں۔ جی تعالی ان کو بیان فرماتے ہیں: ایسے لوگوں کے (کام کے) لئے جو دائشمند ہیں (کیونکہ دائشمند ہیں کرتے ہیں اور جو نادانی کی وجہ سے کمل نہیں کرتے ان کے لئے بیضا بیطے الٹے ثبوت جرم کے دلائل بن جاتے ہیں)

تفسیر: اس مل کو حلالہ کہتے ہیں، اگر کوئی شخص اپنی ہوی کو تین طلاق دید ہے تو پھر دوبارہ اس کے ساتھ نکاح کرنے کے لئے یہی حلالہ کا طریقہ شرط ہے۔ اور دوطلاقوں کے ساتھ یہ تیسری طلاق ہوگی۔ خواہ وہ دونوں طلاق رجعی ہوں یابائن یا ایک رجعی ایک بائن، پھریہ تیسری بھی خواہ صرح الفاظ سے ہو یا غیر صرح سے جس کو کنا ہے کہتے ہیں اور اس میں اللہ کے بزد یک نیت کی ضرورت ہے۔ پھریہ تینوں طلاق چا ہے ایک ہی بار میں ہوں یا الگ الگ وقتوں میں، اور ایک ہی کلمہ سے ہوں یا الگ الگ وقتوں میں، اور ایک ہی کلمہ سے ہوں یا الگ الگ کلمات سے سب کا تھم یہی ہے۔

وَإِذَا طَلَقْنُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ آجَلَهُنَّ فَامَسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوْفٍ آوْسَرِّحُوْهُنَّ بِمَعْرُوْفٍ وَلَا تُنْسِكُوْهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْنَكُوْا، وَصَنْ يَّفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَـا ، وَلَا تَتَّخِذُواَ الْبِتِ الله هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمْ وَمَآ اَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِنْبِ وَالْحِكْمَةِ
يَعِظُكُمْ بِهِ • وَاتَّقُوا اللهَ وَاعْلَمُوْآ آنَ اللهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْمٌ ﴿

ترجمہ: اور جبتم نے عورتوں کو طلاق دی ہو، پھروہ اپنی عدت گزرنے کے قریب پہنچ جاویں تو تم ان کو قاعدہ کے موافق ان کور ہائی دو، اور ان کو تکلیف پہنچ نے کی غرض سے مت رکھو، اس ارادہ سے کہ ان پرظلم کیا کروگے اور جو شخص ایسا کرے گاسووہ اپناہی نقصان کرے گا اور حق تعالیٰ کے احکام کولہوولعب مت سمجھو اور حق تعالیٰ کی جوتم پر نعتیں ہیں ان کو یا دکرواور اس کتاب اور حکمت کو جو اللہ تعالیٰ نے تم پر اس حیثیت سے نازل فرمائی ہیں کہ تم کو ان کے ذریعہ سے نصیحت فرماتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہواور یقین رکھو کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز کو خوب حائے ہیں۔

ربط: اوپرآیت ﴿ الظّلاقُ مَرَّتْنِ ﴾ میں قاعدہ کے مطابق رکھ لینے اور خوش اسلوبی کے ساتھ چھوڑ دینے کے بارے میں فرمایا ہے۔ اس آیت میں اس کا ذکر دوبارہ اس لئے فرماتے ہیں کہ ایام جاہلیت میں لوگ اس میں بہت کوتا ہی کرتے تھے۔ اس لئے تکرار سے اعتمادہ تاکید اور مبالغہ حاصل ہوگیا اور ایک مقصود متنقل بھی ہے وہ یہ کہ اوپروالی آیت میں اصلی اگر چہر کھنے اور چھوڑ دینے کا ذکر ہے، مگر وہ ذکر ضمنا ہے اور اصلی مقصود طلاقی رجعی کا بیان کرنا ہے اور اس آیت میں اصلی مقصود "کرچہ کے اور "جھوڑ دینے" کو معروف کے ساتھ مقید کرنا ہے۔ اس طرح مقصود مختلف ہوگیا۔

الهائيسوال علم پجيسوي حكم كانتمهاورا حكام كساته كلوار كرنے كى ممانعت:

اور جبتم نے عورتوں کو (رجعی) طلاق دی ہو، پھروہ اپنی عدت گذرنے کے قریب پہونے جائیں (اورعدت ختم نہ ہوئی ہو) تو تم (پرواجب ہے کہ یا تو) ان کو قاعدہ کے مطابق (رجعت کرکے) نکاح میں رہنے دویا قاعدہ کے مطابق ان کور ہائی دو،اوران کو تکلیف پہو نچانے کی غرض سے مت رکھو،اس ارادہ سے کہ ان پڑلم کیا کروگا اور جو تخص ایسا (برتا و) کر ہے گا تو وہ (آخرت میں) اپناہی نقصان کرے گا (کیونکہ ظلم کی سزا بھگتے گا) اور حق تعالیٰ کے احکام کو ابوولعب (کی طرح بے وقعت) مت سمجھو (کہ جب چاہا کر لیا اور جب چاہا نہ کیا) اور تم پر جو حق تعالیٰ کی نمتیں ہیں انہیں یاد کرواور (خصوصاً) اس کتاب اور حکمت (کی باتوں) کو جو اللہ تعالیٰ نے تم پر اس حیثیت سے نازل فرمائی ہیں کہ تہیں ان کے ذریعہ سے قبون نمتوں کے یاد کرنے سے انعام عطافرمانے والے ذریعہ سے قبون نمول کی ندرو قیمت دل میں بیٹھے گی) اور اللہ تعالیٰ سے ڈریتے رہواور یقین رکھو کہ اللہ تعالیٰ ہر چیز کوخوب جانتے ہیں (جب بیخوف اور یقین ہوگا تو احکام پڑل ہوگا)

نفسير: قاعدہ كےمطابق ركھنا اور قاعدہ كےمطابق چھوڑ نااس كابيان آيت ﴿ الطَّلَاقُ صَرَّتْنِ ﴾ كى تفسير ميں

آچکاہے۔وہاں ملاحظہ فر مالیاجائے۔اوراحکام پڑمل نہ کرنے کوجولہوولعب بنانافر مایا ہے بیمجاز ہے جو کہ صرف معصیت ہے گوشد ید ہے۔اورا گرکوئی شخص حقیقت میں احکام الہیہ کے ساتھ استہزاء وسخرہ بن کریتو وہ کا فرہوجا تا ہے۔خواہ عقیدہ بھی فاسد ہویا عقیدہ سے کے رہے۔ کیونکہ دین کی تو تحقیر بہر حال دونوں حالتوں میں کی اور اس کے کفر ہونے کی بہی علیت ہے۔

اوربعض مفسرین نے ﴿ وَلَا تَتَّخِنُ وُاۤ اٰلِتِ اللّهِ هُنُوَّا ﴾ کی تفسیر دوسر ہے طریقہ سے کی ہے وہ یہ کہ بعض لوگ ایسا کرتے ہے کہ طلاق دیدی اور پھر کہ دیا گھا۔ اسی طرح غلام کوٓ آزاد کر دیا پھر کہ دیا گھا۔ اسی طرح غلام کوؔ زاد کر دیا پھر کہ دیا گھا۔ اللّہ تعالیٰ نے اس کی ممانعت فرمائی لیعنی یہ احکام دل گئی اور فداق کے لئے نہیں ہیں۔ حدیث میں اس بات کوزیادہ تفصیل کے ساتھ فرما دیا گیا کہ طلاق اور پھھ دوسرے امور بھی بیان فرمائے: یہ ایسے امور ہیں کہ دیا گا تب بھی سے چھی واقع ہوجا کیں گے، پھریہ جھنا کہ طلاق واقع نہیں ہوئی اور بدستوراس عورت سے تعلق رکھنا گناہ ہوگا، اس لئے آگے ﴿ اَتَفُوا اللّٰه ﴾ وغیرہ فرمایا گیا۔

اس تغییر کے لحاظ سے مناسب ہے کہ اس کواٹھا کیسوال تھم کہاجائے۔اور سابق تغییر کے لحاظ سے اٹھا کیسوال تھم روک رکھنے اور چھوڑ دینے کا مستقل طور پر ہوجائے گا۔اس واسطے احقر نے اس مضمون کا عنوان دورخوں والالکھا ہے۔
مسئلہ: ہزل (مذاق) اس کو کہتے ہیں کہ آ دمی لفظ تو بالفصد ہولے، لیکن اس کے ساتھ مقصود بیہ ہو کہ اس لفظ کا اثر واقع نہ ہو، تو بعض تصرفات ایسے ہیں کہ ان میں اس کا جومقصود ہے وہ بے معنی ہوگا اور وہ تصرفات محض الفاظ کے کہد دینے سے واقع ہوجا کیں گے۔ان تصرفات میں سے ایک طلاق بھی ہے۔اور ایک صورت خطا (چوک) کی ہے کہ منہ سے پچھا ور کہنا جا ہتا تھا، لیکن بے اختیار لفظ طلاق نکل گیا۔ فتح القدیم میں لکھا ہے کہ ایک صورت میں اللہ کے نز دیک طلاق واقع نہیں ہوگی۔

وَإِذَا طَلَقْنُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ اَجَلَهُ قَ فَلَا تَعْضُلُوهُ قَ اَنْ يَنْكِحُنَ اَزُوَاجَهُ قَ إِذَا تَرَاضُوْا بَيْنَهُمْ بِالْمَعْرُوْفِ وَلِكَ يُوْعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ مِنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيَوْمِ الْاخِرِوْ ذَلِكُمُ اَزْكَىٰ لَكُمْ وَاطْهَرُ وَاللهُ يَعْلَمُ وَانْتُمْ لَا تَعْلَمُونَ ﴿

ترجمہ: اور جبتم میں ایسے لوگ پائے جاویں کہ وہ اپنی بیبیوں کو طلاق دیدیں، پھر وہ عورتیں اپنی میعاد بھی پوری کرچکیں تو تم ان کواس امر سے مت روکو کہ وہ اپنے شوہروں سے نکاح کرلیں، جبکہ باہم سب رضا مند ہوجاویں، قاعدہ کے موافق ۔اس مضمون سے نصیحت کی جاتی ہے اس مخص کو جوتم میں سے اللہ تعالی اور روزِ قیامت پریقین رکھتا ہو۔اس نصیحت کا قبول کرنا تمہارے لئے زیادہ صفائی اور زیادہ پاکی کی بات ہے۔اور اللہ تعالی جانتے ہیں اور تم نہیں جانے۔

#### انتيسوال حكم :عورت كودوسر نكاح سے روكنے كى ممانعت:

اور جبتم میں ایسے لوگ پائے جائیں کہ وہ اپنی ہویوں کو طلاق دیدیں، پھر وہ عورتیں اپنی میعاد (عدت) بھی پوری کر چکیں (اور عدت پوری کر کے کسی سے نکاح کرنا چاہیں۔خواہ پہلے ہی شوہر سے یا کسی دوسری جگہ ) تو ہم ان کواس امر سے مت روکو کہ وہ اسپنے (تبحویز کئے ہوئے) شوہر وں سے (خواہ وہ اول ہویا ٹانی) نکاح کرلیں۔جبکہ باہم سب قاعدہ کے مطابق راضی ہوجا کیں۔اس مضمون سے اس شخص کو فیجے تی جاتی ہے جوتم میں سے اللہ تعالی پراور قیامت کے دن پر یقین رکھتا ہو (یعنی مانے کی ان ہی سے امید ہے اور یوں تو نفیجے سب ہی کو ہے ) اس نفیجے کو قبول کرنا تمہارے لئے زیادہ صفائی اور زیادہ پا کی کی بات ہے،اور اللہ تعالی (مصلحتوں کو) جانے ہیں اور تم نہیں جانے (اس لئے اللہ تعالی کے حکم کے سامنے اپنی رائے بڑمل مت کیا کرو)

تفسیر بھی طلاق کے بعد جب عورت کہیں دوسری جگہ نکاح کرنا جا ہتی تو طلاق دینے والا شوہر ہی اپنی بے عزتی سمجھ کرنکاح نہیں کرنے دیتے ،

کرنکاح نہیں کرنے دیتا۔ اور بھی عورت کے دوسرے اعزاوا قربا اپنی کسی دینوی غرض سے اس کونکاح نہیں کرنے دیتے ،

اورایک جگہ ایسا ہوا کہ وہ عورت اوراس کا پہلا شوہر پھرنکاح کرنے پر رضا مند ہوگئے ،گراس عورت کے بھائی نے غصہ میں آکر دوکا ، اس آیت میں سب صورتیں داخل ہیں۔ اور ہرصورت میں دو کئے سے منع فرمایا ہے۔ اور یہ جوفر ما یا کہ رضا مندی قاعدہ کے مطابق ہواس قاعدہ کی تفصیل درج ذیل مسائل سے معلوم ہوگی۔

مسئلہ(۱): جس شخص سے عورت نے نکاح کیا ہے وہ غیر کفونہ ہو، مہمثل سے کم مہر مقرر نہ ہو، ورنہ عورت کے ولی کو روکنے کا حق حاصل ہے اور اگر عورت نے اس طرح نکاح کرلیا تو ولی کو بیت حاصل ہے کہ قاضی یعنی مسلمان حاکم سے رکوع کرے اور وہ حاکم اس نکاح کوتوڑ دے اور یہی ظاہر روایت ہے۔ لیکن متاخرین نے بیفتوی دیا ہے کہ نکاح ہی سیجے نہ ہوگا۔

مسئلہ (۲): اگر بغیر شرع گواہوں کے کوئی نکاح کرنے لگے یا ٹابالغ لڑکی بغیرولی کے نکاح کرے یا کسی ایسے مخص سے نکاح جائز نہیں تو بیسب نکاح باطل ہیں۔ ہرمسلمان کوخواہ وہ شوہراول ہویا عورت کے عزیز وا قارب ہول یابالکل اجنبی ہوں شرعی طور پراس نکاح سے روکنے کاحق حاصل ہے۔

مسکلہ (۳): پہلے شوہر سے نکاح اس صورت میں درست ہے جب اس نے تین طلاق نہ دی ہوں ورنہ بغیر حلالہ اس سے نکاح درست نہیں ہوگا، اور اس میں بھی سب کوروکنے کاحق حاصل ہے۔

مسئلہ (٣): دوسرے نکاح کے لئے عدت کا گذار نااس وقت شرط ہے جب کسی دوسر مے خص سے نکاح کرنا چاہے اوراگر پہلے ہی شوہر سے نکاح کرنا چاہتی ہے تو عدت کے اندر بھی درست ہے، اور اللہ تعالیٰ نے جوعدت گذرنے کی قید لگائی ہے وہ یا تو دوسرے خاوند کے ساتھ نکاح کرنے کے اعتبارے ہے اوراگر پہلے ہی خاوند کے اعتبار سے کہا جائے تو وجہ یہے کہ خاص اس قصہ میں اتفاق سے عدت گذر چک تھی۔اس کئے واقعہ کے طور پر بیان فرمادیا۔
اور یہ جوفر مایا کہ اس میں پاکی اور صفائی زیادہ ہے، اس کی عام وجہ تو یہ ہے کہ احکام الہید کا مانتا گنا ہوں سے پاک
ہونے اور پاک رہنے کا سبب ہے۔اور خاص وجہ یہ ہے کہ ایسے موقع پر کہ مرداور عورت آپس میں ایک دوسرے کی طرف
راغب ہوں وہاں صفائی اور پاکی اسی میں ہے کہ نکاح سے نہ روکا جائے، ورنہ خرابی اور فتنہ اور آلودگی کا اندیشہ ہے۔البتہ اگر
بے قاعدہ نکاح ہوتا ہوتو وہ نکاح ہی نہیں، اس سے روکنا نکاح سے روکنا نہیں ہے۔

وَالْوَالِلَةُ يُرْضِعُنَ آوُلَا دَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلَيْنِ لِمَنْ آرَادَ آن يُنِمَّ الرَّضَاعَةُ ، وَعَلَى الْمَوْلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوتُهُنَّ بِالْمَعُرُونِ لَا تُصَالَتُ نَفْسُ إِلَّا وُسْعَهَا ، لَا تُصَالَتُ وَالِلَهُ بِولَى هَوْلُودُ لَهُ بِولَى هِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَالِكَ ، فَإِنْ آرَادَا فِصَالًا ، وَاللَهُ بِولَى هَا وَلا مَوْلُودُ لَهُ بِولَى هِ وَعَلَى الْوَارِثِ مِثْلُ ذَالِكَ ، فَإِنْ آرَادَا فِصَالًا ، وَاللَهُ بِولَى هِ مَثْلُ ذَالِكَ ، فَإِنْ آرَادَا فِصَالًا ، عَنْ تَرَاضِ مِنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلا جُنَامَ عَلَيْهِمَا ، وَإِنْ آرَدُ نَتُمُ أَنْ تَسَنَّرُضِعُوا آوُلادَكُمُ اللهَ عَلَيْهِمَا مَا اللهُ وَاللهُ وَاعْلَمُوا آنَ اللهَ بِمَا اللهُ وَاعْلَمُوا آنَ اللهُ وَاللّهُ وَاعْلَمُوا آنَ اللهُ وَاعْلَمُوا آنَ اللهُ وَاعْلَمُوا آنَا اللهُ وَاعْلَمُوا أَنْ اللهُ وَاعْلَمُوا آنَا اللهُ وَاعْلَمُوا آنَ اللهُ وَاعْلَمُوا آللهُ وَاعْلَمُوا آنَا اللهُ وَالْمُوا آنَا اللهُ وَاعْلَمُوا آنَا اللهُ وَالْمُوا أَنْ اللهُ اللهُ اللهُ وَالْمُوا أَنْ اللهُ وَالْمُوا أَنْ اللهُ اللهُ وَالْمُوا أَنْهُ وَالْمُوا أَنْ أَنْ اللهُ أَنْ اللهُ اللهُ وَالْمُوا أَنْ أَا اللهُ الم

ترجہ: اور ما تیں اپنے بچوں کو دوسال کامل دودھ پلایا کریں بیدست اس کے لئے ہے جو کوئی شیر خوارگی کی تکمیل کرنا چاہے۔ اور جس کا بچہ ہے اس کے ذمہ ہے ان کا کھانا اور کپڑا قاعدہ کے موافق کسی مخص کو حکم نہیں دیا جاتا گراس کی برداشت کے موافق کسی ماں کو تکلیف نہ پہنچانا چاہئے اس کے بچہ کی وجہ سے اور نہ کسی باپ کو تکلیف و بنی چاہئے اس کے بچہ کی وجہ سے اور شکسی باپ کو تکلیف و بنی چاہئے اس کے بچہ کی وجہ سے اور شل طریق نہ کور کے اس کے ذمہ ہے جو وارث ہو، پھراگر دونوں دودھ چھڑانا چاہیں اپنی رضا مندی اور مشورہ سے تو دونوں پر کسی شم کا گناہ نہیں۔ اور اگرتم لوگ اپنے بچوں کو کسی اور اتنا کا دودھ پلوانا چاہوت بھی تم پر کوئی گناہ نہیں، جب کہ ان کے حوالہ کر دوجو بچھان کو دینا کیا ہے قاعدہ کے موافق۔ اور حق تعالی سے ڈرتے رہواور یقین رکھوکہ حق تعالی تعالی ہے ڈرتے رہواور یقین رکھوکہ حق تعالی تم ہورے کے ہوئے کا موں کوخوب دیکھر ہے ہیں۔

## تيسوال حكم دوده بلانا:

اور ما کیں اپنے بچوں کو پورے دوسال دورھ پلایا کریں (خواہ نکاح باقی ہویا طلاق ہوچکی ہو) ہے مدت اس کے لئے ہو کوئی دورھ پلانے کی مدت کی تکمیل کرنا چاہے (اور جو تکمیل نہ کرنا چاہے اس کے لئے دوسال سے کم میں بھی دورھ چھڑا دینا درست ہے جیسیا جلدی آتا ہے ) اور جس کا (شرعی نسب کے اعتبار سے) بچہ ہے (یعنی باپ) اس کے ذمہ ہوں ان (ماؤں) کا کھانا اور کپڑا قاعدہ کے مطابق (جبکہ دہ نکاح یاعدت میں ہوں اور بیوی کے نان ونفقہ کا قاعدہ اور مسئلے مشہور ہیں) کی شخص کو (اللہ کی طرف ہے کوئی) حکم نہیں دیا جاتا مگراس کی برداشت کے مطابق (اس لئے عورتوں کو دورھ پلانا

toobaa-elibrary.blogspot.com

آسان تھا، آئیس اس کا تھم دیا گیا اور مردوں کو خرج کرنا آسان ہے، اس لئے ان کواس کا تھم دیا گیا) کی مال کو تکلیف نہ پہنچانی چاہیے اس کے بچہ کی وجہ سے اور نہ کی باپ کو تکلیف دبنی چاہیے اس کے بچہ کی وجہ سے اور نہ کی باپ کو تکلیف دبنی چاہیے اس کے بچہ کی وجہ سے اور ماں باپ آپ میں کی بات پر ضد نہ کریں۔ مثلاً ماں دودھ پلانے سے معذور بواور باپ اس پر سیجھ کر زبردی کرے کہ آخراس کا بھی تو بچہ ہے۔ جھک مارے گی اور پلائے گی یا یہ کہ باپ مفلس ہے اور مال کو کوئی معذوری بھی نہیں، پھر بھی دودھ پلانے سے سیجھ کرا نکار کرے کہ اس کا بھی تو بچہ ہے جھک مار کر کسی سے پلوائے گا) اور (اگر باپ زندہ نہ ہوتو) نہ کورہ طریقہ کے مطابق (بچری پرورش کا انتظام) اس (محرم قر ابت دار) کے ذمہ ہے جو (شری طور پر بچرکے ) وارث (ہونے کاحق رکھتا) ہو (عقر بہت اس کی تقصیل فائدہ میں آتی ہے) پھر (سیجھ لوکہ) اگر دونوں (مال باپ اپنی رضا مندی اور مشورہ سے دو مسلمت میں ) دودھ چھڑانا چاہیں تو (بھی ) دونوں پر کسی تم کا گناہ نہیں (مشورہ کی بی ضرورت ہے کہ بچرکی مسلمت میں نظر کرلیں) اورا گرتم لوگ (مال کے ہوتے ہوئے بھی کسی ضروری مصلمت سے مثلاً بید کہ مال کا دودھ اچھائیں، بچہکو تھی نقصان ہوگا) اسپنے بچول کو کسی اورا نا کا دودھ پلوانا چاہوت بھی تم پر کوئی گناہ نیس، جب کہ ان کے حوالہ کر دو (خواہ پینی ابعد میں جس طرح معاہدہ ہوجائے) جو بچھ قاعدہ کے مطابق آئیں دینا طے کیا ہے (اورا گرا جرت نہ پہلے دے نہ پینگی یابعد میں جس طرح معاہدہ ہوجائے) جو بچھ قاعدہ کے مطابق آئیں دینا طے کیا ہو اور تی گور ہے ہیں۔ ادکام کے بارے میں ) ڈرتے رہواور یقین رکھوکرتی تعالی تمہارے کئے ہوئے کا موں کو خوب دیکھر ہے ہیں۔

مسئلہ(۱):اگر مال کوکوئی عذر نہ ہوتو دیا نہ یعنی اللہ کے زدیک اس کے ذمہ واجب ہے کہ بچہ کو دودھ پلائے جبکہ نکاح میں ہویا عدت میں ہوا ورا جرت لینا درست نہیں ﴿ وَالْوَالِلْ تُ یُرُضِعُنَ ﴾ میں اسی مسئلہ کا ذکر ہے۔اورا گرطلاق کے بعد عدت گذر چکی تو مال پر بلا اجرت دودھ پلانا واجب نہیں، چنا نچہ دونوں صورتوں میں اجرت ما تکنے کا تھم آگے آتا ہے،اور ﴿ وَالْوَالِلْ تُ ﴾ اگر چہ لفظ کے اعتبار سے اس دوسری صورت کو بھی عام ہے، مگر اگلے جملہ ﴿ وَعَلَى الْلَهُ وَلُوْدِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَکِسُوتُهُنَّ ﴾ کے سبب دودھ پلانے کا یہ وجوب کھانے اور کپڑے کے وجوب کے ساتھ مخصوص ہوگیا اور کھانے اور کپڑے کا وجوب دوحالتوں میں ہے۔ نکاح میں اور عدت میں۔الہذا یہ دودھ پلانے کا وجوب بھی نکاح اور عدت کی حالت میں ہوگا (فتح القدیر)

مسکلہ(۲):اگرماں دودھ پلانے سے انکار کرے تو یوں مجھیں گے کہ غالبًا یہ معذور ہوگی،اس لئے اس پرزبرد سی نہیں کی جائے گی۔ ﴿ لَا تَضُکَّ اَرْ وَالِدَةٌ ﴾ میں یہ مسئلہ بھی ہے۔البت اگر بچکسی اور کا دودھ بیتا نہ اور کا دودھ بیتا نہ وال کو مجود کیا جائے گا، ﴿ لَا صَوْلُودُ لَا لَهُ ﴾ میں یہ مسئلہ بھی داخل ہے۔

مسکلہ(۳): ماں دودھ پلانا چاہتی ہے اور اس کے دودھ میں کوئی خرابی بھی نہیں تو باپ کو جائز نہیں کہ اسے نہ پلانے دے اور دوسری انا کا دودھ پلاوے اور یہ مسئلہ بھی ﴿ لَا تَصْنَكَ لا تَصْنَكَ لا تَصْنَكَ لا قَالِكَةٌ ﴾ میں داخل ہے۔ مسئلہ (۴): ماں دودھ پلانے پر رضا مندہے، کین اس کا دودھ بچہ کے لئے معنر ہوگا تو باپ کو جائزہے کہ اسے دودھ نہ پلانے دے اور کسی اناسے دودھ پلوادے۔ ﴿ وَإِنْ اَرَدُ نَّهُمُ اَنْ تَسَنَّدُ رَضِعُوْ اَ ﴾ میں یہی مسئلہ ہے۔ مسئلہ (۵): ماں دودھ پلانے کی اجرت ما گئی ہے تو اگر ابھی شوہر کے نکاح میں ہے یا یہ کہ طلاق ہوگئی، کیکن عدت نہیں گذری تو ان دونوں حالتوں میں اجرت لینی جائز نہیں، بلکہ قانونی طور پڑھی مجبور کی جائے گی کہ دودھ پلائے ﴿ لَا صَوْلُودُ اُلَىٰ بِولَكِونَا ﴾ میں یہ مسئلہ داخل ہے۔

مسئلہ(۲):اورا گرطلاق کے بعد عدت گذرگی، پھر اجرت مانگی ہے توباپ کو اجرت دینی پڑے گی۔
مسئلہ(۷):اس صورت میں بعنی طلاق کے بعد عدت گذر جائے اور وہ اجرت مانگی ہے توا گرباپ دوسری اناسے اتی بی اجرت پر دور دے پلوانا چاہے تب تو مال مقدم ہے، دوسری اناسے دور دے پلوانے کاحی نہیں۔ ﴿ لَا تَصُنَکُ لا وَالِکَ اُ ﴾ میں یہ مسئلہ بھی داخل ہے۔اورا گردوسری انااس مال سے کم اجرت پر راضی ہے تو مال کو بیت حاصل نہیں کہ خود پلائے اور زیادہ اجرت لے ﴿ لَا مَنُولُودُ اللهُ ﴾ میں یہ مسئلہ بھی ہے۔البتہ اگر مال درخواست کر بے تو اتناحی رکھتی ہے کہ انا کواس کے یاس رکھا جائے تا کہ بچے سے جدائی نہ ہو۔

مسئلہ (۸):باپ کہوتے ہوئے بچی پرورش کاخرج صرف باپ کذمہ ہے،اور جب باپ مرجائے تواس میں تفصیل یہ ہے کہ اگر بچہ مال کا مالک ہے جب تواس مال میں سے اس کاخرج ہوگا، اورا گر مال کا مالک نہیں ہے تواس کے مالدار عزیز وں میں جواس کے محرم جیں یعنی ان سے اس بچہ کا ایبارشتہ ہے کہ اگر اس رشتہ دار اور بچہ میں سے ایک کومرداور ایک کوعورت فرض کریں تو آپس میں نکاح درست نہ ہوا در محرم ہونے کے علاوہ شری طور پراس کی میراث کے مستحق بھی ایک کوعورت فرض کریں تو آپس میں نکاح درست نہ ہوا در محرم ہونے کے علاوہ شری طور پراس کی میراث کے ستحق بھی بیں، یعنی اگر میمر جائے تو محرم درشتہ داروں میں دیکھا جائے کہ اس کا مال میراث میں کس کس کو کتنا کتنا پہو نچتا ہے۔ توا ہے محرم وارث درشتہ داروں کے دمہ اس کا خرج واجب ہوگا اوران درشتہ داروں میں مال بھی داخل ہے، مثلاً ایک ایسے بچہ کی مال ہے اور دادا ہے تو اس کے خرج کا ایک تہائی ماں کے ذمہ ہے اور دو تہائی دادا کے ذمہ ، کیونکہ دوئوں محرم بھی ہیں اور بچہ کی میراث اسی نسبت سے یا سکتے ہیں۔

مسئلہ(۹): کھانے کپڑے پرکی کوملازم رکھنا درست نہیں، کین دورھ پلانے والی کواس طرح ملازم رکھنا درست ہے،
لیمن پھربھی کھانے کپڑے کی حیثیت اچھی طرح واضح کر کے شہرا لے۔اور حیثیت کی وضاحت نہ کرنے میں اوسط درجہ کا
واجب ہوگا۔ اور نقد مقرر ہوا ہے تو اس کی مقدار اور پہلے یا بعد میں دینے کی شرط خوب صاف صاف بیان کردے،
بالمعروف کا یہی مطلب ہے، یہ بھی مسئلے ہدا یہ اور در مختار میں ہیں۔سوائے اس مسئلہ کے جوآبیت ﴿ وَ اِنْ اَرَدُ تَتُم ﴾ ہے
مستبط ہے کتفیر کبیر میں ہے، گر ہمار نے واعد بھی اس کے مشکر نہیں ہیں۔

مسكله (۱۰): اكثر كافتوى اسى پر ہے كه دوده پلانے كى مرت دوسال ہے۔

وَ الَّذِينَ يُتَوَفَّوْ نَ مِنْكُمُ وَيَذَارُوْنَ اَزْوَاجًا يَّتَرَبَّصُنَ بِاَنْفُسِهِنَّ اَرْبَعَتُهُ اَشْهُدِ وَ عَشْرًا، فَإِذَا بَلَغُنَ اَجَلَهُنَّ فَلاجُنَاحَ عَلَيْكُمُ فِيْمَا فَعَلْنَ فِي اَنْفُسِهِنَّ بِالْمَعُرُوفِ، وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرٌ ﴿

تر جمہ:اور جولوگتم میں وفات پاجاتے ہیں اور بیبیاں چھوڑ جاتے ہیں وہ بیبیاں اپنے آپ کورو کے رکھیں چارمہینے اور دس دن، پھر جب اپنی میعاد ختم کرلیس تو تم کو پچھ گناہ نہ ہوگا، ایسی بات میں کہ وہ عور تیں اپنی ذات کے لئے پچھکارروائی کریں قاعدہ کے موافق اور اللہ تعالی تمہارے تمام افعال کی خبرر کھتے ہیں۔

اكتيسوال حكم: شوهركي وفات كي عدت

اور جولوگتم میں وفات پا جاتے ہیں اور بیویاں چھوڑ جاتے ہیں، وہ بیویاں اپنے آپ کو (نکاح وغیرہ سے) چار مہینے اوردی دن رو کے رکھیں پھر جب اپنی (عدت کی) میعاد ختم کرلیں تو تہہیں (بھی) الی بات (کے جائز رکھنے) میں پچھ گناہ ہیں ہوگا کہ وہ عور تیں اپنی ذات کے لئے قاعدہ کے مطابق بچھ کارروائی کریں۔(البتہ اگر کوئی بات شرع کے قاعدہ کے خلاف کریں اور تم روکنے کی پوزیش میں ہونے کے باوجود نہ روکوتو تم بھی گناہ میں شریک ہوگے) اور اللہ تعالیٰ تہارے تمام افعال کی خبرر کھتے ہیں۔

تفسیر: بیعدت اس بیوہ کی ہے جس کومل نہ ہواور اگر حمل ہوتو بچہ پیدا ہونے تک اس کی عدت ہے۔خواہ بچہ، جنازہ لے جانے سے جہائے ہے جنازہ لے جانے سے پہلے ہی پیدا ہوجائے یا چارمہینے دس دن سے بھی زیادہ میں پیدا ہو۔ بیمسئلہ سورہ طلاق میں آئے گا۔

مسئلہ(۱): جسعورت کا خاوند مرجائے اس کوعدت کے دوران خوشبولگانا، بناؤسنگار کرنا، سرمہ، تیل اور بلاضرورت دوا لگانا، منہدی نگانا اور تکین کپڑے پہننا درست نہیں۔ اور دوسرے نکاح کے لئے واضح الفاظ میں بات چیت کرنا بھی درست نہیں جیسا کہ آگئی آیت میں آتا ہے۔ اور رات کو دوسرے گھر میں رہنا بھی درست نہیں۔ ترجمہ میں جو نکاح کے ساتھ لفظ وغیرہ کہا گیا ہے اس سے بہی امور مراد ہیں اوراس عورت کا بھی بہی تھم ہے جس پرطلاق بائن واقع ہو، یعنی جس میں رجعت نہیں ہوسکتی ، مگراس کواپنے گھر سے دن کے وقت بھی بغیر سخت مجبوری کے نکانا درست نہیں۔

مسئلہ (۲): اگر جا ندرات کو خاوند کی وفات ہوئی تب تو یہ مہینے خواہ انتیں کے ہوں خواہ تمیں کے، چا ند کے حساب سے
پورے کئے جا کیں گے۔ اور اگر چا ندرات کے بعد وفات ہوئی ہوتو یہ سب مہینے تمیں تمیں کے حساب سے پورے کئے
جا کیں گے۔ اس طرح کل ایک سوتمیں دن پورے کئے جا کیں گے۔ اس مسئلہ میں بہت سے لوگ لا پر واہی کرتے ہیں۔
اور جس وقت وفات ہوئی ہو جب بیدت گذر کر وہی وقت آئے گا تب عدت ختم ہو جائے گی۔ اور یہ جو فر مایا کہ اگر عور تیں
قاعدہ کے مطابق کچھ کریں تو تمہیں بھی گناہ ہیں ہوگا۔ اس سے معلوم ہوا کہ اگر کوئی قض کوئی کام خلاف شرع کرے تو

دوسرے لوگوں پر بھی واجب ہوتا ہے کہ اگر قدرت ووسعت ہوتو اس کوروکیں۔ورنہ بیلوگ بھی گنہگار ہوتے ہیں۔اور قاعدہ کے مطابق سے بیمراد ہے کہ جو نکاح تجویز ہووہ شریعت کے مطابق صحیح اور جائز ہواس میں حلال ہونے کی تمام شرطیں جمع ہوں۔

وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ فَيُكَا عَرَّضَتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النِّسَاءِ اوَ اَكْنَنْتُمْ فِيَ اَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللهُ اَنَّكُمُ اللهُ اَنَّكُمُ اللهُ اَنَّكُمُ اللهُ اَنَّكُمُ اللهُ اَنْفُسِكُمُ عَلَمُ اللهُ ال

ترجمہ: اورتم پرکوئی گناہ نہیں ہوگا، جوان مذکورہ عورتوں کو پیغام دینے کے بارہ میں کوئی بات اشارۃ کہویا اپنے دل میں پوشیدہ رکھو، اللہ تعالیٰ کو بیہ بات معلوم ہے کہتم ان عورتوں کا ذکر مذکور کرو گے، لیکن ان سے نکاح کا وعدہ مت کرو، گریہ کہوئی بات قاعدہ کے موافق کہوا درتم تعلق نکاح کا ارادہ بھی مت کرو، یہاں تک کہ عدت مقررہ اپنی ختم کو پہنچ جاوے اور یقین رکھو کہ اللہ تعالیٰ معاف اس کا کہ اللہ تعالیٰ کو اطلاع ہے تہمارے دلوں کی بات کی ، سواللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہا کرواور یقین رکھو کہ اللہ تعالیٰ معاف بھی کرنے والے ہیں جلیم بھی ہیں۔

بتيسوال حكم: عدت كے دوران نكاح كاپيغام دينے كى ممانعت:

تفسیر: یہاں عدت کے دوران ہے متعلق چارافعال کا ذکر ہے۔ دوزبان کے اور دو دل کے۔اور ہرایک کا جداحکم

ہے۔اول زبان سے صراحت کے ساتھ پیغام دینا حرام ہے ﴿ لَا تُوَاعِلُ وُهُنَّ سِتَّا ﴾ یس اس کا ذکر ہے۔دوسرے زبان سے اشاروں میں کہنا بیجائز ہے۔ ﴿ لَا جُنکَامُ عَلَیْکُمُ ﴾ اور ﴿ قَوْلًا مَنْ حُرُونًا ﴾ میں اس کا ذکر ہے۔ تیسرے ول سے بیارادہ کرنا کہ اندرنکاح کرنا حرام ہے اور حرام کا ارادہ کرنا کہ اندرنکاح کرنا حرام ہے اور حرام کا ارادہ کرنا مجمع حرام ہے۔ ﴿ لَا تَعْنِ رَمُوا ﴾ میں اس کا ذکر ہے۔ چوتھ دل سے بیارادہ کرنا کہ عدت کے بعد نکاح کریں گے بیجائز ہے۔ ﴿ اَکْنَنْ نَدُونِیْ اَنْفُسِکُمُ ﴾ میں اس کا ذکر ہے۔ ہو عورت طلاق بائن کی عدت میں ہواس کا بھی یہی تھم ہے۔ مسلد: جو عورت طلاق بائن کی عدت میں ہواس کا بھی یہی تھم ہے۔

لَاجُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ مَا لَوْ تَنَسُّوْ هُنَّ اَوْ تَغْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيْضَةً \* وَمَتَعُوْهُنَ ، وَكَالُهُ وَعَلَى الْمُعُرُونِ \* حَقَّا عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴿ عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴾ عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴾ عَلَى الْمُحْسِنِينَ ﴾

ترجمہ: تم پر پچھمواخذہ نہیں اگر بیبیوں کوالی حالت میں طلاق دے دو کہ ندان کوتم نے ہاتھ لگایا ہے اور ندان کے لئے پچھ مہر مقرر کیا ہے اور نگادست کے ذمہ لئے پچھ مہر مقرر کیا ہے اور ان کوفائدہ پہنچاؤ صاحب وسعت کے ذمہ اس کی حیثیت کے موافق ہے۔ اور تنگادست کے ذمہ اس کی حیثیت کے موافق ہے، ایک خاص قتم کا فائدہ پہنچانا جو قاعدہ کے موافق واجب ہے، خوش معاملہ لوگوں پر۔

تينتيسوال علم: دخول سے پہلے طلاق ميں مبر كاواجب مونانه مونا:

دخول سے پہلے طلاق کی دوصور تیں ہیں: ایک بیکہ اس نکاح کے وقت مہم مقرر نہیں ہوا۔ دوسر سے یہ کہ مہم مقرر ہوا۔ اولا پہلی صورت کا تکم بیان کیا جار ہا ہے۔ تم پر (مہر کا) پھے مواخذہ نہیں اگرتم بیبیوں کو ایسی حالت میں طلاق دو کہ نتم نے ان کو ہاتھ لگایا ہے اور نہ ان کے لئے پھے مقرر کیا ہے (تو اس صورت میں اپنے ذمہ مہر مت سمجھو) اور (صرف) ان کو (ایک) فاکدہ پہونچاؤے صاحب وسعت کے ذمہ اس کی حیثیت کے مطابق ہے اور تنگ دست کے ذمہ اس کی حیثیت کے مطابق ہے۔ ایک خاص قتم کا فاکدہ پہنچانا، جو قاعدہ کے مطابق واجب ہے، خوش معاملہ لوگوں پر (یعنی) سب مسلمانوں پر، کیونکہ خوش معاملگی کا بھی سب کو ہی تھم ہے۔ اس سے مراد ایک جوڑ او بنا ہے۔

مسكله(۱): اگرنكاح كوفت مهرمقررندكياجائة نكاح موجاتا ہے۔

مسئلہ(۲):اگر کسی عورت کو صحبت اور خلوت صححہ سے پہلے طلاق دیدے تو مہر کچھ بھی نہیں دینا پڑتا بلکہ ایک جوڑا واجب ہوتا ہے۔ جس میں تین کپڑے ہول:ایک کرتا،ایک سربند (دویٹا) اورایک اتن بڑی چا در کہ جس سے سرسے پاؤں تک پوراجسم لییٹا جاسکے۔قال الزیلعی فی نصب الرایة: انحوجه البیهقی عن ابن عباس۔

مسئلہ (۳): ہدایہ میں اس قول کو بھے کہا ہے کہ اس جوڑے میں مرد کی حیثیت کا اعتبار کیا جائے گا،عورت کی حیثیت کا نہیں،اور کرخی نے عورت کے حال کا اعتبار کیا ہے۔ کیونکہ وہ آیت کوسرِ دست وصول کرنے پرمحمول کرتے ہیں اور باقی کو

ادھارقراردیتے ہیں۔

مسئلہ(م):الیی عورت کوابیا جوڑادینا واجب ہے اور بیم ہرکے قائم مقام ہے۔ مسئلہ (۵):بیجوڑا پانچ درہم سے کم قیمت کانہیں ہونا جا ہے اورالی عورت کے مہمثل کے نصف سے زیادہ نہو۔

وَإِنْ طَلَقْتُمُونُهُ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَمَسُّوْهُ مَّ وَقَلْ فَرَضْتُمْ لَهُ فَ فَرِبْضَةٌ فَنِصْفُ مَا فَرَضْتُمُ لَهُ فَا فَرَبْضَةٌ وَإِنْ فَرَضْتُمُ لَهُ فَوَا الَّذِي عَنْوُا الَّذِي عَنْوَا الَّذِي عَنْوُا الَّذِي عَنْوُا الَّذِي عَنْوُا الَّذِي عَنْوَا اللهِ عَنْدُهُ النِّكُ اللهِ عَنْدُونَ بَصِنْدُ اللهُ اللهُ إِمَا تَعْمَدُونَ بَصِنْدُ اللهُ اللهُ إِمَا تَعْمَدُونَ بَصِنْدُ اللهُ اللهُ إِمَا تَعْمَدُونَ بَصِنْدُ اللهُ اللهُ اللهُ إِمَا تَعْمَدُونَ بَصِنْدُ اللهُ ا

ترجمہ: اوراگرتم ان بیبیوں کوطلاق دوبل اس کے کہان کو ہاتھ لگا و اوران کے لئے پچھ مہر بھی مقرر کر بھی سے تھے تو جتنا مہرتم نے مقرر کیا ہواس کا نصف ہے، گریہ کہ عورتیں معاف کردیں یا یہ کہ وہخص رعایت کردے جس کے ہاتھ میں نکاح کا تعلق ہے اور تہارا معاف کردینا تقوی سے زیادہ قریب ہے اور آپس میں احسان کرنے سے غفلت مت کرو، بلا شبہاللہ تعالیٰ تہارے سب کا موں کوخوب دیکھتے ہیں۔

### مذكوره بالأحكم كاتتمه:

اوراگرتم ان بیبیول کوطلاق دواس سے پہلے کہ آئیں ہاتھ لگا کو اور ان کے لئے پچھ مہر بھی مقرر کر پچلے سے تو (اس صورت میں) جتنامہرتم نے مقرر کیا ہواس کا نصف (واجب) ہوادر (نصف معاف ہے) مگر (دوصور تیں اس مجموع کم سے مشتیٰ ہیں۔ایک) یہ کہ وہ عور تیں (اپنا نصف) معاف کردیں (تواس صورت میں نصف بھی واجب نہیں رہا) یا دوسری صورت) یہ کہ وہ محض رعایت کردے جس کے ہاتھ میں نکاح کا تعلق (رکھنا اور تو ڑنا) ہے (لیعنی خاوند پورامہراس کو دیدے۔ یعنی اس نے نصف مہر بھی معاف نہیں کرایا) اور (اہل حقوق!) تہمارا (اپنے حقوق کو) معاف کردینا (بنببت وصول کرنے کے) تقوی سے زیادہ قریب ہے (کیونکہ معاف کرنے سے ثواب ماتا ہے اور ثواب کا کام کرنا ظاہر ہے کہ تقوی کی بات ہے) اور آپس میں احسان (اور رعایت) کرنے سے فقلت مت کرو ( بلکہ ہر مخص دوسرے کے ساتھ رعایت کرنے کا خیال رکھا کرے) بلاشباللہ تعالیٰ تہمارے سب کا موں کو خوب دیکھتے ہیں (تواگر تم کسی کے ساتھ رعایت رواحیان کروگے واللہ تعالیٰ تہمیں اس کی جزائے خیردیں گے)

مسئلہ(۱): جس عورت کا مہر نکاح کے وقت مقرر ہوا ہوا دراس کو صحبت اور خلوت ِ صحیحہ سے پہلے طلاق دیدی گئی ہوتو مقرر کئے ہوئے مہر کا نصف مرد کے ذمہ واجب ہوگا۔ البتہ اگر عورت معاف کردے یا مرد پورا دیدے توبیان کے اختیار کی

مسكله (۲) : كسى كے ساتھ سلوك واحسان كرناياكسى كوا پناحق معاف كردينااس كااسيخ آب ميں اجركا باعث ہونا ظاہر

اور معلوم ہے، البتہ کسی خاص عارض کی وجہ سے رعایت نہ کرنے کی ترجیح ہوجائے تو بیاور بات ہے۔ مثلاً میہ کہ رعایت کرنے والاخود مفلس ہے اور وہ رعایت کرنے کے بعد شک دسی پر صبر نہ کرسکے گااور خود کسی معصیت میں جتال ہوجائے گا۔ پر کسی شے کافی نفسہ (اپنے آپ میں) مستحسن ہونا اور کسی عارض کی وجہ سے غیر مستحسن ہونا، ان میں تعارض اور منافات نہیں ہیں کہ سے مستحسن ہونا۔

لحفِظُوا عَلَى الصَّلَوٰتِ وَالصَّلوٰقِ الْوُسِطِ، وَقُوْمُوا بِلهِ قُنِتِينَ ۞ فِإِن خِفْتُمْ فَرِجَالَا أَوْ رُحُبَانًا ، فَإِذَا آمِنْتُمْ فَاذَكُرُوا الله كَمَا عَلَمُكُمْ مَا لَهُ تَكُوْنُواْ تَعْلَمُونَ ۞

ترجمہ: محافظت کروسب نمازوں کی اور درمیان والی نماز کی اور کھڑے ہوا کر واللہ کے سامنے عاجز ہے ہوئے۔ پھر اگرتم کواندیشہ ہوتو تم کھڑے کھڑے یا سواری پر چڑھے چڑھے پڑھ لیا کرو، پھر جب تم کواطمینان ہوجاوے تو تم خدا تعالی کی یا داس طریق سے کروجوتم کوسکھلایا ہے جس کوتم نہ جانتے تھے۔

### چونتيسوال حكم: نماز كي حفاظت:

(اس) آیت سے پہلے اور بعد میں طلاق وغیرہ کے احکام بیان کئے گئے ہیں۔ درمیان میں نماز کے احکام بیان فرمانے کا مطلب بیا شارہ کرنا ہے کہ اصلی مقصود جن کی طرف توجہ ہے اور معاشرت و معاملات کے احکام سے دوسری مصلحوں کے علاوہ اس توجہ کی حفاظت اور ترقی بھی مقصود ہے، چنانچہ جب انہیں احکام الٰہی بچھ کڑیل کیا جائے گاتو توجہ لازم ہوگی۔ پھر بید کہ ان احکام میں حقوق العباد کی اوائیگی بھی ہے اور حقوق العباد کے تلف ہونے سے بارگاوالٰہی سے دور کی ہوتی ہے، جس کے لوازم میں سے اللہ اور بندہ دونوں کی طرف سے جو بے تو جہی ہے، چونکہ ظاہر ہے کہ نماز میں بے توجہ زیادہ ہوتی ہے اس کے لوازم میں سے اللہ اور بندہ دونوں کی طرف سے جو بے تو جہی ہے، چونکہ ظاہر ہے کہ نماز میں بے توجہ نیادہ ہوتی ہے اس کے درمیان میں لانے سے اس توجہ کے مقصود ہونے پر زیادہ دلالت ہوگی، تاکہ بندہ اس توجہ کو ہروقت پٹی نظر رکھی) حفاظت کروسب نمازوں کی (عموماً) اور درمیانی والی نماز (یعنی عمر) کی خصوصاً اور (نماز میں) اللہ کے سامنے عاجز بن کر کھڑ ہے ہوا کرو۔ پھرا گر تمہیں (با قاعدہ نماز پڑھنے میں کی دشمن وغیرہ کا) اندیشہ ہوتو تم کھڑے کے خواہ تبلہ کی طرف بھی منہ نہ ہواور گورکوع اور بحدوں کی ادا کی گی صرف اشارہ بی سے مکمن ہو) پڑھ لیا کرو (اس حالت میں بھی اس کی حفاظت کرو، اس کو ترک مت کرو) پھر جب تمہیں (بالکل) بی سے مکمن ہو) پڑھ لیا کرو (اس حالت میں بھی اس کی حفاظت کرو، اس کو ترک مت کرو) پھر جب تمہیں (بالکل) کی حالت میں سکھایا ہے جس کوتم (پہلے سے) نو تم اللہ تعالی کی یاد (یعنی نماز کی ادائیگی) اس طریقہ سے کرو جو تمہیں (اطمینان کی حالت میں) سکھایا ہے جس کوتم (پہلے سے) نہ جانتے تھے۔

فائدہ: بعض احادیث کی روشن میں بکثرت علاء کا قول یہ ہے کہ نیج والی نماز عصر ہے، کیونکہ اس کے ایک طرف دو نمازیں دن کی ہیں فجر اور ظہر اور ایک طرف دونمازیں رات کی ہیں: مغرب وعشا۔ اس کی تاکید خصوصیت کے ساتھ اس لئے کی کہ اکثر لوگوں کے لئے یہ وفت کام کے اڑد حام کا ہوتا ہے۔ اور عاجزی کی تفسیر حدیث میں خاموثی کے ساتھ آئی ہے، اسی آیت سے نماز میں باتیں کرنے کی ممانعت ہوئی، پہلے اس کی اجازت تھی۔اور بینماز کھڑے کھڑے اشارہ سے
اس وقت سیح ہوگی جب ایک جگہ کھڑا ہواوراس میں سجدہ کا اشارہ سرکوذرازیادہ جھکا کرکرے۔ چلنے کی حالت میں نماز نہیں
ہوگی۔البتہ جب ایساممکن نہ ہو، مثلاً عین لڑائی کا وقت ہے تو نماز قضا کردی جائے گی کہ دوسرے وقت پڑھ لیس گے۔

وَالَّذِيْنَ يُتُوَفِّوْنَ مِنْكُمُ وَيَذَارُوْنَ آزُواجِّ ؟ وَصِيَّةً لِآزُوَاجِهِمْ مِّتَاعًا إِلَى الْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ، فَإِنْ خَرَجْنَ فَلَا جُنَامَ عَلَيْكُوْ فِي مَا فَعَلَنَ فِيَ آنْفُسِهِنَّ مِنْ مَّعُرُوْفٍ وَاللهُ عَزِيْزُ حَكِيْرُوْ

ترجمہ: اور جولوگ وفات پاجاتے ہیںتم میں سے اور چھوڑ جاتے ہیں بیبیوں کو، وہ وصیت کر جایا کریں اپنی ان بیبیوں کے واسطے ایک سال منتفع ہونے کی اس طور پر کہوہ گھرسے نکالی نہ جاویں ہاں اگرخودنکل جاویں تو تم کوکوئی گٹاہ نہیں، اُس قاعدہ کی بات میں جس کووہ اپنے بارہ میں کریں اور اللہ تعالیٰ زبر دست ہیں اور حکمت والے ہیں۔

### پینتیسوال حکم: بیوہ کے لئے سکونت کی وصیت:

اورتم میں سے جولوگ وفات پاجاتے ہیں اور ہویوں کوچھوڑ جاتے ہیں (ان کے ذمہ لازم ہے کہ) وہ وصیت کرجایا کریں اپنی ان ہویوں کے واسطے ایک سال تک فائدہ اٹھانے کی۔اس طرح کہ وہ گھرسے نکالی نہ جائیں، ہاں!اگر (چار مہینے دس دن کے بعد یاوضع حمل کے بعد عدت گذار کر) خو دنگل جائیں تو تہمیں کوئی گناہ ہیں اس قاعدہ کی بات میں جس کو وہ اپنے بارے میں (تبویز) کریں (جیسے نکاح وغیرہ) اور اللہ تعالی زبردست ہیں (ان کی نافر مانی مت کرو) اور حکمت والے ہیں (کہمام احکام میں تہماری مسلحین ملح ظرکھی ہیں، گوتہماری سمجھ میں نہ آسکیں)

فائدہ: جاہیت میں شوہر کی وفات کی عدت ایک سال تھی۔ اسلام میں ایک سال کے بجائے چار مہینے دی دن مقرر ہوئے جیسا کہ اکتیب میں ہوئے جیسا کہ اکتیب میں ہوں کیا جا گھراس میں ہورت کی اتن رعایت رکھی گئی تھی کہ چونکہ اس وقت تک میراث کا تھم نازل نہیں ہوا تھا اور میراث میں ہوں کا کوئی حصہ مقرر نہیں ہوا تھا، بلکہ دوسر ول کے حق کا مدار بھی محض مردہ کی وصیت پر تھا، جیسا کہ آئیت ہوگیا تھا کہ آگر ہورت اپنی مسلحت سے خاوند کے ترکہ کے گھر میں رہنا چا ہے تو سال بھر تک اس کور ہے کا حق حاصل ہے اور اس کے ترکہ سے اپنی مسلحت سے خاوند کے ترکہ کے گھر میں رہنا چا ہے تو سال بھر تک اس کور ہے کا حق حاصل ہے اور اس کے ترکہ جا اس مدت میں اس کو نان ونفقہ بھی دیا جائے۔ اس آئیت میں اس کا بیان ہے اور خاوند کو تھم ہے کہ اس طرح کی وصیت کر جایا کہ کرے اور چونکہ بیچ تو ور توں کو تو گھر سے کا لنا جائز نہ تھا، لیکن خود اس کو جائز تھا کہ اس گھر میں نہ رہے اور اپنا حق وارثوں کے لئے چھوڑ دے۔ بشر طیکہ عدت پوری ہو۔ اور نکاح وغیرہ سب درست تھا، اور قاعدہ کی بات سے بہی مراد ہے۔ البت عدرت کے اندر نکاح وغیرہ سب درست تھا، اور قاعدہ کی بات سے بہی مراد ہے۔ البت عدرت کے اندر نکانا اور نکاح کرناوغیرہ ہو چکی ہو۔ اور نکاح وغیرہ سب درست تھا، اور قاعدہ کی بات سے بہی مراد ہے۔ البت عدرت کے اندر نکانا اور نکاح کرناوغیرہ ہو چکی ہو۔ اور نکاح وغیرہ سب درست تھا، اور قاعدہ کی بات سے بہی مراد ہے۔ البت عدرت کے اندر نکانا اور نکاح کرناوغیرہ ہو چکی ہو۔ اور نکاح وغیرہ سب درست تھا، اور قاعدہ کی بات سے بہی مراد ہے۔ البت عدرت کے اندر نکاح کرناوغیرہ سب درست تھا، اور قاعدہ کی بات سے بہی مراد ہے۔ البت عدرت کے اندر نکار کیا کہ کہ کو نو نس کے دو میں کہ کرناوغیرہ سب درست تھا، اور قاعدہ کی بات سے بہی مراد ہے۔ البت عدرت کے اندر نکار کیا کہ کو نو نس کی مراد ہے۔ البت عدرت کے اندر نکار کو نس کی کرناوغیرہ کیا کو نو نس کو نس کی کہ کو نو نے کو نس کے ناکو کر کرناوغیرہ کی کہ کو نس کے نکر کو ناون کی کرناوغیرہ کرناوغیرہ کی کرناوغیر کی کو نو نس کے ناکو کو نس کی کرناوغیر کیا کو نس کو نس کے ناکو کو نس کے نس کے ناکو کرناوئی کرناوئیں کو نس کو نس کرناوغیر کو نس کو نس کے نس کی کرناوغیر کیا کو نس کے نس کرناوئیں کی کرناوغیر کی کرناوغیر کو نس کی کرناوغیر کی کرناوغیر کی کرناوغیر کی کرناوغیر کرناوغیر کی کرناوغیر کی کرنا

ب گناہ تھا، عورت کے لئے بھی اور جومنع کر سکے اور ندرو کے اس کے لئے بھی۔ پھر جب میراث کی آیت نازل ہوگئی اور گھر باہر سارے ترکہ میں سے عورت کوحق مل گیا تو اس آیت کا حکم منسوخ ہوگیا کہ اپنے حصہ میں رہے اور اپنے حصہ سے خرچ کرے۔

وَلِلْمُطَلِّقُتِ مَتَاعٌ بِالْمُعُرُونِ مَحَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ ﴿ كَانْ لِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُو الْياتِهِ عَ اللهُ وَيُدَا وَيُنَاعُ إِلَا لَهُ مُونِ وَعَلَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ لَكُو الْياتِهِ عَلَى اللَّهُ لَعَلَّكُمُ تَعْقِلُونَ ﴿

ترجمہ:اورسب طلاق دی ہوئی عورتوں کے لئے کچھ کچھ فائدہ پہنچانا قاعدہ کے موافق مقرر ہوا ہے ان پرجو پر ہیز كرتے ہيں۔اى طرح حق تعالى تہارے لئے اپنے احكام بيان فرماتے ہيں اس توقع پر كہم مجھو۔

تينيسوس اور پينتيسوي تمبر ميل مذكور متاع (بيويول كوفائده پہنچانے) كے حكم كانتمہ:

ایک متاع (بیو یول کوفائدہ پہنچانے) کا ذکر نمبر تینتیں میں آیا ہے اور ایک کا نمبر پنیتیں میں۔اب متاع کے بعض باتی اقسام بیان فرماتے ہیں: اورسب طلاق دی ہوئی عورتوں کے لئے کچھ کچھ فائدہ پہو نجانا (مسی درجہ میں مقررہ) قاعدہ کے مطابق (اوربی)مقرر ہوا ہے ان پر جو (شرک و كفرسے) پر ہيز كرتے ہيں (يعنى مسلمانوں پرخواہ بيمقرر ہونا وجوب کے درجہ میں ہو ما استحباب کے درجہ میں ) اس طرح حق تعالیٰ تمہارے (عمل کرنے کے ) لئے اسے احکام بیان فرماتے ہیں۔اس توقع پر کہتم (ان کو) سمجھو (اور عمل کرو)

تفسیر: نمبرتینتیس میں دوشم کی مطلقات کا بیان تھا، جن کو دخول سے پہلے طلاق ہو کی تھی ، ایک کوفائدہ پہنچا نا یہ تھا کہ جوڑا دیا، دوسری کوفائدہ پہنچانا بیتھا کہ آ دھامہر دیا، اب وہ طلاق والی رہ کئیں جن کو دخول کے بعد طلاق دی جائے۔توان میں جس کا مہر مقرر کیا گیا،اس کوفائدہ پہنچانا ہے کہ پورامہر دینا چاہئے اور جس کا مہر مقرر نہ کیا جائے اس کے لئے دخول كے بعدم مثل واجب ہے،جس كاذكر نمبر تينتيس كے شروع ميں ہوا ہے اور باقى سب اقسام ميں مستحب ہے۔

اوراگرمتاع سے مراد نفقہ لیا جائے توجس طلاق میں عدت ہے اس میں عدت گذرنے تک واجب ہے،خواہ طلاق رجعی ہویابائن۔اس طرح اس آیت کے عام الفاظ میں ساری صور تیں شامل ہیں،اور قاعدہ سے مرادیجی تفصیل ہوجائے گی اور ہرصورت کے وجوب اور استحباب کا فرق دوسرے دلائل سے ثابت کیا جائے گا۔ اور لفظ حقا کو واجب کے معنی میں نہیں لیں گے، بلکہ ثابت کے معنی میں لیں گے اور یہاں علی الزام کے لئے نہیں، بلکہ تاکید کے لئے ہوگا گودرجہ استخباب

فا كده: طلاق اور نكاح وغيره كے احكام ميں جگہ جگه اتقوا الله اور حدود الله اور سميع عليم اور عزيز حكيم اور بصير اور خبير اور هم الظالمون اور فقد ظلم نفسه وغيره كاآنا جوكه خالفت كى حالت مين وعيد يرقطعي دليل بين خبر دیتے ہیں کہ بیسب احکام شریعت میں مقصود اور واجب ہیں بطور مشورہ کے نہیں ہیں، جن میں نعوذ باللہ ممیں ترمیم وتبدیل کرنے کا اختیار حاصل ہو۔

اَلَمُ تَكُولِكَ الْكَانِينَ خَرَجُوا مِنَ دِيَارِهِمْ وَهُمْ الْوُفَّ حَنَى الْمَوْتِ وَقَالَ لَهُمُ اللهُ مُوثُولًا اللهُ ا

ترجمہ کیا بچھ کوان لوگوں کا قصہ تحقیق نہیں ہوا جو کہ اپنے گھروں سے نکل گئے تھے اور وہ لوگ ہزاروں میں تھے، موت سے بچنے کے لئے ،سواللہ تعالیٰ نے ان کے لئے فرمادیا کہ مرجاؤ، پھران کوچلا دیا بے شک اللہ تعالیٰ بڑافضل کرنے والے ہیں لوگوں پر،مگرا کٹر لوگ شکرنہیں کرتے۔

ربط:بور ( نیکی وجھلائی ) کے ابواب میں یہاں تک مختلف قتم کے پینینس احکام بیان کئے گئے ہیں۔ان میں سے بعض عبادتوں سے متعلق ہیں، گوسیاست کے من میں ہیں، جیسے قصاص اور روزہ اور جہاداور انفاق فی سبیل الله (الله کے راسته میں خرچ کرنا) اور حج اور شراب اور جوئے کاحرام ہونا۔ اور نماز وغیرہ اور بعض معاشرت سے متعلق ہیں، جیسے تیمول، نکاح ، دودھ پلانے اور طلاق وغیرہ کے احکام۔ اور بعض معاملات سے متعلق ہیں۔ جیسے ربا (سود) ودّین (قرض) وشہادت ورئن (گروی رکھنا) جو کہ سورت کے ختم کے قریب آئیں گے۔اوران سب کامقصوداصلی اللہ کی طرف توجہ ہے جیسا کہ چونتیبویں علم کے ممن میں بیان ہوا۔اور بیمعنی عبادتوں میں زیادہ صراحت کے ساتھ موجود ہیں۔اس کئے عبادات سے متعلق احکام زیادہ مقصود قرار یائے۔ اور پھر عبادتیں بھی دوطرح کی ہیں: ایک وہ جن کا تفع لازمی یعنی خاص اس کی ذات سے متعلق ہواور دوسرے وہ جن کا نفع متعدی یعنی دوسروں تک پہنچنے والا ہو۔اور دوسرا یعنی متعدی پہلے کے مقابلہ میں زیادہ نفع پہنچانے والا ہے۔اوران مذکورہ عبادتوں میں سے اس معنی میں دوعباد تیں زیادہ کامل اور قوی ہیں،جیسا كه ظاہر ہے۔ايك جہاد كەللىد كے راسته ميں نفس كوپيش كرنا ہے۔ دوسرے خير كے معامله ميں خرج كرنا يعنى الله كے راسته میں مال کا پیش کرنا ہے، اس لئے ان دومضمونوں کے بیان کا اہتمام اس سورت میں اور اسی طرح دوسرے مقامات پر بھی دوسرےمضامین کی بنسبت بہت زیادہ کیا گیا ہے، چنانچ گذشتہ آ بتول میں بھی متعددمواقع برمختلف عنوانات سے تمام احكام كے في في ميں بيان مواہے كه مرجكه تھيلے موے معلوم مول - جيسے ﴿ وَالصَّدِيرِيْنَ ﴾ سے ﴿ حِيْنَ الْبَاسِ ﴾ تك،اور ﴿ قَاتِلُوا فِي سَيِيلِ اللهِ ﴾ مِن اور ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُو الْقِتَالُ ﴾ ع ﴿ يَرْجُونَ رَحْمَتَ ﴾ تك من صراحت كے ساتھ اور ﴿ فِأَنْ خِفْتُمْ فَرِجَالًا ﴾ مِن ضمناً جہاد كا بيان ہوا ہے۔ اور ﴿ أَنَّى الْهَالَ ﴾ مِن اور ﴿ أَنْفِقُواْ فِیْ سَبِنیلِ ﴾ میں اور دوموقعوں پر ﴿ يَسْتَلُونَكَ مَا ذَا يُنفِقُونَ ﴾ میں انفاق كابيان ہوا ہے۔اى اجتمام كى وجه

آئندہ آ یوں میں بھی ان دونوں کا بیان پھر سے تفصیل کے ساتھ ہوا ہے۔ چنانچہ آیت ﴿ قَاتِلُوا فِیْ سَبِیْلِ اللّهِ ﴾ میں جو ذرا آگے آتی ہے، جہاد کا حکم صراحت کے ساتھ بیان ہوا ہے۔ اوراس کی تمہید کے لئے اس آیت ﴿ اَلَٰهُ تَوَ اِلْیَ اللّهِ اِللّهِ کَا اَلٰهِ بِنَ خَصَرُ جُو اَ ﴾ اوراس کی تکمیل کے لئے اس کے بعد آنے والی آیتیں ﴿ اَلَٰهُ تَوَ اِلْیَ اللّهُ اِللّهِ کَا اِللّهِ بِی بھی لائی گئی ہیں، جو ﴿ قَاتِلُوا ﴾ جن میں طالوت اور جالوت کا قصہ بیان ہوا ہے۔ اور آیت ﴿ مَنْ ذَا الّٰذِی یُفْرِضُ اللّهُ ﴾ میں جو ﴿ قَاتِلُوا ﴾ کے بعد آتی ہے۔ اور چارو تو کی ابتدا میں جو کہ مذکورہ بالاقصہ کے تم کے بعد ہیں، انفاق کی تاکیداورفضیات اوراس کے طاہری وباطنی آ داب وغیرہ مضامین کا بیان ہے۔ یہ آیات کے مضامین کے ربط کی تو جیہے۔ واللہ اعلم۔

### موت سے بھا گنے والول کا قصہ، قال پرابھارنے کے لئے:

(اے مخاطب!) کیا تمہیں ان لوگوں کے قصہ کی تحقیق نہیں ہوئی جوموت سے بچنے کے لئے اپنے گھروں سے نکل گئے تھے اوروہ لوگ ہزاروں میں تھے۔ سواللہ تعالیٰ نے ان کے لئے (حکم) فرمادیا کہ مرجاو (اوروہ سب مرکئے) پھر آھیں جلادیا، بیشک اللہ تعالیٰ لوگوں (کے حال) پر بڑافضل کرنے والے ہیں۔ مگرزیاوہ ترلوگ شکرنہیں کرتے۔

تفسیر: یہ بہلی امتوں میں سے کسی کا قصہ ہے، وہ کسی ایسے حادثہ سے بھا گے تھے جس میں موت کا اندیشہ تھا، مشہوریہ ہے کہ یہ بنی اسرائیل کی ایک جماعت تھی اور وہ لوگ طاعون یا جہاد سے گھرا کر بھا گے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے انہیں یہ حقیقت دکھادی کہ موت وحیات سب خدا کے قبضہ کقدرت میں ہیں۔ چنانچہ انہیں ایک دم سے موت آگئ ۔ پھر اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت کا ملہ سے اور مشہور یہ ہے کہ حضرت حزقیل علیہ السلام کی دعا کے بعد ان کو زندہ کردیا، تا کہ بلاسب موت اور بلاسب موت اور بلاسب حیات دونوں کا انہیں مشاہدہ ہوجائے۔

اور نظل سے میاتو بہی مراد ہے خواہ زندہ کرنایاان کاعقیدہ درست کردینااور میااس قصہ کاامت مجمد میرکوسنادینا مراد ہے، کیونکہ الی بات بتادینا جس سے عقیدہ اور عمل کی اصلاح ہو بلا شبہ بڑافضل ہے، چنانچہ بیقصہ اسی لئے سنایا گیا ہے کہ جہاد وغیرہ سے موت کے خوف کے سبب سے پسپانہ ہوں اور موت وحیات سب کوقبضہ کالہی میں سمجھیں۔

طاعون سيفرار:

جس طرح جہادہ بھا گناحرام ہے،ای طرح طاعون سے بھا گنا بھی حرام ہے۔

تناسخ کے وہم کو دفع کرنا اور بعض آیات میں تعارض کو دفع کرنا:

مرکرزندہ ہونے سے تناسخ (آواگون) کا شبہ نہ کیا جائے، کیونکہ شریعت میں جو پھھ آیا ہے اس کا مقصداس دعوی کو باطل کرنا ہے کہ گذشتہ زندگی کی جزاوسزا کی غرض سے موت کے بعد دوسرابدن دیا جائے اور یہاں دوسری زندگی جزاوسزا

کی غرض سے نہیں تھی ،اور سنح کی صورت میں در میان میں موت کی مداخلت نہیں ہوتی ،اس لئے اس پرشبہیں ہوسکتا۔
اور بیدوسری زندگی ان آیات کے بھی خلاف نہیں ہے، جن سے معلوم ہوتا ہے کہ مرنے کے بعد قیامت سے پہلے دنیا
میں آنانہیں ہوتا ، کیونکہ ان آیات میں عاوت کی نفی مقصود ہے۔اور بیر حیات خرق عادت کے طور پر بھی بھی واقع ہوئی ہے،
لہذا کوئی تعارض نہیں۔

### وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ وَاعْلَمُوْ آنَ اللهَ سَبِيعُ عَلِيْرُ

ترجمہ: اوراللہ کی راہ میں قبال کرواور یقین رکھواس بات کا کہ اللہ تعالی خوب سننے والے اور جانے والے ہیں۔

رابط: آگے اس تمہید سے جو مقصود تھااس کی تصری فر ماتے ہیں۔ اورا گرچہ یہ مقصود پہلے بھی چند جگہ آچکا ہے، کین ہر
موقع کی غرض جدا ہے۔ چنانچہ ﴿ وَفَا تِلْوَا فِیْ سَبِیْلِ اللّهِ الّذِینَ یُقَا یَتْلُونَ کُمْ ﴾ میں خاص حرم اوراحرام میں قبال
جائز ہونے کا شہدور کرنا مقصود تھا، اور ﴿ کُیْتِ عَکنِکُوالْقِتَالُ ﴾ میں قبال کی فرضیت بیان کرنا مقصود تھا، اور یہاں سیاق
وسباق کے قرینہ سے ابھارنا اور ہمت افزائی کرنا مقصود ہے۔ اس طرح اس میں اور دوسرے مقامات میں فرق ظاہر ہے۔

وسباق کے قرینہ سے ابھارنا اور ہمت افزائی کرنا مقصود ہے۔ اس طرح اس میں اور دوسرے مقامات میں فرق ظاہر ہے۔

وسباق کے قرینہ سے ابھارنا اور ہمت افزائی کرنا مقصود ہے۔ اس طرح اس میں اور دوسرے مقامات میں فرق ظاہر ہے۔

وسباق کے قرینہ سے ابھارنا اور ہمت افزائی کرنا مقصود ہے۔ اس طرح اس میں اور دوسرے مقامات میں فرق طاہر ہے۔

وسباق کے قرینہ سے ابھارنا اور ہمت افزائی کرنا مقصود ہے۔ اس طرح اس میں اور دوسرے مقامات میں فرق طاہم ہے۔

#### قال يرابھارنا:

(اس قصہ میں غور کرو) اور اللہ کی راہ میں قبال کروا وراس بات کا یقین رکھو کہ اللہ تعالیٰ خوب سننے والے اور خوب جاننے والے ہیں (جہاد کرنے والوں اور نہ کرنے والوں کی باتیں سنتے ہیں اور ہرا کیک کی نیت جانتے ہیں، اور سب کو مناسب جزادیں گے)

مَنْ ذَا الَّذِي يُقُرِضُ اللهُ قَرْضًا حَسَنًا فَيُضْعِفَهُ لَهُ أَضْعَافًا كَثِيْرَةً م وَاللهُ يَقْبِضُ وَيَبْضُطُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴿

ترجمہ: کون شخص ہے جواللہ تعالیٰ کو قرض دے اجھے طور پر قرض دینا، پھر اللہ تعالیٰ اس کو بردھا کر بہت ہے جھے کردیوے اور اللہ کی کرتے ہیں اور قراخی کرتے ہیں اور تم اس کی طرف لے جائے جاؤگے۔ کردیوے اور اللہ کی کرتے ہیں اور فراخی کرتے ہیں اور تم اس کی طرف لے جائے ہیں اور اگر چہ انفاق کا بیان او پر بھی آچکا دیط: جہاد ہیں جان پیش کرنے کے ساتھ مال خرج کرنے کا بیان فرماتے ہیں اور اگر چہ انفاق کا بیان او پر بھی آچکا ہے اور آگے بھی آئے گا کہ بین ہرمقام پر بیان کا مقصود جداگا نہ ہے جو معمولی غور وفکر سے معلوم ہوسکتا ہے۔

خیرو بھلائی کے کاموں میں (جہادوغیرہ میں) خرج کرنے کی ترغیب:

کون ہے (ایما) جواللہ تعالیٰ کوقرض دے۔ اچھے طور پرقرض دینا (یعنی اخلاص کے ساتھ) پھر اللہ تعالیٰ اس (قرض

کے ثواب) کو بڑھا کر بہت سے حصے کردے اور (اس کا اندیشہ مت کرو کہ خرچ کرنے سے مال کم ہوجائے گا، کیونکہ بیتو (اللہ بی کے بقیدیں کے بیٹ اور (وہی) فراخی کرتے ہیں (خرچ کرنے نہ کرنے پراس کی اصلی بنیاد نہیں ہے) اور تم اس کی طرف (مرنے کے بعد) لے جائے جاؤگے (سواس وقت نیک کام میں خرچ کرنے کی جزااور واجب موقع پرخرچ نہ کرنے کی سرزاتمہیں ملے گی)

تفسیر: قرض مجازاً کہد دیا ورنہ سب کھاللہ ہی کی ملکیت ہے۔ مطلب سے کہ جیسے قرض کاعوض ضرور دیا جاتا ہے، اس طرح تمہارے انفاق کاعوض ضرور ملے گا۔ اور بردھانے کابیان ایک حدیث میں اس طرح آیا ہے کہ اگر اللہ کی راہ میں ایک مخرہ ( مجبور ) خرج کیا جائے تو اللہ تعالی اس کو اتنا بردھاتے ہیں کہ وہ احد پہاڑ سے برا ہوجا تا ہے۔ اور ہرخض جانتا ہے کہ اگر احد پہاڑ کے نکڑے خرما کے برابر کئے جائیں تو بیٹار ہوں گے۔ اس طرح اس حباب کو بردھانے کی حدسات سوتک نہیں رہی۔ اور شان نزول سے بھی یہی بات معلوم ہوتی ہے۔ چنا نچہ حدیث میں ہے کہ جب وہ سات سووالی آیت نازل ہوئی تو پیغیمر میل نے دعا فرمائی کہا ہے میرے رب! میری امت کو اور زیادہ و بیخے ۔ تب یہ آیت نازل ہوئی۔ لباب انتول میں ابن حری امن کو حضرت ابن عرضی روایت سے قبل کیا ہے۔

اَكُوْ تَرَالِى الْهَلَامِنُ بَنِيَّ إِسْرَاءِ يُلَ مِنْ بَعُلِ مُؤلِكِم إِذْ قَالُوَالِنَبِيِّ لَهُمُ ابْعَتْ لَنَا مَلِكًا ثُمَّ يَتِلُ فِي سَبِيلِ اللهِ قَالَ هَلْ عَسَيْتُمْ إِنْ كُتِبَ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ اللَّهِ قَالَوا قَالُوا وَمَا لَنَا آلَا لَا نُقَاتِل فِي سَبِيلِ اللهِ وَقَلْ الخُرِجْنَامِنْ دِيَارِنَ وَابْنَا إِنَا فَلَتَا كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقِتَالُ تَوَلَوْا إِلَا قَلِيلًا مِنْهُمْ وَاللهُ عَلِيمٌ بِالظّلِمِينَ وَ

ترجمہ: کیا بچھ کو بنی اسرائیل کی جماعت کا قصہ جوموی علیہ السلام کے بعد ہوائے تحقیق نہیں ہوا، جبکہ ان لوگوں نے
اپ ایک پیغیبر سے کہا کہ ہمارے لئے ایک بادشاہ مقرر کرد یجئے کہ ہم اللّٰد کی راہ میں قال کریں، ان پیغیبر نے فرمایا کہ کیا یہ
اختال ہے کہ اگرتم کو جہاد کا حکم دیا جاوے کہ تم جہاد نہ کرو۔وہ لوگ کہ ہمارے واسطے ایسا کون سبب ہوگا کہ ہم الله
کی راہ میں جہاد نہ کریں، حالانکہ ہم اپنی بستیوں اور اپنے فرزندوں سے بھی جدا کردیئے گئے۔ پھر جب ان لوگوں کو جہاد کا حکم ہواتو باستناء ایک قلیل مقدار کے سب پھر گئے۔اور اللّٰہ تعالیٰ ظالموں کو خوب جانے ہیں۔

ربط:اس مقام میں زیادہ مقصور قبال کی ترغیب ہے۔اوپر کا قصداس کی تمہید ہے اور انفاق کا مضمون اس کی تائید میں ہے،آ کے طالوت و جالوت کا قصداس کی تاکید ہے۔

طالوت وجالوت كاواقعه:

اے مخاطب! کیا تمہیں بی اسرائیل کی جماعت کے قصد کی تحقیق نہیں ہوئی؟ جوموی علیہ السلام کے بعد ہوا ہے (

جس سے پہلے ان پر جالوت کا فرغالب آ چکا تھا اور اس نے ان کے کی صوبے دبالئے تھے) جب کہ ان لوگوں نے اپنے ایک پیغیبر سے کہا کہ ہمارے لئے ایک بادشاہ مقرر کرد یجئے کہ ہم (اس کے ساتھ ہوکر) اللہ کی راہ میں (جالوت سے) قال کریں (ان پیغیبر نے) فرمایا کہ کیا ہے احتال ہے کہ اگر تہمیں جہاد کا تھم دیا جائے تو تم (اس وقت) جہاد نہ کرو؟ وہ لوگ کہ ہمارے واسطے ایک کوئی وجہ ہوگی کہ ہم اللہ کی راہ میں جہاد نہ کریں، حالانکہ (جہاد کے لئے ایک اور محرک بھی ہے، وہ ہیک کہ ہمارے واسطے ایک کوئی وجہ ہوگی کہ ہم اللہ کی راہ میں جہاد نہ کریں، حالانکہ (جہاد کے لئے ایک اور محرک بھی ہو اس کے ہو کہ ہمیں (ان کا فروں کے ہاتھوں) اپنی بستیوں اور اپنے فرزندوں سے بھی جدا کردیا گیا ہے ( کیونکہ ان کی بعض بستیاں بھی ان کا فروں نے دبالی تھیں اور ان کی اولا دکو بھی قید کر کے لے گئے تھی کھر جب ان لوگوں کو جہاد کا محرل ہونے کا اور ان لوگوں کے ہوا تی تھوڑی تعداد کے سوا (باقی ) سب پھر گئے (جیسا کہ آ کے جہاد کی غرض سے بادشاہ مقرر ہونے کا اور ان لوگوں کے پھر جانے کا تفصیل سے بیان آتا ہے ) اور اللہ تعالیٰ ظالموں کو (یعنی نافر مانی کرنے والوں کو ) خوب جانے ہیں (سب کو مناسب سزادیں گے)

فائدہ:اس زمانہ میں بنی اسرائیل نے حق تعالیٰ کے احکام کوچھوڑ دیا تھا، کفار عمالقہ ان پرمسلط کردیئے گئے،اس وقت ان لوگوں کواصلاح کی فکر ہوئی،ان کا نام شمویل مشہور ہے۔

وَقَالَ لَهُمْ نَبِيْهُمْ إِنَّ اللهُ قَدْ بَعَثَ لَكُوْطَالُوْتَ مَلِكًا ، قَالُوْ آ أَنْ يَكُونُ لَهُ الْمُلُكُ عَلَيْنَا وَنَحْنُ آحَقُ بِالْمُلُكِ مِنْهُ وَلَوْيُؤْتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ ، قَالَ إِنَّ اللهُ اصْطَفْمَهُ عَلَيْكُو وَزَادَهُ وَنَحْنُ آحَقُ بِالْمُلُكِ مِنْهُ وَلَوْيُؤْتَ سَعَةً مِّنَ الْمَالِ ، قَالَ إِنَّ اللهُ اصْطَفْمَهُ عَلَيْكُو وَزَادَهُ بَسُطَةً فِي الْمُعْ فِي الْمُعْ عَلِيْمً ﴿ وَاللهُ يُؤْتِي مُلْكَ مَنْ يَشَاءُ وَ وَاللهُ وَالسِمَ عَلِيْمً ﴿ وَاللهُ وَالسِمَ عَلِيْمً ﴿ وَاللهُ يَوْنِ مُلْكَ اللهُ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَالسِمَ عَلِيْمً ﴿

ترجمہ: اوران لوگوں سے ان کے پینجمر نے فر مایا کہ اللہ تعالیٰ نے تم پر طالوت کو باوشاہ مقرر فر مایا۔ کہنے لگے کہ ان کو ہم پر حکمرانی کا کیسے قق میں اور ان کو تو پچھے مالی وسعت پر حکمرانی کا کیسے قق میں اور ان کو تو پچھے مالی وسعت بھی نہیں دی گئی۔ ان پینجمر نے فر مایا کہ اللہ تعالیٰ نے تمہار ہے مقابلہ میں ان کو منتخب فر مایا ہے اور علم اور جسامت میں اس کو زیادتی دی ہے ، اور اللہ تعالیٰ اپنا ملک جس کو جا ہیں دیں۔ اور اللہ تعالیٰ وسعت دینے والے ہیں ، جانے والے ہیں۔ باقی قصہ:

اوران لوگوں سے ان کے پیغمبر نے فرمایا کہ اللہ تعالی نے تم پرطالوت کو بادشاہ مقرر فرمایا ہے۔ کہنے گئے: ان کوہم پر حکمرانی کاحق کیسے حاصل ہوسکتا ہے؟ حالانکہ ان کی بہ نسبت ہم حکمرانی کے زیادہ مستحق ہیں اور انہیں کچھ مالی وسعت بھی نہیں دی گئی (کیونکہ طالوت غریب آدمی ہے ) ان پیغمبر نے (جواب میں) فرمایا کہ (اول تو) اللہ تعالی نے تمہارے مقابلہ میں ان کونتی فرمایا ہے (اور انتخاب کی مصلحتوں کو اللہ تعالی خوب جانتے ہیں) اور (دوئرے) علم (سیاست) اور جمامت میں ان کونتی دی ہے (اور بادشاہ ہونے کے لئے اس علم کی زیادہ ضرورت ہے، تا کہ ملکی انتظام پر قادر ہواور جمامت بھی

اس معنی میں مناسب ہے کہ موافق اور مخالف کے دل میں وقعت و ہیبت ہو )اور (تیسرے)اللّہ تعالیٰ (مالک الملک ہیں) اپنا ملک جس کو چاہیں دیں (ان سے سوال کاحق نہیں رکھتا) اور (چوتھے)اللّٰہ تعالیٰ وسعت دینے والے ہیں (ان کو مال دیدینا کیا مشکل ہے جس کے اعتبار سے تم کوشبہ ہے اور ) جانے والے ہیں (کے سلطنت کی لیافت کون رکھتاہے)

وَقَالَ لَهُمْ نَابِيُهُمُ إِنَّ ايَةَ مُلْكِمَ أَنْ يَاْنِيكُو التَّابُونُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِّنْ رَبِكُمُ وَبَعْ وَالْ هُرُونَ تَغْيِلُهُ الْمَكَالِكَةُ وَقَالَ فَا لَا يَهَ وَالْ هُرُونَ تَغْيِلُهُ الْمَكَالِكَةُ وَقَالُ فَا لَا يَهَ لَا يَكَ لَا يَهَ وَالْ هُرُونَ تَغْيِلُهُ الْمَكَالِكَةُ وَقَالُ فَا لَا يَكَ لَا يَكَ لَا يَكَ لَا يَكَ لَا يَكُولُونَ عَنْهُ الْمَكَالِلِكَةُ وَقَالُ لَا يَكُولُونَ عَنْهُ وَمِنِينَ فَي ذَلِكَ لَا يَكَ لَا يَكُولُونَ عَنْهُ وَمُولِينَ فَي وَاللَّهُ الْمُكَالِلُهُ مُنْ وَمِنِينَ فَي اللَّهُ مُنْ وَمِنِينَ فَي اللَّهُ الْمُكَالِقُ مَا اللَّهُ مِنْ وَمِنْ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللل

ترجمہ: اوران سے ان کے پیغیبر نے فرمایا کہ ان کے بادشاہ ہونے کی بیعلامت ہے کہ تہہارے پاس وہ صندوق آ جاوے گا جس میں تسکین کی چیز ہے تہہارے رب کی طرف سے اور کچھ بچی ہوئی چیزیں ہیں جن کو حضرت موکی و حضرت ہارون چھوڑ گئے ہیں، اس صندوق کوفرشتے لے آویں گے۔ اس میں تم لوگوں کے واسطے پوری نشانی ہے اگر تم یقین کرنے والے ہو۔

# باقی قصہ:

بقیہ: اور (جب ان لوگوں نے پیغیبرسے بیدرخواست کی کہ اگر ہم ان کے اللہ کی جانب سے ہونے کی کسی ظاہری جست کا بھی مشاہدہ کرلیں تو اور زیادہ اطمینان ہوجائے (اس وقت) ان سے ان کے پیغیبر نے فرمایا کہ ان کے (اللہ کی جانب سے) بادشاہ مقررہونے کی بیعلامت ہے کہ تہمارے پاس وہ صندوق (بغیر تمہارے لائے ہوئے) آجائے گاجس میں تہمارے دب کی طرف سے تسکین (اور برکت) کی چیز ہے (یعنی تو رات اور تو رات کا اللہ کی جانب سے ہونا ظاہر ہے) اور پھی بی ہوئی چیزیں ہیں جن کو حضرت موکی اور حضرت ہارون علیماالسلام چھوڑ گئے ہیں (یعنی ان حضرات کے پھی ملبوسات وغیرہ غرض) اس صندوق کو فرشتے لے آئیں گے۔ اس (طرح صندوق کے آجائے) میں تم لوگوں کے واسط پوری نشانی ہے، اگر تم یفین کرنے والے ہو۔

تفسیر: اس صندوق میں تبرکات تھے۔ جب جالوت بنی اسرائیل پرغالب آیا تھا تو وہ یہ صندوق بھی لے گیا تھا۔ جب اللہ کواس صندوق کا بنی اسرائیل کا پہونچا نامنظور ہوا تو بیا نظام کیا کہ وہ لوگ جہاں اس صندوق کور کھتے وہاں ہی سخت سخت بلائیں نازل ہونے لگتیں۔ آخر ان لوگوں نے اس کو ایک گاڑی میں رکھ کر بیلوں کو ہا تک دیا اور فرشتے اس کو یہاں پہنچا گئے۔ جس سے بنی اسرائیل کو بردی خوشی ہوئی اور طالوت بادشاہ شلیم کر لئے گئے۔

فَكُتُنَا فَصَلَ طَالُونَ بِالْجُنُودِ ۚ قَالَ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيْكُمْ بِنَهَرٍ فَمَنْ شَرِبَمِنْهُ

قَكَيْسَ مِنِي ، وَمَن لَنْ يَظْعُمْهُ فَإِنَّهُ مِنِي إِلاَّ مَنِ اغْتَرَفَ عُرُفَةً بِيَدِه ، فَشَرِبُوامِنْهُ اللَّ وَلِيَ مِنْ وَمَن لَنْ يَظْعُمُهُ فَإِنَّا مَنُوامَعَه ، قَالُوا لَاطَاقَةَ لَنَا الْيَوْمَ بِجَالُوْتَ وَجُنُوْدِه ، قَالَ اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ عَلَيْكَةٍ عَلَيْكَةٍ عَلَيْكَةٍ عَلَيْكَةٍ عَلَيْكَةٍ فَلَيْكَةٍ عَلَيْكَةً وَلِيْكَةٍ عَلَيْكَةً وَعَلَيْكَ فِعَةً وَلِيْكَةً وَلِيْكَةً عَلَيْكَةً وَعَلَيْكَ فِعَةً وَلِيْكَةً وَلِيْكَةً وَلِيْكَةً وَلِيْكَةً وَلِيْكَةً وَلَيْكَةً وَلَيْكَةً وَلَيْكَةً وَلَيْكَةً وَلَيْكَةً وَلَيْكَةً وَلَيْكَةً وَلَيْكَةً وَلَيْكَةً وَلَا اللّهُ مَعَ الطّيرِينَ ﴿ وَاللّهِ مِنْ اللّهُ مَعَ الطّيرِينَ ﴿ وَاللّهُ مَعَ الطّيرِينَ ﴿ وَاللّهُ مَعَ الطّيرِينَ ﴿ وَاللّهِ مَعَ الطّيرِينَ ﴿ وَاللّهُ مَعَ الطّيرِينَ ﴿ وَاللّهِ مَعَ الطّيرِينَ ﴿ وَاللّهُ مَعَ الطّيرِينَ وَاللّهُ مَعَ الطّيرِينَ فَيْ اللّهُ مَا اللّهُ مُعَالِعُهُ اللّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللل

ترجمہ: پھر جب طالوت فوجوں کو لے کر چلے تو انھوں نے کہا کہ تن تعالیٰ تمہاراامتحان کریں گے ایک نہر سے، جو شخص اس سے پانی ہوے گا وہ تو میرے ساتھیوں میں ہیں، اور جواس کوزبان پر بھی ندر کھے وہ میرے ساتھیوں میں سے ہے، لیکن جو خص اپنے ہاتھ سے ایک چلو بھر لے سوسب نے اس سے پینا شروع کر دیا، گرتھوڑے سے آ دمیوں نے ان میں سے ۔ سو جب طالوت اور جو مؤمنین ان کے ہمراہ تھے نہر سے پاراتر گئے، کہنے لگے کہ آج تو ہم میں جالوت اور اس کے مراہ تھے نہر سے پاراتر گئے، کہنے لگے کہ آج تو ہم میں جالوت اور اس کے کشکر سے مقابلہ کی طاقت نہیں معلوم ہوتی ۔ ایسے لوگ جن کو یہ خیال تھا کہ وہ اللہ تعالیٰ کے روبر و پیش ہونے والے ہیں کہنے لگے کہ کھڑت سے بہت ہی چھوٹی جھوٹی جماعتیں بردی بردی جماعتوں پر خدا کے حکم سے غالب آگئی ہیں ۔ اور اللہ تعالیٰ استقلال والوں کا ساتھ دیتے ہیں ۔

# مزيدباقی قصه:

بقید: پھر جب(بی اسرائیل نے طالوت کو بادشاہ تسلیم کرلیا اور لوگ جالوت کے مقابلہ کے لئے جمع ہو گئے اور)
طالوت فوجوں کو لے کر (اپ مقام لیمنی بیت المقدس سے عمالقہ کی طرف) چلے تو انھوں نے (اپ ہم مراہ چلے والے پیمبر کی وی کے ذریعہ دریافت کر کے ساتھیوں سے ) کہا کہ ق تعالیٰ ( ثابت قدمی اور عدم ثابت قدمی میں ) ایک نہر کے ذریعہ تمہارا امتحان کریں گے (جوراہ میں آئے گی اور تفکی کی شدت کے وقت اس پر سے گذرو گے ) تو جو تحض اس سے ذریعہ تمہارا امتحان کریں گے ( جوراہ میں آئے گی اور تفکی کی شدت کے وقت اس پر بھی ندر کھے ( اور اصل تھم یہی ہے ) وہ میرے ساتھیوں میں سے ہے ، لیکن جو تحض اپ ہم تھی اور جو اس کو زبان پر بھی ندر کھے ( اور اصل تھم یہی ہے ) وہ میرے ساتھیوں میں سے ہے۔ نموش وہ نہر راستہ میں آئی ۔ پیاس کی شدت تھی ) سوسب نے اس سے (بتحاشہ ) پینا شروع کر دیا، مگر ان میں سے تھوڑ ہے ہے آ دمیوں نے ( احتیاط کی ، کس نے بالکل نہ بیا ہوگا کی ویکھا کہ تھوڑ ہے ہے آ دمی رہ گئی اس وجب طالوت اور ان کے ہمراہ ایمان لانے والے نہر سے پارائر گئے ( اورائی جُرح کو دیکھا کہ تھوڑ ہے ہے آ دمی رہ گئی اس وجب طالوت اور ان کے ہمراہ ایمان لانے آئ تو رہارا جمع انتا کم ہے کہ اس حالت ہے ، ہم میں جالوت اور اس کے لئکر کے مقابلہ کی طاقت معلوم نہیں ہوتی ( یہ متن کر ) ایسے لوگ جن کو بی خوان جو ٹی جو ٹی جا عیں اللہ کے تھم سے بردی بڑی جربی جا عوں پر عالب آئی ہیں رائے گئی ہیں ۔ کہت کی چھوٹی چھوٹی چھوٹی جھوٹی جھوٹی

(اصل چیزاستقلال ہے) اور اللہ تعالی استقلال والوں کا ساتھ دیتے ہیں۔

#### امتحان میں حکمت:

اس امتحان کی تھکست اور تو جیہ احقر کے ذوق میں بیمعلوم ہوتی ہے کہ ایسے مواقع پر جوش وخروش میں بھیٹر اور از دھام تو بہت ہو جایا کرتا ہے، لیکن وقت پر جمنے والے کم ہوتے ہیں۔ اور اس وقت لوگوں کا پیٹھ بھیر کر بھاگ کھڑا ہو تا باقی لوگوں کے بھی پاؤں اکھاڑ دیتا ہے۔ اللہ تعالیٰ کا ایسے لوگوں کا علاحدہ کرنا منظور تھا۔ اس کا بیا متحان مقرر کیا گیا جو کہ نہایت ہی مناسب ہے، کیونکہ قبال میں ثابت قدمی اور جفائش ہوتی ہوتی ہے تو بیاس کی شدت کے وقت بغیر کوشش کے پانی ملنے پر صنبط کرنا استقلال کی ، اور اندھ باؤلوں کی طرح ٹوٹ پڑتا ہے استقلال کی دلیل ہے۔ آگے خرق عادت ہے کہ زیادہ پانی چنے والے غیبی طور پر بھی زیادہ ہے کار ہوگئے۔ جسیا کہ روح المعانی میں این ابی حاتم کی سند سے حضرت ابن عباس رضی پینے والے غیبی طور پر بھی زیادہ ہے کار ہوگئے۔ جسیا کہ روح المعانی میں ابن ابی حاتم کی سند سے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہا سے روایت ہے ، اور اس قصہ میں جن احوال واقوال کا ذکر ہے ، ان سے معلوم ہوتا ہے کہ ان میں تین قتم کے لوگ تھے: (۱) ناقص ایمان والے جو امتحان میں پورے نہ اترے ، گر ان کو اپنی تعداد کی کی کا کر ہوئی (س) اور اکمل جن کو یہ بھی فکن نہیں ہوئی۔

وَلَتُنَا بَرَئُ وَالِجَالُونَ وَجُنُودِم قَالُوا رَبَّنَا آفِرِهُ عَلَيْنَا صَبُرًا وَثَبِّتُ آقُلَا مَنَا وَانْصُرُنَا عَلَيْ الْقَوْمِ الْحَالُونَ وَجُنُودِم قَالُوا رَبَّنَا آفِرِهُ عَلَيْنَا صَبُرًا وَثَبِّتُ آقُلَا مَنَا وَانْصُرُنَا عَلَى الْقَوْمِ الْحَالِيَةِ فَي الْقَوْمِ الْحَالِينَ قُ

ترجمہ:اور جب طالوت اوراس کی فوجوں کے سامنے میدان میں آئے تو کہنے گئے کہ اے ہمارے پروردگار! ہم پر استقلال نازل فرما ہے اور ہمارے قدم جمائے رکھئے اور ہم کواس کا فرقوم پرغالب کیجئے۔

### ابھی قصہ چل رہاہے:

اور جب (عمالقہ کے ملک میں پہنچاور) جالوت اور اس کی فوجوں کے سامنے میدان میں آئے تو (وعامیں حق تعالیٰ سے) کہنے لگے کہ اے ہمارے پروردگار! ہم پر (لیعنی ہمارے قلوب پر) استقلال (غیب سے) نازل فرمائے اور (مقابلہ کے وقت) ہمیں ٹابت قدم رکھئے اور ہمیں اس کا فرقوم پرغالب سے بچئے۔

فا کدہ:اس دعا کی ترتیب بڑی پاکیزہ ہے کہ غلبہ کے لئے چونکہ ثابت قدمی کی ضرورت ہے اس لئے پہلے اس کی دعا کی اور ثابت قدم رہنے کا مدار دل کی مضبوطی پر ہے،اس لئے اس سے پہلے قلوب کے استقلال کی دعا کی۔

فَهَزَمُوْهُمُ بِإِذْنِ اللهِ لَمْ وَقَتَلَ دَاؤُدُ جَالُوْتَ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكَ وَ الْحِكْمَةَ وَ

عَلَّمَةُ مِمَّا يَشَاءُ وَلَوْلا دَفْعُ اللهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَغْضِ لَفَسَدَتِ الْأَرْضُ وَلَكِنَّ اللهَ دُوْ فَضْلِل عَلَى الْعَلَمِينِينَ ﴿

تر جمہ: پھرطالوت والوں نے جالوت والوں کوخدا تعالی کے حکم سے شکست دیدی، اور داؤد نے جالوت کوتل کرڈالا اوران کواللہ تعالیٰ نے سلطنت اور حکمت عطافر مائی، اور بھی جو جومنظور ہواان کوتعلیم فر مایا۔اورا گریہ بات نہ ہوتی کہ اللہ تعالی بعضے آدمیوں کو بعضوں کے ذریعہ سے دفع کرتے رہا کرتے ہیں تو سرز مین فساد سے پُر ہوجاتی ، کیکن اللہ تعالی بڑے فضل والے ہیں، جہاں والوں پر۔

#### واقعهكاانجام:

پھراللہ کے مسلم سے طالوت والوں نے جالوت والوں کو شکست دیدی اور داؤد علیہ السلام نے (جو کہ اس وقت طالوت کے شکر میں تھے، اور اس وقت تک نبوت وغیرہ نہ کی تھی) جالوت کو آل کرڈ الا (اور کامیاب وفتیاب والیس ہوئے) اور (اس کے بعد) ان کو (لینی واؤد علیہ السلام کو) اللہ تعالی نے سلطنت اور حکمت (کہ یہاں نبوت سے عبارت ہے) عطافر مائی۔ اور بھی جو کچھ منظور ہوا سکھایا (جیسے بغیر آلات و پر ذوں کے زرہ بنانا اور جانوروں کی بولی سجھنا وغیرہ ۔ آگے اس واقعہ کی مصلحت عامہ بیان فرماتے ہیں) اور اگریہ بات نہ ہوتی کہ اللہ تعالی بعض لوگوں کو (جو کہ مفسد اور فسادی ہوں) بعض لوگوں کے ذریعہ (جو کہ اصلاح پیند ہوں۔ وقافوقاً) دفع کرتے رہا کرتے ہیں (یعنی اگر مصلحین کو مفسدین پرغالب نہ کو قاصلاح فرماتے رہے) تو زمین (تمام تر) فساد سے بھر جاتی ، لیکن اللہ تعالی دنیا والوں پر برافضل کرنے والے ہیں (اس لئے وقافوقاً اصلاح فرماتے رہے ہیں)

فائدہ(۱):اور بھی اس کابرعکس جوہوجا تا ہے اس میں کچھ دوسری مسلحتیں ہوتی ہیں،کین اصلی مقصودا ہل حق کاغلبہ وتا ہے۔ ہے۔ چنانچہ آخر میں انجام اسی پرقر ارپاتا ہے۔جیسا کہ حدیث اور مشاہدہ دونوں شاہد ہیں۔ ملحوظہ:اس قصہ پرعیسائیوں نے پچھ شبہات کا ظہار کیا ہے،ان کا جواب شبہات کی تقریر سے سینے سیر حقانی میں ندکورہے۔

# تِلْكَ اللَّهُ اللهِ نَتْلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحِقِّ وَإِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ٣

ترجمہ: بیاللہ تعالیٰ کی آیتیں ہیں جو بھے گھے طور پڑم تم کو پڑھ پڑھ کرسناتے ہیں۔اور آپ بلاشہ پنج بروں میں سے ہیں۔
ربط: چونکہ قرآن کے اعظم مقاصد میں نبوت مجمر بیکا اثبات بھی ہے۔اس لئے اکثر جس جگہ کسی مضمون کے ساتھ
مناسبت ہونے سے موقع ہوتا ہے، وہاں اس کو وہرایا جاتا ہے، چنا نچیاس مقام پراس قصہ کی سے خبراس طرح دیتا کہ نہ آپ
نے کہیں پڑھا، نہ کی سے سنا، نہ آپ نے دیکھا، مجزہ ہونے کی وجہ سے نبوت کے دعوے کے سچا ہونے کی صریح دلیل
ہے۔اس لئے اس آیت میں رسول اللہ میں اللہ علیہ کے نبوت پراستدلال فرماتے ہیں۔

#### نبوت محديد براستدلال:

یہ (آیتیں جن میں اس قصہ کا ذکر ہوا) اللہ تعالیٰ کی آیتیں ہیں، جوہم تہہیں سیح صیح پڑھ کرسناتے ہیں اور (اس سے ٹابت ہوتا ہے کہ) آپ بلاشبہ پیغمبروں میں سے ہیں۔

تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلَا بَعْضِ مَ مِنْهُمْ مَّنَ كَلَّمَ اللهُ وَرَفَعَ بَعْضَهُمُ دَرَجْتٍ وَاتَيْنَا عِيْسَى ابْنَ مَرْيَمَ الْبَيِّنْتِ وَابَيْنَ لَهُ بِرُوْجِ الْقُلُسِ وَلَوْ شَآءَ اللهُ مَا اقْتَتَلَ اللهُ مَا اقْتَتَلَ اللهُ مَا اقْتَتَلَ اللهُ مَا الله مَا ال

ترجمہ: بید حضرات مرسلین ایسے ہیں کہ ہم نے ان میں سے بعضوں کو بعضوں پر فوقیت بخشی ہے، بعضان میں وہ ہیں جن سے اللہ تعالیٰ ہم کلام ہوئے ہیں اور بعضوں کو ان میں بہت سے درجوں میں سر فراز کیا۔ اور ہم نے حضرت عیسیٰ ابن مریم کو کھلے کھلے دلائل عطافر مائے اور ہم نے ان کی تائیدروح القدس سے فرمائی، اورا گراللہ تعالیٰ کو منظور ہوتا تو جولوگ ان کے بعد ہوئے ہیں باہم قتل وقال نہ کرتے، بعد اس کے کہ ان کے پاس دلائل پہنچ کھے تھے، ولیکن وہ لوگ باہم مختلف ہوئے، سوان میں کوئی تو ایمان لا یا اور کوئی کا فرر ہا۔ اورا گراللہ تعالیٰ کو منظور ہوتا تو وہ لوگ باہم قتل وقال نہ کرتے ، لیکن اللہ تعالیٰ جوچا ہے ہیں وہ کی کرتے ہیں۔

ربط: گذشتہ آیت میں بالاجمال پنجبروں کا ذکر آیا ہے، اب اس آیت میں ان میں سے بعض حضرات کے احوال وکمالات کی تفور ٹی تفصیل ذکر کرتے ہیں، اور اس تذکرہ کے ضمن میں ان کی امتوں کی ایک خاص حالت کا تذکرہ فرماتے ہیں، اور اس خاص حالت کے پائے جانے میں کیا حکمت وصلحت ہے اس کی طرف اشارہ کرتے ہیں۔

# بعض انبیاء اوران کی امتوں کے احوال کی تفصیل:

یہ حفرات مرسلین (جن کا ذکر ابھی: ﴿ لِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِيْنَ ﴾ میں آیا ہے) ایسے ہیں کہ ہم نے ان میں سے بعض کو بعض پر فوقیت بخشی ہے (مثلاً) ان میں بعض وہ ہیں جن سے اللہ تعالی نے (فرشتہ کے واسطہ کے بغیر) کلام کیا ہے (مرادمویٰ علیہ السلام ہیں) اور ان میں سے بعض کو بہت سے در جوں میں (اعلی مقام سے) سر فراز کیا، اور ہم نے حضرت عیلی بن مریم علیہ السلام کو کھلے کھلے دلائل (یعنی مجزات) عطافر مائے، اور ہم نے ان کی تائیدروح القدس (یعنی جرئیل علیہ السلام) سے فرمائی (کہ ہر وقت یہود سے ان کی حفاظت کرنے کے لئے ساتھ در ہے تھے) اور اگر اللہ تعالی کو منظور ہوتا تو (امت کے) جو لوگ اُن (پنج بروں) کے بعد ہوئے ہیں (کہی دین میں اختلاف کرکے) باہم قبل وقبال نہ تو (امت کے) جو لوگ اُن (پنج بروں) کے بعد ہوئے ہیں (کہی دین میں اختلاف کرکے) باہم قبل وقبال نہ

toobaa-elibrary.blogspot.com

کرتے،اس کے بعد کہان کے پاس (امرحق کے) دلائل (پیغیبروں کی معرفت) پہنچ چکے تھے (جن کا مقتضادین حق پر متنفق رہناتھا) کیکن (چونکہ اللہ تعالیٰ کو بعض حکمتیں منظور تھیں اس لئے ان میں دینی اتفاق نہیں پیدا کیا، بلکہ) وہ لوگ باہم (دین میں) مختلف ہوئے،سوان میں کوئی تو ایمان لایا اور کوئی کا فرر ہا (پھراس اختلاف میں قبل وقبال تک بھی نوبت پہنچ گئی) اورا گرالٹہ تعالیٰ کو منظور ہوتا تو وہ لوگ باہم تن وقبال نہ کرتے، لیکن اللہ تعالیٰ (اپنی حکمت سے) جو چاہتے ہیں (اپنی قدرت سے) وہی کرتے ہیں۔

تفسیر: احقر کے ذوق کے مطابق اس مضمون کا مقصد جناب رسول الله مِللَّهُ کَالِی طرح کی تسلی دینا ہے یعنی جب آپ کی رسالت دلیل سے ثابت ہے، جس کو ﴿ اِنَّكَ کَمِنَ الْمُرْسَلِیْنَ ﴾ میں بیان فر مایا ہے۔ اور پھر بھی مشرلوگ نہیں مانتے ، تو یہ آپ کی رسالت دلیل سے ثابت کا موقع تھا۔ اس لئے الله تعالیٰ نے یہ بات سنادی کہ اور بھی پیغیر مختلف در جات اور مرتبول کے حامل گذر ہے ہیں، لیکن ایمان عام کسی امت کونصیب نہیں ہوا ، کسی نے اتفاق کیا اور کسی نے اختلاف ، اور اس میں بھی حق تعالیٰ کی حکمتیں ہوتی ہیں، کو ہر محض پر ان کا اکتشاف نہ ہو۔ مگر اجمالی طور پر اتنا عقیدہ ضرور ہے جس کا ثبوت بھی موجود ہے اور وہ قابل تسلیم بھی ہے کہ کوئی حکمت ضرور ہے ، اور اس کی زیادہ تفصیل سورة کے شروع میں آیت ﴿ اِنَّ الَّذِیْنَ کُفُرُوا ﴾ اور آیت ﴿ خَتَمَ اللهُ ﴾ کے تحت تقذیر کے مسئلہ میں بیان ہوچکی ہے۔

اورموی علیہ السلام کے ساتھ کلام اگر چہ فرشتہ کے واسطہ کے بغیر ہوا مگر بغیر تجاب کے نہیں تھا۔ پس سورۃ شوری میں جو آیت ہے: ﴿ مَا کُانَ لِبَسْئِرِ اَنْ بُکِلِہُ ﴾ الله ﴾ اس سے پھوتعارض نہیں۔ البتہ موت کے بعد بے تجاب ہونا شرعی طور برمکن ہے۔ پس وہ آیت دنیا کے اعتبار سے ہے۔

يَاكِيُّهُا الَّذِيْنَ الْمُنُوْآ اَنْفِقُوا مِمَّا رَزَقُنْكُمْ مِّنْ قَبُلِ اَنْ يَّاٰتِي يَوْمُّ لِلَّا بَيْعُ فِيهِ وَلَاخُلَّةُ وَلَا شَاعَةً، وَالْحُفُونَ هُمُ الظّلِمُونَ ﴿

ترجمہ:اےایمان والو! خرچ کرلوان چیز ول سے جوہم نے تم کودی ہے بل اس کے کہوہ دن آ جاوے جس میں نہ تو خرید وفر وخت ہوگی اور نہ دوستی ہوگی اور نہ کوئی سفارش ہوگی۔اور کا فرہی لوگ ظلم کرتے ہیں۔

ربط: اوپرآیت ﴿ اکنر تکرائے الّیٰ بین محکوموں ﴾ کے ذیل میں تفصیل کے ساتھ بیان کیا گیا ہے کہ ' بر' نیکی کے ابواب میں سے دوباتوں کا بیان زیادہ اہتمام کے ساتھ ہوا ہے۔ ان میں سے ایک اللہ کے راستہ میں خرج کرنا ہے۔ چنانچہ اگلارکوع اور اس کے بعد تیسرارکوع اور پھراس سے آگے کے سب: اسی مضمون سے شروع ہوئے ہیں۔ اور ہرجگہ جداگانہ مقصود ہے۔ چنانچہ یہاں طرز کلام میں غور کرنے سے انفاق فی سبیل اللہ میں عجلت سے کام لینے اور مال اور دفت کا صخوائش کو نیمت سمجھنے کی ترغیب و بیازیادہ مقصود معلوم ہوتا ہے۔

#### انفاق في سبيل الله مي عجلت سے كام لينا:

اے ایمان والو! ان چیزوں میں سے خرچ کروجوہم نے تہمیں دی ہیں۔ اس سے پہلے کہ وہ دن آجائے (لیعنی قیامت کا دن) جس میں (کوئی چیز نیکی کے کاموں کا بدل نہ ہو سکے گی۔ کیونکہ اس میں) نہ تو خرید وفروخت ہوگی (کہ کوئی جیز وے کرنیکی کے کاموں کو خرید لو) اور نہ (الیمی) دوئتی ہوگی (کہ کوئی تمہیں اپنے اعمال خیر دیدے) اور نہ (الله کی اجازت کے بغیر کسی کی) کوئی سفارش ہوگی (جس سے تمہیں نیک کاموں کی حاجت نہ رہے) اور کا فرلوگ ہی ظلم کرتے ہیں (کہ اعمال اور مال کو بے موقع استعمال کرتے ہیں۔ اس طرح کہ بدنی اور مالی طاعتوں کو ترک کرتے اور مالی وبدنی معصیت کو اختیار کرتے ہیں۔ تو تم ایسے مت بنو)

تفسیر: مطلب میہ کہ جو کمل خیر دنیا میں فوت ہوجائے گا، پھر وہاں اس کا پچھتدارک کرنا قدرت واختیار سے فارج ہوجائے گا۔ پھر وہاں اس کا پچھتدارک کرنا قدرت واختیار سے فارج ہوجائے گا۔ چونانچہتدارک کے طریقوں میں سے بعض طریقے تو خود موجود ہی نہ ہوں گے۔ جیسے خرید وفر وخت اور بعض عام نہیں ہول گے۔ جیسے شفاعت کیونکہ اپنے اختیار میں ہونے کے بعض عام نہیں ہول گے۔ جیسے شفاعت کیونکہ اپنے اختیار میں ہونے کے لئے تو بیسب امور ضروری ہیں: اول خوداس طریقہ کا وجود ، پھر عموم یعنی بکثر ت ہونا پھراختیاری ہونا۔

اس طرح اس سے مطلق دوئی کی نفی لازم نہیں آتی۔ چنانچہ خود قرآن مجید میں ﴿ اُلْاَخِلا ءُ یَوْمَ بِرِبْ بَعْضَهُمُ لِبُعْضِ عَدُ وَ ۗ الْا اَلْمُتَقِبْنَ ۚ ﴾ (اس دن تمام دوست ایک دوسرے کے دشمن ہوجا کیں گے، سوائے اللہ سے ڈرنے والوں کے ۔ سورۃ الزخرف ۲۷) سے دوئی کا وجود اور اگلی ہی آیت ﴿ مَنْ ذَا الَّانِ یُ یَشْفَعُ عِنْدَ کَهُ اِلّا بِإِذْ نِهِ ﴾ (ایباکون فخص ہے جواس کے پاس سفارش کرسکے، بغیراس کی اجازت کے ) سے شفاعت کا وجود خور سجھ میں آرہا ہے جو نص سے ثابت ہے ۔ لیکن اس دوئی اور شفاعت پر بھی کی درجہ میں تو اعمالِ خیر کی ضرورت ہوگی کہ کم سے کم درجہ میں ایمان ہی کی ضرورت ہیں۔

اوراس بیان سے مقصود قیامت کے دن نیکی کے کامول کے ثمرات حاصل کرنے پر قادر نہ ہونے کو یاد دلانا ہے اور بعض علماء نے کہا ہے کہاس سے مقصودا نفاق سے زکو قامراد بعض علماء نے کہا ہے کہا سے مقصودا نفاق کوڑک کرنے پروعیدسٹانا ہے۔ اس لئے انھوں نے اس انفاق سے زکو قامراد کی ہے۔ کہ فرض کا ترک کرناوعید کا سبب ہوتا ہے۔ اور انھوں نے کا فرکی تفسیر سخت ڈانٹ کی بنا پرزکو قاکوڑک کرنے والے سے کی ہے۔ واللہ اعلم

اللهُ لاّ إلى إلاّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّوْمُ لَا تَاْخُذُهُ سِنَهُ وَلَا نَوْمٌ اللهُ مَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ ، مَنْ ذَالَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ اللّا بِإِذْنِهِ ، يَعْدُمُ مَا بَيْنَ آيُدِيْمِمُ وَمَا. خَلْفَهُمْ، وَلَا يُحِيْطُونَ بِشَى ﴿ مِنْ عِلْمِهَ إِلَّا بِهَا شَاءَ ، وَسِمَ كُرْسِيَّهُ السَّلُوتِ وَ الْأَرْضَ، وَلا يَوُدُهُ وَفَظُهُمَا ، وَهُوَ الْعَرِلِيُّ الْعَظِيْمُ ﴿

ترجمہ: الدّتعالی: اس کے سواکوئی عبادت کے قابل نہیں، زندہ ہے، سنجالنے والا ہے، نہاس کو اونگھ دبا ہگتی ہے اور نہ

نیند اس کے مملوک ہیں سب جو پچھ آسانوں میں ہیں اور جو پچھ زمین میں ہیں۔ ایسا کو نصحص ہے جواس کے پاس

سفارش کر سکے، بدوں اس کی اجازت کے ۔وہ جانتا ہے ان کے تمام حاضر وغائب حالات کو اور وہ موجودات اس کے

معلومات میں سے کسی چیز کواپنے احاظے علمی میں نہیں لا سکتے ، گرجس قدر چاہے ۔ اس کی کرسی نے سب آسانوں اور ذمین

کواپنے اندر لے رکھا ہے اور اللہ تعالی کو ان دونوں کی حفاظت پچھ گران نہیں گذرتی اور وہ عالیشان عظیم الشان ہیں۔

ربط: اوپر کی آیت میں جس طرح بغیر اجازت شفاعت کی نفی سے قیامت کے دن نیک کاموں پر قدرت نہ ہونا

عابت ہوتا ہے۔ اس طرح حق تعالیٰ کی شان کی عظمت بھی سمجھ ہیں آتی ہے کہ ان کے سامنے سی کو دم مار نے کی مجال نہیں

ہیں۔ تا کہ عظمت شان کی خوب وضاحت اور تا کید ہوجائے۔

ہیں۔ تا کہ عظمت شان کی خوب وضاحت اور تا کید ہوجائے۔

#### توحيرذات وصفات:

اللہ تعالیٰ (ایساہے کہ) اس کے سواکوئی عبادت کے قابل نہیں ، زندہ ہے (جس کو بھی موت نہیں آسکتی ) سنجالے والا ہے (تمام عالم کو) نہ اس کو افکھ دباسکتی ہے اور نہ نیند (دباسکتی ہے) اس کی ملکیت ہیں سب ، جو پچھ (بھی ) آسانوں ہیں (موجودات) ہیں اور جو پچھ زمین میں ہیں۔ ایسا کون فض ہے جو اس کے پاس (سسی کی) سفارش کر سکے بغیراس کی اجزراس کی اسفارش کر سکے بغیراس کی اجزرات کی ۔ وہ جا نتا ہے ان (موجودات اس کی معلومات میں سے اجازت کے۔وہ جا نتا ہے ان (موجودات) کے تمام حاضراور غائب حالات کو اور وہ موجودات اس کی معلومات میں سے کہ اس کی چیز کو اپنے علمی احاطہ میں نہیں لاسکتے۔ مگر جس قدر علم دینا جا ہے۔ اس کی کرسی (اتنی بردی ہے کہ اس) نے سب آسانوں اور زمین کی حفاظت پچھ گراں نہیں گذرتی اور وہ عالی شان عظیم الشان ہے۔

فائدہ: قیامت میں انبیاء اور اولیاء گنبگاروں کی شفاعت کریں گے۔ وہ پہلے اللہ تعالیٰ کی مرضی حاصل کرلیں گے جب شفاعت کریں گے۔ وہ پہلے اللہ تعالیٰ کی مرضی حاصل کرلیں گے جب شفاعت کریں گے، اور کری ایک جسم ہے، اور عرش سے چھوٹا اور آسانوں سے بڑا۔ جبیبا کہ روح المعانی میں ابن جریا اور البوالشنے اور ابن مردویہ کی سند اور حضرت ابوذرکی روایت سے مردی ہے کہ انھوں نے رسول اللہ میں اللہ میں ایک کری کی نسبت بوجھاتو آپ نے فرمایا: اے ابوذر! ساتوں آسان اور ساتوں زمین کری کے سامنے ایسے ہیں جیسے ایک حلقہ یا چھا ایک بڑے میدان میں پڑا ہو۔ اور عرش اس کری سے اتنابڑا ہے جیسے وہ میدان اس چھلے سے بڑا ہے۔ اور وارقطنی اور خطب

کی سند ہے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما کی روایت مروی ہے کہ رسول اللہ مِنالِیٰ اِنْ اِس کی تفسیر بوچھی گئ تو آپ نے کرس کے بارے میں بتا کر فر مایا کہ عرش کی حد کو کئی نہیں بتا سکتا۔ اور عالی شان کا حاصل صفات نقص کی نفی ہے ( یعنی اس کی صفات میں کو کئ نقص نہیں کے صفات میں کو گئ نقص نہیں ہے ، اس کی صفات ہر تتم کے نقص سے پاک ہیں ) اور عظیم الشان کا حاصل کمال صفات کا اثبات ہے۔

لاَ إِكْرَاهَ فِي الدِّيْنِ عَنَّ قَلْ تَبَيَّنَ الرُّشُلُ مِنَ الْغِيَّ فَمَنْ يَكُفُرُ بِالطَّاغُوْتِ وَ يُؤْمِنُ بِاللهِ فَقَدِ الْهُ مَنْ الْعُيْ فَمَنْ يَكُفُرُ بِالطَّاغُوْتِ وَ يُؤْمِنُ بِاللهِ فَقَدِ الْسُكَ بِالْعُنُ وَقِ الْوُثُنُ فَى الرُّسُ اللهُ سَمِيْعُ عَلِيْهُ ﴿ اللهُ سَمِيْعُ عَلِيْهُ ﴿ وَاللهُ سَمِيْعُ عَلِيْهُ ﴿ وَاللهُ سَمِيْعُ عَلِيْهُ ﴾

ترجمہ: دین میں زبردستی نہیں، ہدایت یقیناً گمراہی سے متاز ہو پکی ہے، سوجو مخص شیطان سے بداعتقاد ہواور اللہ تعالیٰ خوب سننے والے تعالیٰ کے ساتھ خوش اعتقاد ہوتو اس نے بڑامضبوط حلقہ تھام لیا، جس کو کسی طرح شکستگی نہیں اور اللہ تعالیٰ خوب سننے والے ہیں اور خوب جاننے والے ہیں۔

ربط: اوپرآیت ﴿ اِنَّكَ لَیِنَ الْمُرْسَلِیُنَ ﴾ میں پیغیر مَلِیْ اَلِیُ رسالت کا اور آیت الکری میں حق سجانہ وتعالیٰ کی توحید کا ذکر ہوا ، اور یہی دوامر دین اسلام کی اصل اور بنیاد ہیں ، تو ان کے اثبات سے لازمی طور پر دین اسلام کی حقانیت بھی ثابت ہوگئی۔ اس آیت میں اسی معاملہ کو آ گے بوھاتے ہوئے اسلام میں زبردستی نہ ہونے کے بارے میں ارشاد فرماتے ہیں۔

# دین میں زبردسی نہیں:

(دین اسلام کے قبول کرنے) میں زبردئی (کافی نفسہ کوئی موقع) نہیں (کیونکہ) ہدایت یقیناً گراہی سے ممتاذ ہو چکی ہے (بینی اسلام کی خوبی قطعی دلائل سے اپنے آپ میں واضح ہے اور زبردئی اس امر میں ہوتی ہے جس کی خوبی واضح نہ ہواوراسی وجہ سے زبردئی کی ضرورت ہوتی ہے۔ اس لئے اسلام میں اپنے آپ میں زبردئی کے لئے کوئی گنجائش نہیں ہوگئی۔ جب اسلام ایسی چیز ہے جس کی خوبی یقیناً ثابت ہے ) توجو خص شیطان سے بداعتقاد ہواور اللہ تعالی کے ساتھ خوش اعتقاد ہو (بینی اسلام قبول کرے) تو اس نے بڑا مضبوط حلقہ تھام لیا۔ جو کسی طرح ٹوٹے والا نہیں ، اور اللہ تعالی فرش اعتقاد ہو (بینی اسلام قبول کرے) تو اس نے بڑا مضبوط حلقہ تھام لیا۔ جو کسی طرح ٹوٹے والا نہیں ، اور اللہ تعالی کے ساتھ (ظاہری اقوال کو) خوب سننے والے ہیں اور (احوال باطنی کے) خوب جاننے والے ہیں ) اس کو سمجھ لیں گے۔ اس لئے جو ساملام لی آئے اور دل میں کفرر کھے رہے تو ہم سے جھپ نہیں سکتا۔ ہم آپ ہی اس کو سمجھ لیں گے۔ اس لئے جو اسلام قبول کرے ، وہ سے ول سے قبول کرے)

تفسیر: چونکہ اسلام کومضبوط پکڑنے والا ہلاکت اور نقصان وخسارہ سے محفوظ رہتا ہے، اس لئے اس کوایسے مخص سے تشبید دی جو کسی مضبوط تھا م کرگرنے سے محفوظ رہتا ہے۔ اور جس طرح ایسی رسی کے ٹوٹ کر

سرنے کا خطرہ نہیں ،اور یول کوئی رہتی ہی چھوڑ دے تو اور بات ہے،اس طرح اسلام میں باطل کا احمال نہیں جو ہلا کت تک توجاتا ہو۔اورکوئی خوداسلام ہی کوچھوڑ دے تواور بات ہے۔

اورآیت کامقصوداسلام کی خوبی کاواضح اوردلیل سے ثابت ہونابیان کرنا ہے۔جس کواس خاص عنوان سے بیان فرمایا ہے۔اس کئے زبروسی کی فقی میں فی نفسه کی قیدظا ہر کردی ہے،تو اگر مرتد پر یا دارالحرب کے کافر پر دلیل کے ظاہر نہ ہونے کی وجہ سے زبردی کی جائے جیسا کہ شریعت میں حکم ہے تو یفی فی نفسہ زبردی کے خلاف نہیں ، اور بیزبردی بھی دین کی صورت پر ہوگی نہ کہ دین کی حقیقت پر ۔ کیونکہ دل سے بارے میں علم واطلاع کا کوئی یقینی طریقہ نہیں ہے۔اور جہاد میں دین کی صورت پر بھی زبروت کا شبہ نہ کیا جائے ، کیونکہ جزید کی مشروعیت صریح دلیل ہے کہ جہاد سے مقصوداسلام کا غالبر بهناہے،خواہ مخالف کے اسلام سے ہو یا صرف رعیت بننے سے ہو۔اورز بردی کی اس تفی سے زبردی کی ممانعت بھی لازم آگئی۔اس لئے بعض علماء نے اس کی تفسیر ممانعت سے کی ہے یعنی دین میں زبردستی مت کرو۔خوب سمجھلو۔

اللهُ وَلِيُّ الَّذِينَ امَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّؤرِهُ وَالَّذِينَ كَفَرُواۤ اَوْلِيَتُهُمُ الطَّاعُونُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ النُّورِ إِلَى الظُّلُنْتِ وَلَلِّكَ أَصْعُبُ النَّارِ هُمُمْ فِيْهَا عَمَّ خَلِلُهُ وَنَ فَ

ترجمہ: الله تعالی ساتھی ہان لوگوں کا جوایمان لائے۔ان کوتاریکیوں سے نکال کریا بیا کرنور کی طرف لاتا ہے۔ اور جولوگ کا فر ہیں ان کے ساتھی شیاطین ہیں، وہ ان کونور سے نکال کریا بچا کرتاریکیوں کی طرف لے جاتے ہیں۔ایسے لوگ دوزخ میں رہنے والے ہیں ، بیلوگ اس میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے۔

ربط:اوپراسلام کے حق ہونے اور کفر کے باطل ہونے کا بیان تھا۔اگر چہضمناً مؤمن کی خوبی بھی بیان کر دی تھی۔اب اس آیت میں خودصاحب ایمان کی خوبی اور کا فرکی مذمت مقصود کے طور پر بیان فر ماتے ہیں۔

### مؤمن کی مدح اور کافر کی مذمت:

الله تعالی ان لوگوں کا ساتھی ہے جوایمان لائے ان کو ( کفر کی ) تاریکیوں سے نکال کریا بچا کر (اسلام کے ) نور کی طرف لاتا ہے۔اور جولوگ کافر ہیں ان کے ساتھی شیاطین ہیں (خواہ وہ شیطان انسان ہوں یا جنات) وہ ان کو (اسلام) کے نور سے نکال کریا بچاکر ( کفر کی) تاریکیوں کی طرف لے جاتے ہیں۔ایسے لوگ (جواسلام کو چھوڑ کر کفر کواختیار كريس) دوزخ ميں رہے والے ہيں (اور) بيلوگ اس ميں ہميشہ ہميشہ رہيں گے۔

فائدہ بعض لوگ تو پہلے ہی ہے مسلمان یا کافر ہوتے ہیں اور بعض ایک کوچھوڑ کر دوسرے کو اختیار کر لیتے ہیں۔اس لئے احقرنے دونوں جگہ دولفظ لکھ دیئے ہیں: '' نکال کریا بچا کر'' اَلُوْتَكُوالَى الَّذِي حَاجَةُ الْبُرْهِمَ فِي رَبِّهِ اَنُ اللهُ اللهُ الْمُلْكَ مِاذْ قَالَ اِبُرْهِمُ كَنِي الَّذِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَالَى اللهُ مَنَ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَ

ترجمہ: کیا بچھواس محف کا قصۃ عین نہیں ہواجس نے حضرت ابراہیم علیہ السلام سے مباحثہ کیا تھا اپنے پروردگار کے بارے میں، اس وجہ سے کہ خدا تعالی نے اس کوسلطنت دی تھی، جب ابراہیم علیہ السلام نے فرمایا کہ میرا پروردگارایسا ہے کہوہ جلاتا ہوں اور مارتا ہوں۔ ابراہیم نے فرمایا کہ اللہ تعالی آفتاب کوشر ق سے نکال ہے تو مغرب سے نکال دے، اس پر تحیررہ گیاوہ کا فر۔ اور اللہ تعالی ایسے بچاراہ پر چلنے والوں کو ہدایت نہیں فرماتے۔ ربط: او پر اہل ایمان کے نور اور اہل کفرکی ظلمات و تاریکیوں کا ذکر تھا، اب اس کی تائید میں نظیر کے طور پر تین قصے بیان فرماتے ہیں: جن میں حضرت ابراہیم اور خدا کے ایک اور بندہ کو ہدایت کا نور اور ایمان کی قوت عطا ہونے اور نمرود کے گرائی اور کفر میں گرد قار د ہے کا ذکر ہے۔

حضرت ابراجيم عليه السلام اورنمر ودميس مباحثه (پهلاقصه)

(اے خاطب!) کیا تہ ہیں اس خص (لیحن نمرود) کے قصد کی تحقیق نہیں ہوئی، جس نے حضرت ابراہیم علیہ السلام سے

اپ نہروردگار کے (وجود کے ) بارے بیں بحث ومباحثہ کیا تھا (لیحنی توبہ توبا وہ اللہ تعالی کے وجود کا مشکرتھا) اس وجہ سے

کہ اللہ تعالیٰ نے اس کوسلطنت دی تھی (لیعنی چا ہے تو یہ تھا کہ اللہ تعالیٰ کی دی ہوئی سلطنت کی نعت پر احسان ما تعااور ایمان

لاتا۔ اس کے برعکس اس نے انکار اور کفر شروع کر دیا ، بیرمباحثہ اس وقت ہوا تھا) جب ابراہیم علیہ السلام نے (اس کے

پر چھنے پر کہ اللہ کیسا ہے؟ جواب میں ) فرمایا کہ میر اپر دردگار ایسا ہے کہ جلاتا ہے اور مارتا ہے (لیعنی بیاس کی خاص صفات

ہیں، وہ کوڑھ مخرجلانے اور مارنے کی حقیقت کو توسیجھ نہیں ) کہنے لگا کہ (بیکام تو میں بھی کرسکتا ہوں کہ ) میں بھی جلاتا

ہوں اور مارتا ہوں ( کہ جس کو چا ہوں قبل کر دوں ، بیتو مارنا ہے اور جس کو چا ہوں قبل سے معاف کر دوں ، بیجلانا ہے،

ہوں اور مارتا ہوں ( کہ جس کو چا ہوں قبل کر دوں ، بیتو بالکل ہی بھدی عقل کا ہے کہ اس کو جلانا ناور مارنا بی جسال کی جانا تا ہے ، حالا تکہ جلانا ہے

بر ) ابراہیم (علیہ السلام ) نے (دیکھا کہ بیتو بالکل ہی بھدی عقل کا ہے کہ اس کو جلانا ناور مارنا ہے جان کیز میں جان ڈال دے نہ بیہ کہ اس کو چھوڑ دے۔ اس طرح مارنا ہیہ ہوات کی حقیقت کو توسیجھے گا اختیار سے تکار کی کہ دے اور جان نے دور نہ بیا تھیار بھی ہونا کہ بیجلانے اور مارنے کی حقیقت کو توسیجھے گا جائے تھا کہ گردن الگ کردے اور جان نہ نیٹ خوبہ ہوئے اور ) فرمایا کہ (اچھا) اللہ تعالی آ قباب کو (روزانہ) مشرق سے نکال ( کردکھا ) دے اس پر وہ کا فرمتے پر وگیا (اوراس سے پچھ جواب نہ بن پڑا۔ اب اس

کا تقاضہ یہ قاکہ ہدایت کے طریقہ کو قبول کر لیتا مگروہ اپنی اس بیجاراہ پر جمار ہا۔ اس لئے ہدایت تو نہیں ہوئی) اور اللہ تعالیٰ (کی عادت ہے کہ پہلے کوئی شخص حق کو قبول کرنے (کی عادت ہے کہ پہلے کوئی شخص حق کو قبول کرنے کا ارادہ کر رے پھروہ ہدایت کو پیدائہیں فرماتے) کا ارادہ کر رے پھروہ ہدایت کو پیدائہیں فرماتے) فائدہ (۱): اگر کہا جائے کہ ارادہ بھی تو ان ہی کے پیدا کرنے پرموقوف ہے، تو اس کا جواب یہ ہے کہ یہ تقذیر کا رازہ ہوگئے تا اس کی تحقیق سورۃ کے شروع میں آیت ﴿ اِنَّ الَّذِینَ کُفَدُوا ﴾ میں دکھے لی جائے۔

فا کده (۲) بعض لوگول کویشبه موائے کہ نمر ودکویہ کہنے کی گنجائش تھی کہ اگر میرے علاوہ کوئی اور خدا موجود ہے تو سوری کوہ ہی مغرب سے نکال دے۔ اس کا جواب یہ ہے کہ اس کے دل میں یہ بات تو بہر حال موجود تھی کہ اصل قدرت والاخدا تو کوئی اور ہی ہے اور سوری کومشر ق سے نکالناسی کا کام ہے اور وہ مغرب سے بھی نکال سکتا ہے، وہ یہ بھی ہجھتا تھا کہ پیخمبر ہے اور اس کے کہنے سے ضرور ایہا ہوجائے گا اور ایہا ہونے سے دنیا میں انقلاب عظیم آجائے گا ، اس لئے کہیں لینے کے دینے نہ پڑجا کیں کہ لوگ اس خلاف معمول امر کود کھے کر مجھ سے مخرف ہوجا کیں اور ان کی اتباع اختیار کرلیں۔ ذراسی بات کہ دینے سے ساری سلطنت بھی جاتی رہے ، یہ بات تو اس لئے نہیں کہی۔ اور دوسرا کوئی جواب تھا ہی نہیں ، اس لئے مند کھے کر جیران رہ گیا۔ خوب مجھلو۔

آوُ كَالَمْنِي مَرَّ عَلَىٰ قَرْيَةٍ وَهِي خَاوِيةً عَلَىٰ عُرُوشِهَا، قَالَ آنَ يُخِي هَلْنِهِ اللهُ بَعْلَى مُوتِهَا، قَالَ آنَ يُخِي هَلْنِهِ اللهُ بَعْلَىٰ مَوْرِهُ قَالَ بَلْ فَامَاتَهُ اللهُ مِائَة عَامِر ثُمُّ بَعْثَهُ وَقَالَ كَوْلَهِ ثُمْتَ وَقَالَ لَهِ ثَنْ يَوْمًا آوُ بَعْضَ يَوْمِ وَقَالَ بَلْ فَامَاتَهُ اللهُ مِائَة عَامِر فَانْظُرُ الله عَامِكَ وَشَرَابِكَ لَمْ يَتَسَنَّهُ ، وَانْظُرُ إلى حِمَّادِكَ وَلِنَجْعَلَكَ لَيْ يَتَسَنَّهُ ، وَانْظُرُ إلى حِمَّادِكَ وَلِنَجْعَلَكَ اللهُ عَلَىٰ مَا نَظُرُ إلى المُعَامِلَ مَنْ فَي فَلْمَ مُنْ اللهُ عَلَىٰ كَنْ اللهُ عَلَىٰ كُلُهُ اللهُ عَلَىٰ كُلُهُ مَنْ اللهُ عَلَىٰ كُلُومُ اللهُ عَلَىٰ كُلُلُ اللهُ عَلَىٰ كُلُومُ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلُومُ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلُومُ اللهُ عَلَىٰ كُلُومُ اللهُ عَلَىٰ كُلُومُ اللهُ عَلَىٰ كُلُومُ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلُومُ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلُومُ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلُومُ اللهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ كُلُومُ اللهُ عَلَىٰ عَلَى عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَى عَلَى عَلَيْ عَلَىٰ عَلَىٰ

ترجمہ: یاتم کواس طرح کا قصہ بھی معلوم ہے جیسے ایک خفس تھا کہ ایک بستی پرالی حالت میں اس کا گزرہوا کہ اس کے مکانات اپنی چھتوں پر گرگئے تھے، کہنے لگا کہ اللہ تعالی اس بستی کواس کے مرے پیچھے کس کیفیت سے زندہ کر یہ گے، سواللہ تعالی نے اس خفس کوسو برس تک مردہ رکھا، پھراس کوزندہ کرا تھایا، پوچھا کہ تو کتنی مدت اس حالت میں رہا، اس خفص نے جواب دیا کہ ایک دن رہا ہوں گایا ایک دن سے بھی کم ، اللہ تعالی نے فرمایا کہ نہیں بلکہ تو سو برس رہا ہے، تو اپنے کھانے پینے کی چیز کود کھے لے کہ نہیں سرئی گلی ، اور اپنے گدھے کی طرف نظر کر، اور تا کہ ہم بچھ کوایک نظیر لوگوں کے لئے بنادیں ، اور ہڈیوں کی طرف نظر کر کہ ہم ان کوکس طرح ترکیب دیئے دیتے ہیں، پھران پر گوشت چڑھائے دیتے ہیں، پھر ان پر گوشت چڑھائے دیتے ہیں، پھران پر گوشت چڑھائے دیتے ہیں، پھر جب یہ سب کیفیت اس خفس کو واضح ہوگئی تو کہ اٹھا کہ میں یقین رکھتا ہوں کہ بیشک اللہ تعالی ہر چیز پر پوری

قدرت رکھتے ہیں۔

مرده کوزنده کرنے کی نظیر (دوسراواقعه)

یا تمہیں اس طرح کا قصہ بھی معلوم ہے کہ ایک مخص تھا کہ اس کا گذر (چلتے چلتے ) ایک بستی پر ایسی حالت میں ہوا کہ اس کے مکانات اپن چھتوں پر گر گئے تھے ( یعن پہلے چھتیں گریں پھران پر دیواریں گر گئیں۔مطلب بیر کہ کسی حادثہ کی وجہ سے وہستی بالکل وریان ہوگئ تھی اورسب آ دمی مرمرا گئے تھے۔ وہ تحص بیرحالت دیکھ کرجیرت سے ) کہنے لگا کہ (معلوم نہیں) اللہ تعالیٰ اس بستی کو ( یعنی اس کے مردوں کو ) اس کے مرجانے کے بعد پھرکس کیفیت سے (قیامت میں ) زندہ كريس كے (ية يفين تفاك الله تعالى قيامت ميں مردوں كوزندہ كرديں مجے، مگراس وقت كے زندہ كرنے كاجو خيال غالب ہواتو معاملہ عجیب ہونے کی وجہ سے ول پرایک جیرت سی طاری ہوگئ۔اور چونکہ اللہ تعالیٰ ایک کام کوکئ طرح سے کرسکتے بین اس لئے طبیعت میں بیرخیال بیدا ہوا کہ اللہ تعالی کا زندہ کرناکس صورت میں ہوگا۔اللہ تعالیٰ کومنظور ہوا کہ اس کا تماشہ دنیای میں دکھادیں تا کہ ایک نظیر کے واقع ہوجانے سے لوگوں کو زیادہ ہدایت ہو) اس لئے اللہ تعالیٰ نے اس شخص (کی جان قبض کر کے اس) کوسوبرس تک مردہ رکھا، پھر (سوبرس کے بعد)اس کوزندہ کراٹھایا (اور پھر) یو چھا کہتم اس حالت میں کتنی مت رہے؟ اس مخص نے جواب دیا کہ ایک دن رہا ہوں گایا ایک دن سے بھی کم (یقھوڑی مت سے کنایہ ہے) الله تعالی نے فرمایا کنہیں بلکہ اس حالت میں سوبرس رہے ہو (اورا گراینے بدن کے اندرکوئی تبدیلی نظرنہ آنے سے تعجب ہو) توایخ کھانے پینے (کی چیزوں) کود کھے کہ (ذرا) سری گلی نہیں ہیں (ایک قدرت تو ہماری یہ ہے) اور (دوسری قدرت دیکھنے کے لئے )اپنے (سواری کے) گدھے کی طرف دیکھو (کیکل سر کر کیا حالت ہوگئ ہے اور عنقریب اس کو تہارےسامنے زندہ کئے دیتے ہیں)اور (ہم نے تہیں اس لئے مار کرزندہ کیا ہے) تا کہ ہم تہیں لوگوں کے لئے (اپنی قدرت کی )ایک نظیر بنادیں (کماس نظیر سے بھی قیامت کے دن زندہ ہونے پراستدلال کرسکیں )اور (اب اس گدھے کی)ہٹریوں کی طرف دیکھوکہ ہم انہیں کس طرح ترتیب دیئے دیتے ہیں۔ پھران پر گوشت چڑھائے دیتے ہیں (پھراس میں جان ڈالے دیتے ہیں۔غرض بیسب کام یوں ہی کردیئے گئے) پھر جب بیسب کیفیت اس مخص کو(مشاہرہ سے) واضح ہوگئ تو (بے اختیار جوش میں آکر) کہداٹھا کہ میں (دل سے) یقین رکھتا ہوں کہ بیٹک اللہ تعالیٰ ہر چیزیر یوری قدرت رکھتے ہیں۔

تفسیر: روح المعانی میں حاکم کی روایت سے حضرت علی رضی اللہ عنہ سے اور اسحاق بن بشیر کی روایت سے حضرت ابن عباس اور حضرت عبد اللہ رضی اللہ عنہما سے قال کیا ہے کہ میرخص حضرت عزیر علیہ السلام ہیں۔ای لئے احقرنے ترجمہ کے دوران تصریح کر دی کہ ان کو بعثت کا یقین تھا اور پھراس جبرت کی وجہ بھی ظاہر کر دی کہ مختلف ممکن کیفیات میں سے کسی خاص کیفیت کی تعیین تھی اوراس سے یہ بھی سمجھ میں آگیا ہوگا کہ آخر میں جو کہا ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کی قدرت کا یقین رکھتا ہوں یہ ایک طبعی اضطراری حالت ہے کہ بئی بات کود کھے کر قدرت کے اقرار کوتازہ کیا جاتا ہے جبکہ قدرت کا عقیدہ پہلے سے بھی ہوتا ہے۔ جیسے سبحان اللہ یا لا اللہ یا اللہ اکبر وغیرہ کا استعال ہمارے محاروں میں بھی عادت ہے، حالانکہ ان مضامین کا پہلے سے بھی عقیدہ ہوتا ہے۔

اوران کی اس جرت کا جواب اس مجموعی کیفیت سے دینے کی وجاحقر کے ذوق میں بیہے کہ جرت کی وجہ یعنی قیامت کے دن زندہ کرنا چندا جزاء پر شمل ہے۔ اول خورزندہ کرنا دوسر ے طویل مدت کے بعد زندہ کرنا، تغیسرے خاص کیفیت سے زندہ کرنا، چوشے اس مدت تک روح کا باقی رکھنا، پانچویں بعث کے بعد برزخ میں رہنے کی مدت معلوم نہ ہونا۔ پہلے جزیرخودان کے زندہ کرنے اوران کے گدھے میں جان ڈالنے سے دلالت کی گئی اور دوسرے جز کے شوت کے لئے ان کو سوبرس تک مردہ رکھا، تغیسرا جزخود گدھے کوان کے سامنے زندہ کرکے دکھا دیا۔ چوشے جزکانمونہ کھانے پینے کی چیزوں کا باقی رکھنا دکھا دیا، جو بہتر طور پر روح کی بقائے امکان پر دلالت کرنے والے ہیں، کیونکہ بدن باقی رکھا اورخودان کے بدن کا باقی رکھنا دکھا دیا، جو بہتر طور پر روح کی بشبت تغیر وفساد کے زیادہ قابل ہیں اور پانچویں امر کی نظیران کا جواب میں ﴿ یَوْمُنَا آوْ بَعْضَ یَوْدِ ﴾ (ایک دن یا ایک دن سے بھی کم) کہنا ہے جیسا کہ بالکل بھی جواب اللے محشر دیں گے۔

رہی یہ بات کہ جب دوسروں نے نہیں دیکھا تولوگوں کے لئے قدرت کانمونہ کس طرح ہوگا؟ اس کی وجہ یہ ہے کہ خارجی قطعی قرینوں سے ان کے بیان کاسچا ہونالوگوں کوضروری علم کے طور پر معلوم ہوجائے گا جبیبا کہ خودان کوایسے ہی قرینوں سے اپناطویل مدت تک مردہ رہنا معلوم ہوگیا۔واللہ اعلم

وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِمُ رَبِ آرِنِى كَيْفَ تُعْنِى الْمُؤْخُ ، قَالَ آوَلَمُ تُوُمِنَ ، قَالَ بَلَى وَلَكِنَ لِيَظْمَارِنَ قَالَ الْبُوهُ وَ الْكِنَ لَكُمْ الْبُعَلَ عَلَى عَلَى كَلْ كَلْ كَلْمُ اللّهُ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى كَلْ جَبَلِ لِيَطْمَارِنَ قَلْمُ الْمُعَدِّنَ وَلَكُ اللّهُ عَزِيْزُ حَكِيْمٌ ﴿ وَاعْمَهُ أَنَ اللّهَ عَزِيْزُ حَكِيْمٌ ﴿

ترجمہ: ادراس وقت کویاد کر وجبکہ ابراہیم نے عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! مجھے دکھلا و بیجئے کہ آپ مُر دوں کوک کیفیت سے زندہ کریں گے، ارشاد فر مایا کہ کیاتم یقین نہیں لائے ، انھوں نے عرض کیا کہ یقین کیوں نہ لاتا ، کین اس غرف سے یہ درخواست کرتا ہوں کہ میرے قلب کوسکون ہوجا وے۔ ارشاد ہوا کہ اچھاتم چار پرندے لو، پھر ان کواپنے لئے ہلالو پھر ہر پہاڑ پران میں کا ایک ایک حصہ رکھ دو، پھر ان سب کو بلاؤ تمہارے پاس سب دوڑے دوڑے چلے آویں گے۔ اور خوب یقین رکھواس بات کا کہت تعالی زبردست ہیں ، حکمت والے ہیں۔

# حضرت ابراجيم عليه السلام كومشامده كرايا كماللدتعالى قيامت

# کے دن مردوں کوکس طرح زندہ کریں گے (تیسراقصہ)

ادراس وقت (کے واقعہ) کو یاد کرو جب کہ ابراہیم علیہ السلام نے (حق تعالیٰ ہے) عرض کیا کہ اے میر ہے پروردگارا جھےکو (یہ) دکھاد بیجئے کہ آپ مردوں کو (مثلاً قیامت میں) کس کیفیت سے زندہ کریں گے (یعن زندہ کرنے کا تو یعن ہے مرعقلاً اس کی مختلف کیفیت سے معلوم نہیں کوئی کیفیت ہوگی چونکہ اس درخواست کا قصہ من کرا حقال تھا کہ کی کم سجھکو (نعو فر باللہ) حضر سے ابراہیم علیہ السلام پرعقیدہ نہ ہونے کا گمان ہوجا تا، اس لئے حق تعالیٰ نے ان ہے اس کا سوال کر کے اور ان کا جواب نقل فرما کر اس کوصاف کر دیا۔ چنا نچہ (ان سے) ارشاد فرمایا کہ کیاتم (اس پر) یعنین کیوں نہ لاتا، کیان اس غرض سے پر درخواست کرتا ہوں تا کہ یعنین کے بارہ میں مشاہرہ کرنے سے) سکون ہوجائے (اور بہت سے احتالات میں ذہن کو میرے دل کو (کیفیت کی تعیین کے بارہ میں مشاہرہ کرنے سے) سکون ہوجائے (اور بہت سے احتالات میں ذہن کو حمد نہ بہوجائے) گھر (سب کو ذرخ کر کے اور ان کی ہڑیوں و کہ وغیرہ سمیت ان کا خوب قیم ساکر کے اس کے ٹی حصے کر کے اور کی ہڑیوں و کہ وغیرہ سے بہوجائے) گھر (سب کو ذرخ کر کے اور ان کی ہڑیوں و کہ وغیرہ سمیت ان کا خوب قیم ساکر کے اس کے ٹی حصے کر کے اور کی ہر ایس کو بلاؤ (دیکھو تہمار سے بہوجائے) گھر (سب کو فرخ کے دور ان میں کا ایک ایک ایک ایک ایک حصور کھو کہوں تعالی زبر دست (قدرت پہاڑ اپنا میں کر کے اور اس بات کا خوب یقین رکھو کہوں تعالی زبر دست (قدرت والے) ہیں (سب پھی کر کے تین گھر جو بعض با تین نہیں کرتے اس کی وجہ سے کہ) حکمت والے (بھی) ہیں۔

تفسیر: روح المعانی میں ابن المنذ رکی سند سے حضرت حسن سے روایت ہے کہ حضرت ابراہیم علیہ السلام نے اس طرح حصے تکڑے کر کے ان کو پکارا، فوراً ہی ہڈی سے ہڈی ، پر سے پراورخون سے خون سب مل ملا کراپنی ہیئت پر ہوکران کے پاس زندہ ہوکر آگئے ۔ حق تعالی نے فرمایا کہ اے ابراہیم ! اس طرح قیامت کے دن ہم سار ہے جسموں اور سارے ابزا کوجع کر کے ایک دم سے جان ڈال دیں گے ۔ اس واقعہ کو دکھلا کر اللہ تعالی نے قیامت کے دن زندہ کرنے کی کیفیت بتادی کہ ای طرح پہلے جسمانی اجز امختلف مقامات سے جمع ہوکر جسم تیار ہوں گے ، پھران میں روح برخ جائے گی۔ بتادی کہ ای طرح پہلے جسمانی اجز امختلف مقامات سے جمع ہوکر جسم تیار ہوں گے ، پھران میں روح برخ جائے گی۔

اورکوئی پیشبہ نہ کرے کہ حضرت علی رضی اللہ عنہ کا قول مشہور ہے کہ اگر ججاب اٹھ جائے تب بھی میرے یقین میں کوئی زیادتی نہ ہو، یعنی جتنی زیادتی ممکن ہے وہ حجاب کے اٹھے بغیر حاصل ہے، اوراس قصہ میں حضرت ابراہیم علیہ السلام کا یقین بردھنا معلوم ہوتا ہے جس سے شبہ ہوتا ہے کہ آپ کو پہلے سے بیمر تبہ حاصل نہیں تھا، تو اس سے حضرت علی کی افضلیت کا بردھنا معلوم ہوتا ہے جس سے شبہ ہوتا ہے کہ آپ کو پہلے سے بیمر تبہ حاصل نہیں تھا، تو اس سے حضرت علی کی افضلیت کا

وسوسه موتاہے۔

اس کا جواب یہ ہے کہ اگر اس قول کا ثبوت ہوتو بھی ، اولاً تو یہی تسلیم نہیں کہ حضرت ابراہیم کویفین میں زیادتی ہوگئ

تھی۔بلکصرف کیفیت کےمشاہدہ سے ایک کیفیت متعین ہوگئ جس کویقین کی زیادتی میں کوئی دخل نہیں۔

اوراگراس زیادتی کوسلیم بھی کرلیا جائے تو جواب ہے ہے کہ نبوت کے یقین کے کمال کار تبہ جدا ہے اور ولایت کا جدا ہے اور ولایت کا جدا ہے اور ولایت کا مرتبہ کمال یقین سے بھی کم تر اور ضعیف ہوتا ہے ہے اور ولایت کا مرتبہ کمال یقین سے بھی کم تر اور ضعیف ہوتا ہے ہیں اگر حضرت علی کو ولایت کے مقام کے مناسب یقین کے مرتبہ کا کمال حاصل ہو، جس سے ابراہیم علیہ السلام کا مرتبہ نفس یقین بھی بڑھا ہوا ہے تو اس سے حضرت علی کی افضلیت لازم نہیں آتی ۔خوب سمجھ لو۔

مَثُلُ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ آمُوَالَهُمُ فِي سَبِيلِ اللهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ آتُبَنَّتُ سَنِعَ سَنَابِلَ فِي كُلِ سُنْبُلَةٍ مِّاتَكُ حَبَّةٍ وَاللهُ يُضْعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللهُ وَاسِعُ عَلِيْمُ

ترجمہ:جولوگ اللہ کی راہ میں اپنے مالوں کوخرج کرتے ہیں،ان کے خرچ کئے ہوئے مالوں کی حالت الی ہے جیسے ایک دانہ کی حالت الی جسے ایک دانہ کی حالت جس کے جیسے ایک دانہ کی حالت جس سے سات بالیں جمیں، ہر بال کے اندر سودانے ہوں۔اور بیافزونی خدا تعالی جس کو جا ہتا ہے عطا فرما تا ہے۔اور اللہ تعالی بڑی وسعت والے ہیں، جاننے والے ہیں۔

ربط: اب پھرانفاق فی سبیل اللہ کے مضمون کی طرف لوٹ رہے ہیں، جس کے ذکر کی تکرار کی وجہ آیت ﴿ اَلَّهُ تُلُو ﴿ لَىٰ اِلَّذِینَ نَحْدُجُوْ ا ﴾ کی تقریر میں بیان ہو چکی ہے۔ چنانچہ اس مقام سے پھر دوسرے اغراض کے لئے اس کا ذکر چلاہے جوعنوانوں کو ترجمہ پر منطبق کرنے سے معلوم ہوسکتا ہے۔

### انفاق في سبيل الله كي فضيلت:

جولوگ اللہ کی راہ میں (لیمنی) مور خیراور نیکی کے کاموں میں ) اپنے مالوں کو خرچ کرتے ہیں، ان کے خرچ کے ہوئے مالوں کی حالت (اللہ کے نزدیک) الی ہے جیسے ایک دانہ کی حالت جس سے (فرض کرو) سات بالیاں آگیں (اور) ہر بال میں سودانے ہوں (اسی طرح حق تعالی ان کا ثواب سات سوگنا تک بروحا تا ہے اور بیا فزونی اللہ تعالی جس کو چاہتے ہیں (اس کے اخلاص اور مشقت کے لحاظ سے ) عطافر ماتے ہیں ۔اور اللہ تعالی بردی وسعت والے ہیں (ان کے یہاں کسی چیز کی کمی نہیں، وہ سب کو بیا فزونی دے سکتے ہیں، گرساتھ ہی ) جانے والے (بھی ) ہیں، اس لئے اخلاص نیت وغیرہ کو د کھے کرعطافر ماتے ہیں)

تفیر: نیک کام میں خرج کرنے کی نیت کے اعتبار سے تین قسمیں ہیں: ایک نمائش کی نیت کے ساتھ، اس کا کچھ تواب نہیں، جیسا کے عفریب آتا ہے۔ دوسرے ادنی درجہ کے اخلاص کے ساتھ، اس کا تواب دس گنا ملتا ہے، ﴿ مَنْ جَائِرُ بِالْحُسُنَةِ فَلَهُ عَشُرُ اَمْنَا لِهَا ﴾ (جوکوئی نیکی لے کر آئے گا اسے دس گنا ملے گا) اس میں اس ادنی درجہ کا بیان ہے۔ تیسرے زیادہ اخلاص بعنی اس کے اوسطیا اعلی درجہ کے ساتھ، اس کے لئے اس آیت میں وعدہ ہے بعنی دس سے زیادہ

سات سوتک مرتبول کے فرق کے مطابق۔

اوراوپرایک آیت ﴿ مَنْ ذَا الَّذِی یُفُرِضُ الله قَرْضًا حَسَنًا ﴾ میں بیان ہو چکا ہے کہ اس سات سو کے وعدہ کے بعد اور زیادہ کا بھی وعدہ ہوگیا ہے۔ اس طرح مشقت کی کی وزیادتی سے فرق وتفاوت ہوجا تا ہے، مثلاً ہزار رو پے والے کوایک سورو پید دینے میں اس کے مقابلہ میں ہوتا یادہ مشقت ہے۔ بب کہ دوسورو پنے والے کوایک سورو پنے دینے میں اس کے مقابلہ میں بہت زیادہ مشقت ہے۔

الَّذِينَ يُنْفِقُونَ اَصَوالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ ثُمُّ لا يُتَبِعُونَ مِّنَا اَنْفَقُوا مَنَّا وَلاَ اَدَّے اللهُمْ اَلْكُونُ وَ اللهِ مُنَّا وَلاَ اَدَّے اللهُمْ اَلْكُونُونَ وَ الْجُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ وَ اللهُمْ عِنْدَ دَرِّهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ وَ اللهُ اللهِ عَنْدُ لَا عَرْفُونَ وَ اللهُ اللهِ عَنْدُ لَا اللهِ عَنْدُ لَا اللهِ اللهُ ال

تر جمہ: جولوگ اپنامال اللہ کی راہ میں خرچ کرتے ہیں، پھرخرچ کرنے کے بعد نہ تو احسان جنلاتے ہیں اور نہ آزار پہنچاتے ہیں،ان لوگول کوان کا ثواب ملےگا،ان کے پروردگار کے پاس،اور نہان پرکوئی خطرہ ہوگااور نہ بیٹ مغموم ہول گے۔ ربط:اب خیر کے کاموں میں خرچ کے مقبول ہونے کے لئے بعض دوسری شرائط بیان فرماتے ہیں۔

بھلائی کے کامول میں خرج کی قبولیت کے لئے بعض شرائط:

جولوگ اپنامال الله کی راہ میں خرچ کرتے ہیں اور خرچ کرنے کے بعد نہ تو (جس کو دیا ہے، اس کو زبان سے) احسان جاتے ہیں اور نہ (اس کو برتاؤ سے) آزار پہونچاتے ہیں، ان لوگوں کوان کے پروردگار کے پاس (جاکر) ان (عمل) کا ثواب ملے گا۔اور (قیامت کے دن) نہان پرکوئی خطرہ ہوگا اور نہ وہ مغموم ورنجیدہ ہوں گے۔

فائدہ:برتاؤے آزار پہونچانے کی مثال میہ کہا پنے احسان کی بناپراس کے ساتھ تحقیر سے پیش آئے۔ ظاہر ہے اس سے دوسرے کواذیت ہوتی ہے۔

# قَوْلُ مَّعُرُونُ وَمَغُفِي اللَّهُ عَيْرُمِن صَدَقَةٍ يَتْبَعُهَا أَذَّكَ مُوَاللَّهُ عَنِيٌّ حَلِيُر ٥

ترجمہ: مناسب بات کہد ینااور درگذر کرنا بہتر ہے ایسی خیرات سے جس کے بعد آزار پہنچایا جاوے۔اوراللہ تعالیٰ غنی ہیں ہیں۔

ربط:اباحسان جمّانے اور ایذارسانی کی فدمت فرماتے ہیں۔ (ناداری کے وقت میں معقول و) مناسب بات کہہ دینا اور (اگر سائل بدتمیزی سے غصہ دلائے یا اصرار کر کے تنگ کر بے تو اس سے ) درگذر کرنا الی خیرات ( دینے ) سے (ہزار درجہ ) بہتر ہے جس کے بعد آزار پہونچایا جائے۔اور اللہ تعالی (خود ) غنی ہیں ( کسی کے مال کی انہیں حاجت نہیں، جو کوئی خرچ کرتا ہے۔ پھر آزار کس بنا پر پہنچایا جائے۔اور آزار پہونچانے پر جو فور اُسر انہیں

دیدیے تواس کی وجہ بیہے کہوہ) حلیم (بھی) ہیں۔

فائدہ تفیر کے خمن میں ناداری کی قیراس لئے لگائی کہ استطاعت کے وقت حاجت مند کی اعانت نہ کرنا خود ہما ہے۔ پھراس کو بہتر کیوں کہا جاتا ہے۔ البتہ ناداری کے وقت نرمی سے جواب دیدینا اور سائل کی بختی کونظرا نداز کردینا چونکہ تواب کا سبب ہے اس لئے اس کو خیر فر مایا۔ اور آزار پہنچانا حرام اور عذاب کا موجب ہے، گو بظاہراس میں اس وجہ سے کہ اس میں دینا تو پایا گیا، جس سے ایک طرح کی خیریت معلوم ہوتی تھی ایکن اس خیریت کی نفی فر مائی گئی اور اس آیت میں آئیا۔ آزار پہونچانے سے مرادعام ہے، اس میں احسان جنانا بھی آگیا۔

يَانَهُا الَّذِينَ امْنُواكَا تُبْطِلُوا صَدَقْتِكُمُ بِالْبَنِ وَالْاذِحِ كَالَّذِحُ كَالَّذِعُ بُنْفِقُ مَالَهُ رِطَّاءُ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُ بِاللهِ وَالْيُوْمِ الْاخِرِ فَمَثَلُهُ كَتَيْلِ صَفْوانِ عَلَيْهِ تُرَابُ فَاصَا بَهُ وَابِلُ فَتَرَكَهُ صَلْمًا وَلَا يَقْدِرُونَ عَلْ شَيْءٍ مِّنَاكَسُبُوا وَاللهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَفِرِيْنَ ﴿

ترجمہ: اے ایمان والو! تم احسان جتلا کریا ایذ اپہنچا کراپی خیرات کو بربادمت کرو، جس طرح و چخص جواپنا مال خرج کرتا ہے لوگوں کو دکھلانے کی غرض سے اور ایمان نہیں رکھتا اللہ پراور یوم قیامت پر سواس شخص کی حالت الیمی ہے جیسے ایک چکنا پھر جس پر پچھٹی ہو، پھراس پر ذور کی بارش پڑجاوے، سواس کو بالکل صاف کر دے۔ ایسے لوگوں کو اپنی کمائی ذرا بھی ہاتھ نہ لگے گی۔ اور اللہ تعالی کا فرلوگوں کو راستہ نہ بتلا کیں گے۔

ربط: اب احسان جمّانے اور ایذ ارسانی کا اور ان کے ساتھ ریا کا انفاق کے تو اب کے باطل ہونے کا موجب ہونا مع ایک مثال سے بیان فرماتے ہیں۔ جس کا مقصدان امور سے منع فرمانا ہے۔

احسان جمّانے ، ایذارسانی اور ریاسے ثواب کا باطل ہونا:

اے ایمان والواجم احسان جما کریا ایڈ ایہو نچا کراپئی خیرات (ک ثواب کے برط صنے) کو بربادمت کرو، جس طرح وہ شخص خود خیرات کے اصل ثواب ہی کو برباد (کردیتا ہے) جو اپنامال (محض) لوگوں کو دکھانے کی غرض سے خرچ کرتا ہے اور ایمان نہیں رکھتا اللہ پراور قیامت کے دن پر (اس سے ایمان کی نفی کے قرید سے منافق مراد ہے) تو اس شخص کی حالت ایری ہے جیسے ایک بھرا بھر بھر اس پر کچھٹی (آگئی) ہو، (اور اس مٹی میں کچھٹی اس پھونس جم آیا ہو) پھر اس پر زور کی بارش ایسی ہے جیسے ایک بھرا بھر سے اللہ کی راہ میں کچھٹر چہوگیا بڑجائے تو اس کو (جیسا تھا ایسا ہی بالکل صاف کرد سے (اسی طرح اس منافق کے ہاتھ سے اللہ کی راہ میں کچھٹر چہوگیا جو ظاہر میں ایک ایسا نیک عمل معلوم ہوتا ہے جس میں ثواب کی امید ہو لیکن اس کے نفاق نے اس شخص کو ایسا ہی ثواب جسے خالی کورا چھوڑ دیا ۔ چنا نچہ قیامت میں ) ایسے لوگوں کو اپنی کمائی ذرا بھی ہاتھ نہ گئی (کیونکہ اصل کمائی نیک عمل کا نام ہوتا ہے اور اس کا ہاتھ گئی (کیونکہ اصل کمائی نیک عمل کا نام ہوتا ہے اور اس کا ہاتھ گئی اور ان لوگوں میں بیر مفقو د ہے، کیونکہ و

ریا کاربھی ہیں اور کا فربھی ہیں) اور اللہ تعالیٰ کا فرلوگوں کو (قیامت کے روز ثواب کے گھر یعنی جنت کا) راستہیں بتا کیں گے (کیونکہ کفر کی وجہ سے ان کا کوئی عمل مقبول نہیں ہوا جس کا ثواب آخرت میں ذخیرہ ہوتا اور وہاں حاضر ہوکراس کے صلہ میں جنت میں پہونیجائے جاتے)

تفییر: جاننا چاہے کہ جس طرح طاعات کے جو نے اور ان کی بقا کے لئے ایمان شرط ہے کہ کافر کی کوئی طاعت سے وہ مقبول نہیں ہوتی ۔ اورااگر کوئی شخص طاعت کے بعد کافر ہوجائے تو کفر ہے پہلے کی ہوئی طاعت بھی باتی نہیں رہتی، جس کو شریعت کی اصطلاح میں ' جیل' کہتے ہیں، اس طرح نصوص سے نابت ہے کہ بعض طاعات کے جے ہونے اور بقا کے لئے ایمان کے علاوہ اور بھی کچھ شرطیں ہیں: جیسے نماز کے لئے وضو کہ اس کے جے ہونے کے لئے شرط ہے اور شفعہ یعنی دو ایمان کماز میں پہلی رکعت کے لئے شرط ہے اور شفعہ یعنی دو رکعت والی نماز میں پہلی رکعت کے لئے دوسری رکعت بقا کی شرط ہے۔ اس طرح یہاں بھی اس آیت میں اور سابقہ آیت میں ﴿ لَا يُدَیّعُونَ ﴾ کی قید سے معلوم ہوتا ہے کہ انفاق کے لئے ایمان کے ساتھ سے ہونے اور بقا کے لئے بھی شرط ہے۔ میں ﴿ لَا يُدَیّعُونَ ﴾ کی قید سے معلوم ہوتا ہے کہ انفاق کے لئے ایمان جماتھ ورسانی کا ترک بقا کے لئے شرط ہے۔ اس طرح نیاز کی ایک شرط مفقود ہے۔ اور میں واذی کو بھی باطل صحیح ہونے کی شرط مفقود ہے۔ اور میں واذی کو بھی باطل کی سے نامی کو اور کی کا میں بقا کی شرط مفقود ہے، اور چونکہ اول کا باطل ہونا فانی کے مقابلہ میں نیادہ فاہر ہے، اس لئے فانی کو اول کے ساتھ شجیعہ دی گئی ہے کہ اس میں جودوقید میں لگائی گئیں ایک نفاق کی اس لئے فانی کو اول کے ساتھ شجیعہ دی گئی ہوا کہ میں جودوقید میں لگائی گئیں ایک نفاق کی ایک میں مواد کی میں دونر کی دیا کہ مواد کے میں مواد کی میں مودوقید میں لگائی گئیں ایک نفاق کی فائدہ ہوا کہ می وادل کے سین شرح سے تشید دی گئی ہوا کہ می وادل کی سیخس شبہ کی میں مودوقید میں داذنی سے نفر سے نفر ہوا کہ میں واذنی سے نفر سے نفر سے نفر ہوا کہ میں واذنی سے نفر سے نفر ہوا کہ میں واذنی سے نفر سے نفر ہوا کہ میں واذنی سے نفر سے نفر ہوا کہ میں وادل کے سین میں مبالغہ ہوجا ہے۔

اس تحقیق کے بعد آیت سے معتز لہ کا بیشہ کرنا کہ بیئات بھی کفری طرح طاعات کے حیط کی موجب ہوتی ہیں مجھن غلط قرار پایا، کیونکہ کسی خاص سینے (برائی) کا کسی خاص حسنہ (نیکی) کے اعتبار سے بقا کی شرط کی نفی کرنے والا ہونااس امر کو مسلزم نہیں کہ ہر سینے ہر حسنہ کے لئے موجب حیط ہوجائے، کیونکہ بیہ باطل ہونا سینے ہونے کی وجہ ہے نہیں بلکہ بقا کی شرط کی فی کھی شرطیں ہوتی کی فیجہ سے خوب سمجھ لو۔ اور طاعات میں صحیح ہونے اور بقا کی مانندان کے انوار و برکات کی بھی کچھیشر طیس ہوتی ہیں۔ آیت آیو دے ذیل میں اس کا بیان بھی آئے گا۔

وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ وَتَثْبِيْتًا مِّنَ انْفُسِهِمْ كَمَثَلِ جَنَةٍ بِرَبُوةٍ اصَابَهَا وَابِلٌ فَطَلَّ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بِرَبُوةٍ اصَابَهَا وَابِلٌ فَطَلَّ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَرَبُوةٍ اصَابَهَا وَابِلٌ فَطَلَّ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَرَبُوةٍ اصَابَهَا وَابِلٌ فَطَلَّ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَرِبُوةٍ اصَابَهَا وَابِلٌ فَطَلَّ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَرَبُوةٍ اصَابَهَا وَابِلٌ فَطَلَّ وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعْنِ اللهُ مِنْ اللهُ فَعَلَى اللهُ مَا اللهُ عَمَلُونَ اللهُ اللهِ وَتَثْنِينًا مِنَ اللهُ وَاللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُو

ترجمہ:اوران لوگوں کے خرچ کئے ہوئے مال کی حالت جواپنے مالوں کوخرچ کرتے ہیں اللہ تعالیٰ کی رضا جوئی کی

غرض سے اور اس افرض سے کہا ہے نفسوں میں پختگی پیدا کریں مثل حالت ایک باغ کے ہے، جو کسی نیکرے پر ہو کہاس پر زور کی بارش پڑی ہو، پھروہ دونا کھل لایا ہواورا گرایسے زور کا مینہ نہ پڑے تو ہلکی پھوار بھی اس کو کافی ہے۔اوراللہ تعالیٰ تمہارے کا موں کوخوب دیکھتے ہیں۔

ربط:باطل اورغيرمقبول صدقات كى مثال بيان فرماكراب مقبول صدقات كى مثال بيان فرمات ين

#### مقبول صدقات كي مثال:

اوران لوگوں کے خرج کے ہوئے مال کی حالت جوابی مالوں کواللہ تعالیٰ کی رضاجوئی کی غرض سے خرج کرتے ہیں (جو کہ خاص اس عمل سے حاصل ہوگی) اوراس غرض سے کہا ہے نفوں (کواس مشقت بھرے عمل کا خوگر بناکران) ہیں پختگی پیدا کریں (تاکہ دوسرے اعمالِ صالحہ ہولت سے صادر ہوا کریں، تو ان لوگوں کے نفقات وصدقات کی حالت) ایک باغ کی طرح ہے جو کسی بلند سطی پر ہوکہ (اس جگہ کی ہوالطیف اور بارآ ور ہوتی ہے اور) اس پرزور کی بارش پڑی ہو، پھر وہ (باغ ہواکی اطافت اور بارش کے سبب دوسرے باغوں سے یا دوسری دفعوں سے ) دوگناہ (چوگناہ) میل لایا اوراگر ایسے ذورکا میدنہ پڑے تو ہلکی پھوار (یعنی تھوڑی ہی بارش بھی اس کوکافی ہے (کیونکہ اس کی زمین اور موقع اچھا ہے) اوراللہ ایسے ذورکا میدنہ پڑے تو ہلکی پھوار (یعنی تھوڑی ہی بارش بھی اس کوکافی ہے (کیونکہ اس کی زمین اور موقع اچھا ہے) اوراللہ تعالیٰ تمہارے کا موں کوخوب دیکھتے ہیں (اس لئے جب وہ اخلاص دیکھتے ہیں تو ثواب بڑھادیے ہیں)

تفسیر: الدّت الله تعالی کی رضا جوئی کا مطلب ہو کل میں ظاہر ہے۔ اور آیت میں آنے والے لفظ ﴿ تَثْنِیْتُنَا ﴾ کی توضیح یہ ہے کہ یہ بات تجربہ سے ثابت ہے، اور اہل سلوک کے برتاؤیس ہے کہ جس کام میں نفس کو قدر سے مشقت ہو، اس کو باربار کرنے سے نفس کے اندرعادت کے سبب ایک رائخ ملکہ پیدا ہوجا تا ہے، جس سے پھر دوسر سے اعمال میں بھی لیس و پیش نہیں کرتا۔ اور اس کی مزاحمت کی صفت مغلوب ہوجاتی ہے تو اس آیت میں اس امر کی ترغیب ہے کہ ہو گل میں سینیت کر لین بھی اچھا ہے کہ دوسر سے اعمال کے لئے نفس میں آ مادگی ہواور مجاہدہ کا اور خودانفاق کے اس عمل کا بھی یہی صاصل کر لین بھی اچھا ہے کہ دوسر سے ہمیشہ مرضیات الہی کا موجب ہے، باربار کر سے گا۔ جس سے ہمیشہ مرضیات الہی حاصل ہول گا۔ اس طرح نیت کا حاصل ہے ہوگا کہ اس وقت بھی اللّہ تعالیٰ کی رضا حاصل ہواور ایس عادت ہوجائے کہ آئندہ بھی ہمیشہ رضا کے الیٰی حاصل کریں، تو اس تقریر پردونوں غایت کا حاصل زمانہ حال میں بھی اور مستقبل میں بھی وضائے اللی قراریائی خوب سے جھولو۔

اوراس تشبیه میں جودوطرح کی بارش فرض کی گئی ہے اس سے مقصودا خلاص کے مراتب کے فرق کا بیان کرنا ہے کہ چونکہ بیان افاق ایمان کے ساتھ ملا ہوا ہے اور اس میں من واذی وریا مفقود ہیں اور اخلاص موجود ہے تو لازمی طور پر مقبول ہوکر اجروثواب میں اضافہ کا موجب ہوجاتا ہے ،خواہ اخلاص اعلی درجہ کا ہویا اوسط درجہ کا یا ادنی درجہ کا۔اضافہ کے لئے نس

#### تبول ہر حال میں کافی ہے۔ اگر چہ اخلاص کے مراتب میں فرق سے قبولیت کے مرتبوں اور اضافہ میں بھی فرق ہوجائے گا۔

اَيُودُ أَحَدُكُو أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنَّةً مِنْ تَخِيْلِ وَ اعْنَابِ تَجْرِيْ مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهُ وَلَهُ فِيهَا مِنْ كُلِّ الثَّمَرُتِ وَاصَابَهُ الْكِبُرُ وَلَهُ ذُيْرِيَةٌ ضُعَفَا وَ فَاصَابَهَا إِعْصَارُ فِيهِ نَارً فَا حُتَرَقَتُ وَكُنْ إِلَى يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمُ الْأَيْتِ لَعَلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ فَي

ترجمہ: بھلاتم میں ہے کسی کو یہ بات پسند ہے کہ اس کا ایک باغ ہو تھجوروں کا اور انگوروں کا ،اس کے بینچ نہریں چلتی ہوں ،اس مخص کے بیہاں اس باغ میں اور بھی ہرقتم کے میوے ہوں اور اس مخص کا بردھایا آئی ہواور اس کے اہل وعیال بھی ہوں ،جن میں قوت نہیں ،سواس باغ پر ایک بگولہ آوے جس میں آگ ہو، پھروہ باغ جل جاوے ۔اللہ تعالی اسی طرح نظارُ بیان فرماتے ہیں تمہارے لئے تا کہتم سوچا کرو۔

ربط: اس مقام پرتین قتم کے صدقات کا بیان ہے۔ اول: جس میں سیح ہونے اور بقاکے شرائط پائے جا کیں۔ یہاس رکوع کے شروع کی دوآیتوں میں اور آیت ﴿ وَمَثَلُ الَّذِینَ ﴾ اِلنج میں دومثالوں کے شمن میں مذکور ہیں ﴿ كَمَثَلِ حَبَّةٍ اَتُكِنَتُ سَنِعَ ﴾ اِلنج اور ﴿ كَمَثَلُ اجْنَاتِيْ بِرَبُوقٍ ﴾ اِلنج

دوسرے جس میں سیحے ہونے ہی کی شرط نہ پائی جائے لیخی ایمان وا خلاص انفراد آیا اجتماعاً نہ پایا جائے۔اس کو کا آن ئے ٹینفیق ممالک کے النے میں اس مثال کے ساتھ بیان فر مایا ﴿کَمُثُلِّ صَفْوانِ ﴾ النے تیسری قتم جس میں سیحے ہونے کی شرط تو پائی گئی، مگر بقا کی شرط نہیں پائی گئی۔ یعنی من واذی کا ترک کرتا نہیں پایا گیا۔ اس کواس آیت میں ایک مثال کے ساتھ بیان فرماتے ہیں اور پہلی قتم کی دومثالیں لانے میں شایداس کے مقبول ہونے کی وجہ سے شان کا زیادہ اہتمام مقصود ہے۔واللہ اعلم

#### فاسدطاعتون اورنفقات كي مثال:

بھلائم میں سے کسی کو یہ بات پسند ہے کہ اس کا ایک باغ ہو، مجورول کا اور انگوروں کا (یعنی اس باغ میں زیادہ ورخت ان میروک کے ہوں اور) اس (باغ) کے (درختوں کے) نیچ نہریں چلتی ہوں۔ جس سے وہ خوب سرسبز وشاداب ہوں اور) اس شخص کے یہاں اس باغ میں (مجوروں اور انگوروں کے علاوہ) اور بھی ہرتئم کے (مناسب) میو ہے ہوں اور اس مخص کا بڑھا پا آگیا ہو (جو کہ زیادہ مختاجی کا زمانہ ہوتا ہے) اور اس کے اہل وعیال بھی ہوں جن میں (کمانے کی) قوت نہیں (اس صورت میں اس کو اہل وعیال سے بھی خبر گیری کی توقع نہیں ہوگی۔ اور ذریعہ معاش صرف وہی باغ ہو) سو نہیں (اس صورت میں اس کو اہل وعیال سے بھی خبر گیری کی توقع نہیں ہوگی۔ اور ذریعہ معاش صرف وہی باغ ہو) سو (ایک حالت میں یہ قصہ ہو کہ ) اس باغ میں ایک آئدھی آئے جس میں آگ (کا مادہ) ہو، پھر (اس سے) وہ باغ جل وائے (ظاہر بات ہے کہ کی کو اپنے لئے یہ بات پسند نہیں آسکتی، پھرائی کے مشابہ تو یہ بات بھی ہے کہ اول صد قد دیا یا جائے (ظاہر بات ہے کہ کی کو اپنے لئے یہ بات پسند نہیں آسکتی، پھرائی کے مشابہ تو یہ بات بھی ہے کہ اول صد قد دیا یا

کوئی اور نیک کام کیا جس کے قیامت میں کارآ مدہونے کی امید ہوجو کہ انتہائی مختاجی کا وقت ہوگا او قبولیت کا زیادہ مدار انہی طاعات پر ہوگا، پھرا سے وقت میں معلوم ہوگا کہ ہمارے من واذی یا دوسرے معاصی سے ہماری طاعتیں باطل یا بہ برکت ہوگئیں، اس وقت کیسی سخت حسرت ہوگی کہ کیسی کیسی آزوؤں کا خون ہوگیا۔ تو جب ہم مثال کے واقعہ کو پسند نہیں کرتے تو طاعتوں کے باطل ہونے کو کیسے گوارا کرتے ہو؟) اللہ تعالی اس طرح تمہارے (سمجھانے کے) لئے نظائر بیان فرماتے ہیں، تاکہ تم سوچا کرو (اورسوچ کراس کے مطابق عمل کیا کرو)

تفسیر: مثال کی توجید کی تقریر ترجمہ سے ظاہر ہے، البتہ اتن بات اور سمجھ لینی چاہئے کہ روح المعانی میں بروایت بخاری اور حاکم اور ابن جریر وعبد بن حمید حضرت عبر اللہ بن عباس سے اس کی تفسیر میں منقول ہے جسے حضرت عبر نے بھی پسند فر مایا ہے کہ بیآ یت اپنے مضمون میں ان تمام طاعات کے لئے عام ہے جن کے بعد آ دمی معاصی میں منہ مک ہوکر ان طاعات کو خراب کردے، اس عموم میں نفقات بھی آ گئے۔

اوراس خراب کرنے کی تحقیق ہے کہ جیسا آیت ﴿ یَانِهُا الّذِینَ امْنُوٰا کَا سَّبُطِلُوٰا صَدَ قَتِکُمُ ﴾ کے تحت اجمالاً بیان ہوا ہے کہ اعمال میں کچھ شرطیں ان کے انوار و برکات کی بھی ہوا کرتی ہیں تو وہ شرط، مطلقاً سیئات میں مشغول ہونے سے پر ہیز کرنا ہے اور جب طاعات کے بعد معاش میں مشغول ومتعزق ہوجاتا ہے تو ان طاعات کے انوار و برکات سلب ہوجاتے ہیں جس کا اثر اس عالم میں تو یہ ہوتا ہے کہ طاعت کی جومٹھاس دل میں پیدا ہوئی تھی وہ زائل ہوجاتی ہے، اورایک طاعت سے دوسری طاعت کا سلسلہ چلا کرتا ہے اور ویسائی سامان جمع ہونے لگتا ہے جس کوتو فیق کہتے ہیں، یہتو فیق بند ہوجاتی ہے، ایک طاعات میں بھی کی ، ناغداور سستی ہونے گئی ہے، اوران فوت ہونے والے امور پر آخرے میں جو ثرات میں جو کرم رہے گا۔ بیاثر اس عالم میں ہوگا اوراس نور و برکت کے سلب ہونے کو بھی کہیں گہیں آیات واحادیث میں حبط و غیرہ الفاظ سے تعبیر کیا گیا ہے، تو یہ حبط مشہورا صطلاحی حبط نہیں ہے۔خوب مجھلو۔

يَاكَيُّهَا الَّذِيْنَ امَنُوْآ اَنْفِقُوْا مِنْ طَيِّبْتِ مَا كَسُبْتُمُ وَمِثَّا اَخْرَجْنَا لَكُمْ مِّنَ الْأَرْضِ وَلَا تَكَيَّهُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْخَيِيْثَ مِنْهُ تُنْفِقُوْنَ وَلَسْتُمْ بِالْخِلْوِيْلِةِ لِلَّا آنْ تُغْمِضُوْا فِيْهِ وَاعْلَمُوْآ آنَ الله عَنِيْ حَمِيْكُ ﴿ وَاعْلَمُوْآ آنَ الله عَنِيْ حَمِينِكُ ﴿ وَاعْلَمُوْآ آنَ الله عَنِيْ حَمِيْكُ ﴿

ترجمہ: اے ایمان والو! خرج کیا کروعمہ چیز کواپئی کمائی میں سے اور اس میں سے جو کہ ہم نے تہارے لئے زمین سے پیدا کیا ہے۔ اور ددی چیز کی طرف نیت مت لے جایا کرو کہ اس میں سے خرج کردو، حالانکہ تم بھی اس کے لینے والے نہیں، ہاں مگرچشم ہوشی کر جاؤ، اور یہ یقین رکھو کہ اللہ تعالیٰ کسی سے تاج نہیں، تعریف کے لائق ہیں۔ ربط: انفاق (اللہ کی راہ میں خرچ کرنے) میں جن امور کی رعایت ضروری ہان میں سے بعض کا تو ذکر ہو چکا، جیسے ربط: انفاق (اللہ کی راہ میں خرچ کرنے) میں جن امور کی رعایت ضروری ہان میں سے بعض کا تو ذکر ہو چکا، جیسے

من داذی اور ریا کاترک کرناوغیره \_اوران میں ایک ریھی ہے کہ دہ ردی اور گھٹیایا خراب ندہو۔اس کواب بیان فرماتے ہیں: عمرہ مال کی رعابیت:

اے ایمان والو! (نیک کام میں) اپنی کمائی میں سے اور اس میں سے جوہم نے تمہارے (استعال کے) گئے زمین سے پیدا کیا ہے عمدہ چیز کوخرج کیا کرو، اور ردی (گھٹیا، ناکارہ وخراب) چیز کی طرف نیت مت لے جایا کروکہ اس میں سے خرج کردو۔ حالا تکہ (اگر کوئی تمہیں تمہارے واجب حق کے عوض یا سوغات یعنی ہدیہ وتحفہ میں دینے گئے تو) تم بھی اس کو لینے والے نہیں، ہاں! مگرچشم بوشی (اور رعایت) کرجاؤ (تو اور بات ہے) اور یہ یقین رکھو کہ اللہ کسی کے تماح نہیں (جو ایک ناکارہ چیز ول سے خوش ہوں) تعریف کے لائق ہیں (یعنی ذات وصفات میں کامل ہیں تو ان کے دربار میں چیز بھی کامل اور تعریف کے لائق ہیں (یعنی ذات وصفات میں کامل ہیں تو ان کے دربار میں چیز بھی کامل اور تعریف کے لائق ہیں جیز بھی

تفیر: شان بزول سے طیب کے معنی عمرہ کے لئے گئے، کیونکہ بعض اوگ خراب چزیں لے آتے تھے، اس پریہ آیت مازل ہوئی تھی، اور بعض علاء نے لفظ کے عموم کی وجہ سے طیب کی تفییر حلال سے کی ہے۔ کیونکہ کوئی بھی چیز پوری طرح عمرہ ای صورت میں ہے جب وہ حلال بھی ہو۔ اس بنا پر آیت میں اس کی بھی تاکید ہوگا۔ اور پہلی تفییر پر دوسرے دلائل سے اس تاکید کو ثابت کیا جائے گا۔ اور یا در کھو کہ بیا سفت کے لئے ہے جس کے پاس عمرہ چیز ہو، اور پھر بھی وہ بری وہی پیز کر چر کرے، جبیبا کہ آیت کے الفاظ ﴿ مَا کَسُنْ بُتُمُ ﴾ اور ﴿ اَخْرَجْنَا ﴾ اس کے موجود ہونے پر اور ﴿ وَ لَا تَدَیّمَ ہُوا الْخَینِ فَی مِنْ لُهُ تُنْفِقُونَ ﴾ عمرا تمی چیز کو شرح کرنے پر دلالت کررہے ہیں، اس کے عمر جس کے پاس اچھی چیز موجود الحقیقی فی منہ وہ دو اس می انعت سے بری ہے اور اس کی وہ بری بھی مقبول ہے۔ بعض علاء نے اس آیت سے یہ مسئلے افذ کئے ہیں: مسئلہ (۱): شجارت کے مال میں ز کو ق فرض ہے۔ اللہ تعالی کے ارشاد ﴿ مَا کَسُنْ تُنْ ہُمُ ﴾ کی وجہ سے۔

مسئلہ (۲): عشری زمین کی پیداوار میں عشر (دسوال حصہ یا بیسوال حصہ) واجب ہے، اس لئے کہ ارشاد ہے: ﴿ اَخْدُ خِنْنَا ﴾ ۔ اور عشر کسان پر یعنی اس کو جو تنے و بونے والے پر ہے۔ زمین کے مالک پرنہیں۔ اس لئے کہ ارشاد ہے: ﴿ لَکُ مُر ﴾ کا مخاطب مجموع یعنی سب کو کہتے ہیں۔ عشر کی تفصیل فقہ کی کتابوں میں موجود ہے، اس کی بنا پر اس آیت کا اطلاق انفاق واجب پر ہوگا۔

الشَّيْطُنُ يَعِدُكُمُ الْفَقْرَ وَيَاْمُرُكُمْ بِالْفَحْشَاءِ ، وَاللهُ يَعِدُكُمْ مَّغْفِرَةً مِنْهُ وَ فَضَلًا ، وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيْمٌ فَخُ يَّؤْقِ الْحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ ، وَمَنْ يَبُونَ الْحِكْمَة فَقَدْ اُوْقِى خَيْرًا كَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَلِيْمٌ فَ يَّوْقِ الْحِكْمَة مَنْ يَشَاءُ ، وَمَنْ يَبُونَ الْحِكْمَة فَقَدْ اُوْقِى خَيْرًا كَاللهُ وَمَا يَنْ كَنْ كَرُالاً الْوَلُوا الْعَلْبَابِ ﴿

ترجمہ: شیطان تم کومتاجی سے ڈراتا ہے اور تم کو بری بات کا مشورہ دیتا ہے اور اللہ تعالیٰ تم سے وعدہ کرتا ہے اپنی طرف

toobaa-elibrary.blogspot.com

سے گناہ معاف کردینے کا اور زیادہ وینے کا۔اور اللہ تعالی وسعت والے ہیں،خوب جاننے والے ہیں۔ دین کافہم جس کو چاہتے ہیں دے دیتے ہیں اور جس کودین کافہم مل جاوے اس کو بردی خیر کی چیزمل گئی۔اور تھیجت وہی لوگ قبول کرتے ہیں جوعقل والے ہیں۔

ربط:اب تنبیه فرماتے ہیں کہ ہم نے جو تہہیں انفاق کی اور عمد گی کی رعایت کی ترغیب دی ہے۔اس میں شیطان اغوا کیا کرتا ہے۔تم اس کے اغوار عمل مت کرنا۔

# شيطان كى مزاحمت پرتنبيه:

شیطان تہمیں مجابی ہے ڈراتا ہے (کہ اگر خرچ کرو گے یا اچھا مال خرچ کرو گے توخیاج ہوجاؤگے) اور تہمیں بری
بات (یعنی بخل و کنجوی) کا مشورہ و کیتا ہے اور اللہ تعالیٰ تم سے (خرچ کرنے اور اچھی چیز خرچ کرنے پر) اپنی طرف سے
گناہ معاف کردینے اور زیادہ دینے کا وعدہ کرتا ہے (لیعنی چونکہ نیک جگہ خرچ کرنا طاعت ہے اور طاعت سے معصیت کا
گفارہ ہوجاتا ہے، البندااس سے گناہ بھی معاف ہوتے ہیں اور حق تعالیٰ خرچ کا عوض کسی کو دنیا ہیں بھی اور کسی کو آخرت میں
زیادہ کرکے دیتے ہیں) اور اللہ تعالیٰ وسعت والے ہیں (وہ سب پھھدے سکتے ہیں) خوب دینے والے ہیں (نیت کے
مطابق شمرات دیتے ہیں۔ اور بیسب مضامین بہت ظاہر ہیں، کیکن ان کو وہی شخص سجھتا ہے جس کو دین کی سجھ ہواور اللہ
تعالیٰ) دین کی سجھ جس کوچا ہے ہیں دیدیتے ہیں (اور پچ تو ہے کہ) جس کو دین کی سجھ طی جائے ، اسے بردی خیر کی چیز ل
تعالیٰ) دین کی سجھ جس کوچا ہے ہیں دیدیتے ہیں (اور پچ تو ہے کہ) جس کو دین کی سجھ طی جائے ، اسے بردی خیر کی چیز ل
کونکہ دنیا کی کوئی نعمت اس کے برابر نفع دینے والی نہیں) اور نصیحت وہی لوگ قبول کرتے ہیں جو عقل والے ہیں
(ایعنی جو عقل صحیح رکھتے ہیں)

تفسیر: یہاں ڈرانے سے مراد دور درازی اور دسوسوں کی باتیں ہیں۔ جونیک کام میں خرچ کرنے کے دفت مال کی سخبائش کے باوجود بھی بھی د ماغ میں آیا کرتے ہیں اور اس تخصیص کی دلیل ﴿ یَاْصُرُکُمْ بِالْفَکُحشَ عِ ﴾ ہے۔ کیونکہ بخل تو وسعت ہی کے دفت مانا جاتا ہے۔ اس لئے ایسے وہم میں ڈالنا شیطان کافعل ہے اور بخیل لوگ ان وہموں میں غلطاں و پیچاں یعنی پریشان رہتے ہیں۔ آیت میں اس پڑھل کرنے کی ممانعت ہے۔ کیونکہ جب گنجائش ہے تو مناسب مقدار کے خرچ کرنے کا حمال ہی غلط ہے۔ اس طرح آیت کا حاصل بیہوا کہ ایسے انفاق میں نقصان تو بالکل نہیں اور نفع ہر طرح کا ہے کہ مغفرت بھی ملے اور نصل بھی۔ تو سمجھ داری کا نقاضا یہی ہے کہ ایسی حالت میں شیطانی وسوسہ کو ہرگز قبول نہ کر ہے اور اگر ظاہراً اور یقین کی کے اسباب وقر سے موجود ہوں تو خود شریعت ایسے محف کو نفلی صدقات وسے کا موں سے روگی ہے۔ اور ایسے محف کے خرج نہ کرنے کو بھی نہیں کہ سکتے ہو ہو۔ اور دین کی سمجھ سب سے علیا موں سے روگی ہے۔ اور ایسے محف کے خرج نہ کرنے کو بخل بھی نہیں کہ سکتے ہو ہو۔ تو جو الی اس لئے ہے کہ اس سے عقا کہ درست ہوتے ہیں۔ اعمال کی تو فیق ہوتی ہوتی ہے اور عقا کہ دا عمال پر آخرت

#### می نجات اور ثواب ہے، اور دنیا کی کوئی نعمت ثواب اور نجات کی برابری نہیں کرسکتی۔

وَمَمَا أَنْفَ قُ تَمُو مِن نَّفَقَةٍ أَوْ نَذَرْتُمْ مِن تَنْ إِ فَإِنَّ اللهَ يَعْلَمُهُ وَمَا لِلطَّلِمِ بَنَ مِنْ أَنْصَارِ

ترجمہ: اورتم لوگ جو کسی مشم کاخرج کرتے ہویا کسی طرح کی نذر مانتے ہو، سوحق تعالی کوسب کی یقیناً اطلاع ہے۔ اور پیچا کام کرنے والوں کا کوئی ہمراہی نہ ہوگا۔

ربط: اوپر کی آیتوں میں انفاق مے متعلق جن شرائط کی رعایت کا حکم فرمایا ہے۔ اب اس رعایت کی تاکید ایک روسے پیرایہ میں فرماتے ہیں کہ میں سب خبررہتی ہے۔ اس لئے ہرکام ٹھیک طریقہ سے کیا کرو۔

انفاق کی شرطول کی رعایت کی تا کید:

اورتم لوگ جو کسی قتم کاخرچ کرتے ہویا کسی طرح کی نذر مانتے ہوتو حق تعالیٰ کو یقیناسب کی خبرہا ور بیجا کام کرنے والوں کا (قیامت میں ) کوئی ہمراہی (حمایت) نہ ہوگا۔

تفسیر: کسی قسم کے خرج میں سب خرج آ گئے، وہ بھی جن میں مذکورہ تمام شرطوں کی رعایت ہواوروہ بھی جن میں سب
کی یا بعض کی رعایت نہ ہو۔ مثلاً فی سبیل اللہ نہ ہو، بلکہ معصیت میں ہو یا انفاق میں ریا کاری ہویا اس کے بعد من واذ ک
ہویا حلال یا عمدہ مال نہ ہو، اسی طرح نذر کے عموم میں سب نذریں آ گئیں، مثلاً مالی عبادت کی نذر ہواور اس مناسبت سے
انفاق کے ساتھ نذرکو لائے ہیں یا بدنی عبادت کی نذر ہو، پھر دہ مطلق ہویا کی امر پر معلق ہو۔ پھر یہ کہ اے پوراکیا گیا ہویا
نہ کیا گیا ہو۔ اور یہ کہنے سے کہ اللہ تعالی کو اس کی خبر ہے، مقصود سے کہ ہم اس کی جزادیں گے۔ یہ اس لئے سایا تا کہ
رعایت کی ترغیب ہواور رعایت نہ ہونے پرڈرایا جائے۔ اور بیجا کام کرنے والوں سے وہ لوگ مراد ہیں جو ضروری شرائط کی
رعایت نہیں کرتے، بلکہ احکام کی مخالفت کرتے ہیں، ان کو صراحت کے ساتھ وعید سنادی۔

إِنْ تُبُنُ وَ الصَّكَ قُتِ فَنِعِمًا هِي ، وَإِنْ تُخفُوْهَا وَتُؤْتُوْهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ، وَيُكَفِّرُ عَنْكُمْ ، وَاللهُ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِنيرٌ ﴿

ترجمہ: اوراگرتم ظاہر کرکے دوصد قول کو تب بھی اچھی بات ہے اوراگران کا اخفاء کرواور فقیروں کو دے دوتو بیا خفا تہارے لئے زیادہ بہتر ہے اور اللہ تعالیٰ تہارے کچھ گناہ بھی دور کر دیں گے اور اللہ تعالیٰ تہارے کئے ہوئے کا موں کی خوب خبر رکھتے ہیں۔

ربط:ابانفاق کے متعلق یحقیق ہے کہاس کا ظہارانصل ہے یا خفاء پوشیدہ رکھنا؟

#### ظام کر کے خرج کرناافضل ہے یا پوشیدہ طوریر؟

اگرتم صدقات ظاہر کرکے دوتب بھی اچھی بات ہے اور اگر انہیں چھپا وَاور فقیروں کو دیدوتو یہ چھپا ناتمہارے لئے بہتر ہے۔اور اللہ تعالیٰ (اس کی برکت سے )تمہارے کچھ گناہ بھی دور کر دیں گے۔اور اللہ تعالیٰ تمہارے کئے ہوئے کاموں کی خوب خبرر کھتے ہیں۔

تفسیر: اس معاملہ میں مختلف اقوال ہیں ، مگراحقر کے ذوق میں قرآن وحدیث کی ظاہری شہادت کے مطابق امام حسن بھری رحمہ اللہ کا قول جو کہ تفسیر کبیر میں منقول ہے رائج معلوم ہوتا ہے کہ اس آیت میں فرض اور نقل سب صدقات شامل ہیں اور سب میں دینی مصلحت بھی ہے کہ ریا سے زیادہ دور ہے۔ لینے والا بھی نہیں شرما تا۔اور دنیوی مصلحت بیہے کہ اس کی مقدار عام لوگوں پر ظاہر نہیں ہوتی۔

اورآیت میں اخفاکی افضلیت سے مراد فی نفسہ افضلیت ہے۔ چنانچہاگر کسی موقع پر کسی وجہ سے مثلاً تہمت والزام سے بچنے یادوسر بے لوگوں کوشوق کئنے کی امیدوغیرہ سے اظہار کو ترجے ہوجائے تو نفی نفسہ کی افضلیت کے خلاف نہیں۔
دوسری بات یہ کہ سینات کا کفارہ اخفا کے ساتھ مخصوص نہیں ہے۔ اور ذکر کی شخصیص ، جبکہ خود اللہ تعالیٰ کی ذات ضمیر کا مرجع ہویا ترکیب میں شرط کی جزا ہوتو اس گئت کے لئے ہے کہ صدقہ کرنے والے شخص کانفس اخفا میں کوئی ظاہری فائدہ نہیں و کھتا، اس لئے تنگی محسوس کرتا ہے، اس لئے ایک بہت بڑے فائدہ پر تنبیہ کردی جس کے حصول کی اعلان کے اعتبار سے زیادہ تو تع ہوا دراسی لئے ہے کہا فن تحریب نیز کے کا اضافہ فرمایا یعنی اگر کسی اور کوخر نہیں ہوتی تو تنگ دل کیوں ہوتے ہو، اللہ تعالیٰ کوتو خبر ہے۔

اور'' کچھ گناہ'' کہنے کی وجہ یہ ہے کہ ایسی حسنات یعنی نیک کامول سے صرف صغیرہ گناہ معاف ہوتے ہیں اور کبیرہ گناہوں کی معافی کے دوطریقے ہیں،ایک توباپی تمام شرائط کے ساتھ اور دوسر نے ضل ورحمت۔

لَيْسَ عَلَيْكَ هُلَامُمْ وَلَكِنَّ اللهُ يَهْدِى مَنْ يَشَاءُ ﴿ وَمَا ثُنُفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَلِا نَفُسِكُمْ وَ وَمَا ثُنُفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُبُوفَى إِلَيْكُمْ وَ اَنْتُمْ لَا وَمَا تُنْفِقُونَ وَلَا ابْتِغَاءَ وَجُهِ اللهِ ﴿ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرٍ يُبُوفَى إِلَيْكُمْ وَ اَنْتُمْ لَا تُطْلَمُونَ ﴾ تُظْلَمُونَ ﴾

ترجمہ: ان کو ہدایت پر لے آنا کچھ آپ کے ذمہ نہیں لیکن خدا تعالی جس کو چاہیں ہدایت پر لے آویں اور جو پھھ خرچ کرتے ہوا ہے فائدہ کی غرض سے کرتے ہوا ورتم اور کسی غرض سے خرچ نہیں کرتے ، بجز رضا جو کی ذات پاک حق تعالیٰ کے اور جو پچھ مال خرچ کررہے ہو یہ سب پورا پورا تم کول جادے گا اور تمہارے لئے اس میں ذرا کمی نہ کی جادے گی۔ ربط: اب یہ بات بتاتے ہیں کہ صدقہ و خیرات دینے کے سلسلہ میں مسلمانوں کی تخصیص نہیں ہے، اگر کا فر بھی

حاجت مند ہوتو اس کے ساتھ بھی احسان کرنے سے پیچھے نہ ہو۔ بشرطیکہ وہ کا فراہل اسلام کوضرر پہنچانے کے درپے نہ رہتا ہو۔

### مسلمان اور کا فردونوں کے ساتھ احسان کرنا:

تفسیر: خلاصہ بیہ ہے کہ اصل میں تمہاری نیت بھی اپنے ہی نفع حاصل کرنے کی ہے اور وہ واقع میں بھی خاص تم ہی کو حاصل ہوگا۔ پھران زوا کد پر کیوں نظر کی جاتی ہے کہ بیفع خاص اسی طریقہ سے حاصل کیا جائے کہ مسلمان ہی کوصدقہ دیں ، کافرکونہ دیں۔ شخے سعدی کاشعر گویا اسی آیت کی تفسیر ہے:

گر او می برد پیش آتش سجود ﴿ تو واپس چرا می شی دستِ جود (اگروه آگ کے سامنے سجدہ کرتا ہے تو تو جودو سخا کا ہاتھ پیچے کیوں ہٹا تا ہے!)

اور جاننا چاہئے کہ حدیث میں جوآیا ہے کہ تمہارا کھانا خاص متقی کھایا کریں،اس سے مرادد عوت کا کھانا ہے، جبکہ آیت میں حاجت کے کھانے کا ذکر ہے۔اس لئے تعارض کا شبہ نہ کیا جائے۔

مسكله (۱): حربي كافركوكسي بهي قتم كاصدقه وغيره ديناجائز نهيل-

مسکلہ(۲)؛ کافر ذمی کیعنی غیرحر کی کوصرف ز کو ۃ اور عشر دینا جائز نہیں اور دوسرے صدقات خواہ واجب ہوں یانفل سب جائز ہیں۔اور آیت میں ز کو ۃ داخل نہیں ہے۔ لِلْفُقَ رَآءَ الَّذِيْنَ احْصِرُوا فِي سَبِيْلِ اللهِ لَا يَسْتَطِيْعُونَ ضَمْ بَّا فِي الْأَرْضِ كَيْحَسُّهُمُ الْجَاهِ لُ أَغْنِيآءَ مِنَ التَّعَقَّفِ، تَعْرِفُهُمْ بِسِيمِهُمْ، لا بَسْتَلُوْنَ النَّاسَ إِلَيَاقًا. وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَنْبِرٍ عُ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيْمٌ ﴿

ترجمہ:اصل حق ان حاجت مندوں کا ہے جومقید ہو گئے ہوں اللہ کی راہ میں وہ لوگ کہیں ملک میں چلنے پھرنے کا امكان نبيس ركھتے ناواقف ان كوتو تكر خيال كرتا ہے ان كے سوال سے بچنے كے سبب سے بتم ان كوان كے طرز سے بيجان سکتے ہووہ لوگوں سے لیٹ کر ما تکتے نہیں پھرتے اور جو مال خرج کرو گے بیشک حق تعالیٰ کواس کی خوب اطلاع ہے۔ ربط: اوپرصدقات كےسلسله ميں مؤمن كي تخصيص نه ہونے كابيان فرمايا تھا۔ اب اصل مستحق كابيان نے يعنی حاجت کے وقت سب کودینا جا ہے ۔ لیکن اصل حق ان لوگوں کا ہے جن میں خاص صفتیں یائی جاتی ہوں ، یعنی اپنی طرف سے تواہیے ہی اوگوں کی تحقیق تفتیش کر کے دے، ویسے بغیر تفتیش کے جس کے حاجت مند ہونے کے بارے میں پتہ چل جائے،اس کودیدیا کرے۔اب اس میں کوئی تعارض نہیں رہا۔

# صدقات کےاصل مستحق:

(صدقات میں)اصل حق ان حاجت مندوں کا ہے جواللہ کی راہ (بعنی دین کی خدمت) میں گھر کررہ گئے ہیں اور دین کی اسی خدمت میں گھرے ہوئے اور مشغول رہنے کی وجہ سے وہ لوگ (طلب معاش بعنی روز گار کے لئے) کہیں ملک میں چلنے پھرنے کا (عام حالات میں)امکان نہیں رکھتے (اور) ناواقف (شخص)ان کے سوال سے بیخے کے سبب سے انہیں خوش حال سجھتا ہے (البتہ)تم ان لوگوں کوان کے طرز (ہیئت وحالت) سے پہنچان سکتے ہو ( کیونکہ فقروفاقہ سے چرہ اور بدن میں کسی نہ کسی حد تک اضحلال ضرور آجاتا ہے۔ویسے ) وہ لوگوں سے لیٹ کر ما تکتے نہیں پھرتے (جس ہے کوئی انہیں حاجت مند سمجھے۔ یعنی ما تگتے ہی نہیں، کیونکہ جولوگ ما تگنے کے عادی پیشہ ور ہیں، وہ اکثر لیٹ کرہی ما تگتے ہیں)اور(ان لوگوں کی خدمت کرنے کو) جو مال خرچ کروگے بیٹک حق تعالیٰ کواس کا خوب علم ہے(اوروہ اور لوگوں کو دیے سے ان کی خدمت کافی نفسہ زیادہ تواب دیں گے )

تفسیر: آیت کے آخری حصد کی تفسیر میں فی نفسہ کی قیدلگانے کی وجہ: ربط کی تقریر سے معلوم ہو چکی ہے یعنی اصل میں تو زیادہ تواب اسی میں ہے، لیکن کسی عارض کی وجہ سے ان کے غیر میں تواب کا زیادہ ہوناممکن ہے۔مثلاً ان لوگوں کی حاجت سے زیادہ دوسروں کی حاجت ہو۔ یا پہتو قع ہوکہان کی خدمت تو کوئی اور بھی کردےگا۔اور دوسرے بالکل ہی محروم رہ جائیں گے۔اور جہاں بیموارض نہ ہوں وہاں بیلوگ خدمت کے لئے افضل ہیں۔

اوراوبر کی آیت کے مضمون اوراس حدیث میں تطبیق بھی ہوسکتی ہے جواس کے تحت کھی گئی ہے یعنی فی نفسہ متنی کی

خدمت انضل اورعارض کی وجہ سے غیر متقی بلکہ غیر مؤمن کے ساتھ احسان کرنے میں بھی افضلیت ممکن ہے۔

اور جاننا چاہئے کہ ہمارے ملک میں اس آیت کے مصداق سب سے زیادہ وہ حضرات ہیں جوعلوم دیدیہ کی اشاعت میں مشغول ہیں ،اس بناپرسب سے اچھام صرف طالب علم تھہرے۔

اوران پر جوبعض نا تجربہ کاروں کا بیطعن ہے کہ ان سے کمایا نہیں جاتا، اس کا جواب قرآن میں دیدیا گیا، جس کا حاصل بیہ ہے کہ ایک میں یا دونوں میں پوری مشغولیت کی ضرورت ہواور حاصل بیہ ہے کہ ایک میں یا دونوں میں پوری مشغولیت کی ضرورت ہواور جس کو علم دین کا کچھ مذاق ہے وہ مشاہدہ سے بچھ سکتا ہے کہ اس عمل میں انہائی مشغولیت اور انہاک کی ضرورت ہے۔ اس لئے اس کے ساتھ اکتسابِ مال یعنی کسی روزگار کا شغل نہیں چل سکتا کہ اکتسابِ مال کی مشغولیت کی وجہ سے علم دین کی پوری خدمت نہیں ہو یاتی، ناتمام رہ جاتی ہے۔ چنا نچہ اس سے متعلق ہزاروں نظائر سامنے موجود ہیں۔

اَلَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمْوَالَهُمْ بِالَّيْلِ وَ النَّهَارِ سِرَّا وَ عَلانِيَةً فَلَهُمْ اَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ ، وَلا هُمْ يَخْزُنُونَ ﴿ وَالنَّهَارِ سِرَّا وَ عَلانِيَةً فَلَهُمْ اَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ ، وَلا هُمْ يَخْزُنُونَ ﴿

تر جمہ: جولوگ خرج کرتے ہیں اپنے مالوں کورات میں اور دن میں پوشیدہ اور آشکارا سوان لوگوں کوان کا ثواب ملے گاان کے رب کے پاس اور ندان پرکوئی خطرہ ہے اور نہوہ مغموم ہوں گے۔

ربط: اب بیہ بتانامقصود ہے کہ بھلائی ونیکی کے کاموں میں خرچ کے معاملہ میں کسی زمانہ اور کسی حالت کی تخصیص نہیں۔جب اور جہاں موقع ہوخرچ کرنا جاہئے ،سب مقبول ہے۔

انفاق میں اوقات وحالات کی کوئی شخصیص نہیں:

جولوگ اینے مالوں کوخرچ کرتے ہیں رات میں اور دن میں (بعنی اوقات کی تخصیص کے بغیر) پوشیدہ اور علانیہ (بعنی حالات کی تخصیص کے بغیر) پوشیدہ اور علانیہ (بعنی حالات کی تخصیص کے بغیر) تو ان لوگوں کو ان کا ثواب (قیامت کے دن) ان کے رب کے پاس (جاکر) ملے گا۔اور (اس دن) ان پرنہ کوئی خطرہ (واقع ہونے والا) ہے اور نہوہ مغموم ہول گے۔

تفسیر: اس عموی تھم سے یہ بات معلوم ہوگئ کہ پوشیدہ طور پرخرچ کرناال وقت افضل ہے جب تک کھلے عام خرچ کرنے میں کسی تعلی کی وجہ سے ترجیج نہ ہو۔ مثلاً ایک مجمع میں کسی تحض کا دم نکلا جارہا ہے اور ہم اس کوفائدہ پہو نچا سکتے ہیں، ایسے میں یہ انتظار کرنا کہ جب سب ہے جائیں گے تب خبر گیری کریں گے، فاری کی اس مثل کا مصداق ہوجا تا ہے تا بیا قاری اس مثل کا مصداق ہوجا تا ہے تا بیاق از عراق آ وردہ شود، مارگزیدہ مردہ شود۔ (جب تک تریاق عراق سے لایا جائے گا، سانپ کا ڈسا ہوا مرجائے گا) اور یہ جو کہا گیا ہے کہ ان پرکوئی خطرہ واقع ہونے والانہیں، اس سے بیشہ جاتارہا کہ قیامت کے دن تو خاص بندے مجل پڑے خوف اور خطرہ میں مبتلا ہوں گے، شبہ دور ہونے کی وجہ ظاہر ہے کہا گرچان کے دلوں میں ڈراور خطرہ ہو، لیکن

#### جس امر کا خطرہ ہےوہ ان پر واقع نہیں ہوگا، انہیں پیش نہیں آئے گا۔

الَّذِينَ يَاكُنُونَ الرِّبُوالَا يَقُوْمُونَ إِلَّا كُمَا يَقُوْمُ الَّذِنَ يَنَخَبُّطُهُ الشَّيُطُنُ مِنَ الْمَسِ، ذلِكَ بِأَنَّهُمْ قَالُوْا إِنَّمَا الْبَنِعُ مِثْلُ الرِّبُوارِ وَاحَلَّ اللهُ الْبَنِعُ وَحَرَّمَ الرِّبُوا مَوْعِظُهُ مِنْ رَبِّهُ فَانْتَهٰى فَلَهُ مَا سَلَفَ، وَامْرُهُ إِلَى اللهِ، وَمَنْ عَادَ فَاولِيكَ اصْحِبُ النَّارِهُمُ فِيْهَا خُلِدُونَ ﴿ يَمْحَقُ اللهُ الرِّبُوا وَيُرْبِى الصَّدَفْتِ وَاللهُ لَا يُحِبُّ كُلَّ كَفَّارِ آرِيبُوهِ النَّارِهُمُ فِيْهَا خُلِدُونَ ﴿ يَمْحَقُ اللهُ الرِّبُوا وَيُرْبِى الصَّدَفْتِ وَاللهُ لَا يُحِبُّ كُلِّ كَفَّارِ آرِيبُوهِ

ترجمہ: جولوگ سود کھاتے ہیں نہیں کھڑے ہونگے گرجس طرح کھڑا ہوتا ہے ایسا شخص جس کو شیطان خبطی بنادے لیٹ کر میسزااس لئے ہوگی کہ ان لوگوں نے کہاتھا کہ بچ بھی تو مثل سود کے ہے، حالا نکہ اللہ تعالی نے بچ کوحلال فرمایا ہے اور سود کو حرام کر دیا ہے۔ پھر جس شخص کواس کے پروردگار کی طرف سے نسیحت پینچی اور وہ باز آگیا تو جو پچھ پہلے ہو چکا ہے، وہ اس کا خدا کے حوالے رہا اور جوشخص پھرعود کر بے تو یہ لوگ دوزخ میں جاویں گے وہ اس میں ہمیشہ وہ اس کا خدا کے حوالے رہا اور جوشخص پھرعود کر بے تو یہ لوگ دوزخ میں جاویں گے وہ اس میں ہمیشہ رہیں گرنے والے کوک کی مرکز نے والے کوک گئاہ کے کام کرنے والے کوک گئاہ کے کام کرنے والے کو۔

ربط: انفاق کے مضامین کی تفصیل سے پہلے بر (بھلائی و نیکی) کے ابواب میں سے پنتیس (۳۵) حکموں کا بیان ہوا ہے۔ اب بعض احکام کا یہاں سے بیان ہوتا ہے اور ان بقیدا حکام کا ربط انفاق کے مضمون کے ساتھ اس سے اور زیادہ ہو گیا کہ بیسب احکام انفاق کی طرح مال ہی کے ساتھ متعلق ہیں، چنانچہ ربوا ظاہر ہے کہ مال سے متعلق ہے، اسی طرح مقروض شخص کومہلت دینا، قرض وادھار کے معاملات کو کھوالینا۔ ان معاملات میں گواہ بنالینا۔ ان گواہوں اور لکھنے والوں کو بغیر کی وجہ کے عذر نہ کرنا۔ گروی رکھنار کھوانا (بھی مال ہی سے متعلق ہیں)

# چهتیس وال حکم: ربوا کی حرمت اور مذمت:

جولوگ سود کھاتے ہیں (یعنی لیتے ہیں) وہ (قیامت میں قبروں سے) کھڑ ہے ہیں ہوں گے گرجس طرح ایسافخص کھڑا ہوتا ہے جس کوشیطان لیٹ کر خبطی (یعنی خبران ومد ہوش) بنادے۔ یہ برااس لئے ہوگی کہ ان (سود خور) لوگوں نے (سود کے حلال ہونے پراستدلال کرنے کے لئے) کہا تھا کہ بج بھی تو سود کی طرح ہے ( کیونکہ اس میں بھی مقصود نفع حاصل کرنا ہوتا ہے اور بج یقینا حلال ہے، پھر سود بھی جو کہ اس کی طرح ہی ہے حلال ہونا چاہئے) حالانکہ (وونوں میں کھلا فرق ہے کہ) اللہ تعالی نے (جو کہ احکام کے مالک ہیں) بچ کو حلال فرمایا ہے اور سود کو حرام کردیا ہے (اس سے زیادہ اور کیا فرق ہوگا؟) پھر جس شخص کو اس کے پروردگار کی طرف سے (اس بارے میں) نصیحت پنجی اور وہ (اس سود کے فعل سے اور کفر کے اس قول سے لیے خوال کے بین حلال کہنے ہے) باز آگیا (یعنی اس کوحرام بھے نے لگا اور اس کا لینا بھی چھوڑ دیا) تو جو پچھ (اس حکم اور کھر کے اس قول سے لین حلال کہنے ہے) باز آگیا (لیعنی اس کوحرام بچھنے لگا اور اس کا لینا بھی چھوڑ دیا) تو جو پچھ (اس حکم اور کھر کے اس قول سے لین حلال کہنے ہے) باز آگیا (لیعنی اس کوحرام بچھنے لگا اور اس کا لینا بھی چھوڑ دیا) تو جو پچھ (اس حکم

تفییر: آخرت میں جنون کی سی حالت ہونا قرآن سے تواس فعل اوراس قول دونوں کے مجموعہ کا نتیجہ معلوم ہوتا ہے،
لیکن حدیث سے صرف سود لینے کے فعل کا بھی یہ نتیجہ ثابت ہوتا ہے، جبیبا کہ روح المعانی میں طبرانی سے عوف بن مالک کی روایت سے مرفوع حدیث نقل کی گئی ہے، جس کے کچھ الفاظ یہ بیں: فعن اکل الربوا بُعث یوم القیامة مجنونا یہ خبط فیم قرأ الآیة إلى (جس نے سود کھایا اس کو قیامت کے دن پاگل کی شکل میں اٹھایا جائے گا وہ ٹا مک ٹوئیاں مار ہا ہوگا، پھرآپ نے یہ آیت آخرتک پڑھی)

# آسيب لينفي حقيقت:

قیامت میں سودخور کی جنون کی حالت کو جواس شخص کی حالت سے تثبیہ دی گئی ہے جس کوشیطان نے لیٹ کرخبطی کردیا ہو، اس سے معلوم ہوا کہ آسیب کا لیٹ جاناممکن ہے، اور اس کی حقیقت سے کہ جنات میں بعض خبیث ہوتے ہیں، وہ بعض اوقات کسی شخص کو تکلیف پہنچاتے ہیں اور ان کے مسلط ہوجانے سے انسان بدحواس ہوجا تا ہے۔ چونکہ جنات کا وجود قر آن سے ثابت ہے، اور اس کے انگی چبھونے کے اثر سے بچہ کا رونا حدیث سے ثابت ہے، البذا اس آیت میں اس تاویل کی ضرورت نہیں کہ عربوں کے خیال کی بنیاد پر ایسا کہ دیا گیا ہے۔

اور چونکہ آیت میں سے ہمیں نہیں ہے کہ بدحواس کی علت ہمیشہ آسیب زدگی ہی ہوتی ہے،اس لئے اس شبر کی گنجائش ہی نہیں کہ بدحواس اور جنون بیاریوں کی ایک شم ہے۔شبددور ہونے کی وجہ ظاہر ہے کہ اگر جنون بھی جن کے اثر سے ہواور سمجھی مرض کے اثر سے ہویا دونوں کے اثر سے اس طرح ہوکہ پہلے جن کا اثر ہوا وراس سے اخلاط میں تغطل اور بخیر (سکیس)
پیدا ہوجائے یا بھی پہلے اخلاط میں فساد پیدا ہوا وراس سے تعفن پھیلا نے والی ریاح پیدا ہوں اوران ریاح کے ساتھ خبیث
شیطانی رومیں متعلق ہوجا کیں، جس طرح بعض موسموں میں بخار کے مادوں میں جان پڑ کرموذی کیڑے اور حشرات
الارض پیدا ہوجاتے ہیں تو ان سب صور توں میں کوئی بڑی اور سمجھ سے پرے کی بات نہیں ہے۔ اس لئے اس قتم کے آثار کا
انکار کرنا خالص و ہریت اور الحاد ہے۔

اوربعض لوگوں کو جوقر آن مجیدگی اس آیت سے شبہ ہوگیا ﴿ وَمَا كُنّانَ لِیّ عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطُونِ اِلْآ اَنْ دَعُوثُكُمْ ﴾ الآیة تو یہاں حصراس اعتبار سے ہے کہ شیطان جرامعصیت نہیں کر اسکتا لیکن اس آیت سے اس اثر کی فی لازم نہیں آتی، جس سے یہاں بحث کی جارہی ہے۔

البتہ یہ بات اب تک ثابت نہیں کہ مُر دوں کی روعیں آکرستاتی ہیں۔ بلکہ ظاہر آبیا مراس لئے غلط معلوم ہوتا ہے کہ اگر وہ صالح لوگوں میں سے تھا تو اللہ کی نعمتوں میں مشغول ہوگا ،اس کو یہاں ایذارسانی کے لئے آنے کی کیا ضروت ہے اور اگر شقی و بد بخت لوگوں میں سے تھا تو اس کواس کی مہلت کہاں ملے گی۔

# جزاجنس عمل سے دی جائے گی:

اور قیامت میں جواس کو بیرزادی جائے گی تو جرم کے ساتھ اس کی مناسبت بیمعلوم ہوتی ہے کہ اس شخص کا بیکہنا ﴿ إِنَّ بَمَا الْبَنِيعُ مِثْلُ الرِّدِبُوا ﴾ دین کے بارے میں اس شخص کی بے عقلی کوظا ہر کرتی ہے، اس لئے اس کوعقل کے زائل ہونے کی سزادی جائے گی (بیجنس عمل سے سزاہے) اسی طرح خودیہ فعل یعنی سود لینا بھی اس شخص کی بے عقلی کی دلیل ہے، کیونکہ جس علم یومل نہ ہووہ گویاعلم اور عقل ہی نہیں۔

فائدہ جن تعالی نے ان کے مذکورہ بالا استدلال کا جوجواب دیا ہے وہ حاکمانہ جواب ہے، جوقوا نین کے بیان کرتے وقت بالکل کا فی اور نہایت مناسب ہوتا ہے، جبکہ حکیمانہ جواب آیت ﴿ وَ لَا تَا كُلُوْ آ اَصُوالَكُمْ بَیْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ ﴾ میں ہے کہ باطل میں سود بھی داخل ہے، جس کا حاصل اجمالی طور پر بیہ ہے کہ اس میں دوسر سے کے مال کا ناحق ضائع کرنا ہے۔ باق تفصیل سے حکمتیں اوراحکام اصول اور فقد کی کتابوں میں فدکور ہیں۔

إِنَّ الَّذِيْنَ امَنُوا وَعَمِلُوا الصَّلِطِي وَاقَامُوا الصَّلُوةَ وَاتَوُا الزَّكُوةَ لَهُمْ اَجْرُهُمْ عِنْلَ رَبِّرِمُ، وَلاَ خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ ﴿

ترجمہ: بے شک جولوگ ایمان لائے اور انھول نے نیک کام کئے اور ٹماز کی پابندی کی اورز کو ۃ دی،ان کے لئے ان کا ثو اب ہوگا،ان کے پروردگار کے نزدیک ۔اوران پرکوئی خطر نہیں ہوگا اور نہوہ مغموم ہوں گے۔ ربط: اوپرسود کے باب میں بداعتقاداور بدمل لوگوں کا ذکرتھا، اب قرآن کی عادت کے مطابق خوش اعتقاداور نیک عمل لوگوں کا ذکر فرماتے ہیں:

# نيك عمل كرنے والے مؤمنین كى تعريف:

بِشک جولوگ ایمان لائے اور انھوں نے نیک کام کئے (بالخصوص) نماز کی پابندی کی اور زکوۃ دی، ان کے لئے ان کے پروردگار کے نزدیک تواب ہوگا اور (آخرت میں) ان پرکوئی خطرہ (واقع ہونے والا) نہیں ہوگا۔اور نہوہ کی مقصود کے فوت ہونے سے غم زدہ ہول گے۔

تفسیر: اوپرکی آیت میں سودخوروں کا قول ﴿ إِنَّبَ الْبَبْعُ مِنْلُ الرِّبُوا ﴾ ان کے گفر پر دلالت کرتا تھا، اس کے مقابلہ میں اس آیت میں ﴿ اُمنُوْا ﴾ لایا گیا۔ اور وہاں ان کی بدعملی (سود) کا ذکر تھا۔ جس سے ان لوگوں کا دنیا کی طرف راغب ہونا بھی سمجھ میں آتا تھا، یہاں ان کی نیک عملی اجمالاً ﴿ عَبِدُوا الصِّلُونَ ﴾ سے اور تفصیلاً اللہ کی طرف راغب ہونا ﴿ اَقَامُوا الصِّلُونَ ﴾ سے اور بجائے سود کا مال حاصل کرنے کے بالعکس مال کا خرج کرنا ﴿ اَتَوُا الزَّکُونَ ﴾ سے ذکور ہونا ہر ہے کہ ان مقابلوں کی رعایت سے کلام میں کس قدر حسن وخو بی آگئ۔

يَايُّهُا الَّذِيْنَ امَنُوا اتَّقُوا اللهَ وَذَهُوا مَا بَقِي مِنَ الرِّبُوا إِنْ كُنْنَمُ مُّؤُمِنِيْنَ ﴿ فَإِنْ اللهِ وَرَسُولِهِ ﴿ وَإِنْ تُبْتُمُ فَلَكُمُ رُءُوسُ اَمُوَالِكُمُ ﴾ لاَ تَظْلِمُونَ وَلا تُظْلَمُونَ ﴿ وَلا تُظْلَمُونَ ﴾

ترجمہ: اے ایمان والو! اللہ سے ڈرو، اور جو کچھ سود کا بقایا ہے اس کوچھوڑ دو! اگرتم ایمان والے ہو۔ پھراگرتم نہ کروگے تو اشتہار سن لوجنگ کا اللہ کی طرف سے اور اگرتم تو بہ کرلوگ تو تم کوتمہارے اصل اموال مل جاویں گے، نہم کسی پرظلم کرنے پاؤگے اور نہم پرکوئی ظلم کرنے پائے گا۔
مل جاویں گے، نہم کسی پرظلم کرنے پاؤگے اور نہم پرکوئی ظلم کرنے پائے گا۔
ربط: او پرآئندہ سود لینے کی ممانعت تھی۔ اب پچھلا چڑھا ہوا سودو صول کرنے کا تھم بتاتے ہیں۔

### بقایاسودوصول کرنے کی ممانعت:

اے ایمان والو! اللہ سے ڈرواور جو پچھ سود کا بقایا ہے اس کو چھوڑ دواگرتم ایمان والے ہو (کیونکہ ایمان کا مقتضی اطاعت ہے) پھراگرتم (اس پڑمل) نہ کرو گے تو اللہ کی طرف سے اور اس کے رسول کی طرف سے جنگ کا اعلان سن لو (یعنی تمہارے خلاف جہاد ہوگا) اور اگرتم تو بہ کرلو گے تو تمہیں تمہارے اصل اموال مل جائیں گے (اس قانون کے بعد) نہم کی پرظلم کریا ہے گا (کہ تمہار ااصل مال بھی نہ بعد) نہم کی پرظلم کریا ہے گا (کہ تمہار ااصل مال بھی نہ

دلایاجائے)

# سودن چھوڑنے والوں سے قال کی تفصیل:

آیت میں جنگ (جہاد) کے لئے فرمایا ہے،اس میں حسب ذیل تفصیل ہے:

سودنه چھوڑ نااگراس طرح ہے کہ اس کو حلال نہیں سمجھتا تو جہادگی وجہ یہ ہے کہ قاعدہ کلیہ ہے کہ جومسلمان کی خاص شرع تھم کی خلاف ورزی کرے اورامام کے کہنے ہے بھی بازند آئے تواس پر جبر کرنا چاہئے۔ اب دو چار پر تو جبر چل جائے گا اوراگروہ جبر کونہ مانے بلکہ گروہ بنا کرمقابلہ میں پیش آئے توان پر جہاد کرنا چاہئے ۔خواہ وہ امر سنت ہی کیوں نہ ہو، اس لئے فقہاء نے اذان کے ترک کرنے یا ختنہ کو ترک کرنے پر بھی قال کا تھم دیا ہے، اورا لیے لوگوں کا تھم باغیوں جسیما ہوگا۔
اوراس آیت میں جو یہ فرمایا ہے کہ آگر تم تو ہہ کروتو تمہاراراس المال ملے گا۔ اس سے سمجھا جاتا ہے کہ تو بہ نہ کرنے کی صورت میں راس المال بھی نہ ملے گا۔ اس کی تفصیل ہے۔

اگریتوبندکرنااس طرح ہے کہ سودکو حلال ہمجھنے لگا تو چونکہ اِس سے پہلے بیخص مسلمان ہے جبیبا کہ آیت: ﴿ بَالَیْکُا الْذِیْنُ اُسَنُوا ﴾: اس کا قرید بھی ہے اور سودکو حلال سمجھنا کفر ہے اور اسلام کے بعد کفر کرنا ارتداد ہے، اس لئے بیخص مرتد قرار دیا جائے گا کہ اگر نئے سرے سے اسلام قبول نہ کر ہے تو اس کوئل کر دیا جا تا ہے، اور اس کا تمام مال اس کی ملکیت سے نکل جا تا ہے، پھر اس میں جتنا مال ارتداد سے پہلے کا حاصل کیا ہوا ہے، وہ تو اس کے وارثوں میں تقسیم ہوجا تا ہے اور جو ارتداد کی حالت میں حاصل کیا ہے، وہ بیت المال میں داخل کر دیا جا تا ہے۔

اوراگریہ توبہ نہ کرنااس طرح ہے کہ اس کو حلال نہیں سمجھا مگر ترک نہیں کرتا تو جیسا کہ اوپر ذکر ہوا ہے کہ اگریہ مقابلہ میں پیش نہیں آیا تب تو جر کر کے ترک کراہی دیں گے، توبہ نہ کرنے کی صورت میں بیشق داخل ہی نہیں اوراگر مقابلہ میں پیش آیا تو باغی ہے اور باغی کے احکام میں بہ ہے کہ ان میں سے جوئل سے بچار ہے، اس کا مال اس کی ملکیت سے تو نہیں لکتا، مگر اس کے قضہ سے نکال لیا جاتا ہے، یعنی چھین کرا پے قبضہ میں بطور امانت رکھا جاتا ہے۔ وہ لوگ جس وقت توبہ کرلیں گے ان کے مال انہیں واپس کردیئے جائیں گے۔ یہ سب مسائل ہدا یہ میں موجود ہیں۔

# دارالحرب ميس حربي سيسود لين كامسكه:

احقر نے اس آیت سے بیمسکلہ مجھا ہے کہ دارالحرب میں حربی سے سود لینا حرام ہے، کیونکہ بید بقایا سود زمانہ جا ہلیت کا تھا جب کہ مکہ دارالحرب تھا۔ اگر بیمعاملہ حلال ہوتا تو حلال معاملہ سے جوتق واجب ہواس کا مطالبہ ہر حال میں درست ہے، اگر چہمطالبہ کے وقت وہ معاملہ نا جائز ہو۔ مثلاً ایک نصرانی نے دوسر نصرانی سے شراب خریدی، ان کے لئے یہ معاملہ حلال تھا، پھر دونوں مسلمان ہوگئے باوجود یکہ اب ایسی خرید وفروخت درست نہیں، مگر پچھلارو پیدوصول کرنا درست معاملہ حلال تھا، پھر دونوں مسلمان ہوگئے باوجود یکہ اب ایسی خرید وفروخت درست نہیں، مگر پچھلارو پیدوصول کرنا درست

ہے۔ توجب ربوامیں پچھلا بقایا لینے کی اجازت نہ ہوئی تو معلوم ہوا کہ اس وقت بھی حلال نہ تھا۔ پھر جب دوحربیوں میں آپس میں درست نہ ہوا تو مسلمان اور حربی میں کیسے درست ہوگا؟

ر ہالیا ہوا سودوا پس نہ ہونا تو کیر حرج کودور کرنے کے واسطے حرام کئے جانے کاعلم نہ ہونے کے عذر کے تحت یے تخفیف تھی، اور اس کے متعلق جوفقہی روایت مشہور ہے، احقر کے نزدیک اس کی خاص تغییر ہے جس سے سود کی حلت لازم نہیں آتی۔ مزید تفصیل کے لئے بیموقع نہیں (۱)

وَإِنْ كَانَ ذُوْعُسُرَةً فَنَظِرَةً إِلَا مَيْسَرَةً ، وَأَنْ تَصَدَّقُواْ خَيْرٌ لَّكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴿

ترجمہ: اوراگر تنگدست ہوتو مہلت دینے کا حکم ہے آسودگی تک۔اوریہ کہ معاف ہی کردواور زیادہ بہتر ہے تمہارے لئے اگرتم کوخبر ہو۔

ربط :اس محم کے عام ہونے کے باوجود ماقبل کے ساتھ ایک خاص مناسبت بھی ہے، وہ یہ کہ سودخوروں کا قاعدہ تھا کہ وقت مقررہ پرمطالبہ کرنے پراگرمقروض مہلت مانگاتو مہلت کے عوض مزید سود لیتے تھے۔اس آیت سے اس رسم بدکو بھی مٹانا ہے۔

سینتیسوال حکم :مفلس کومهلت دیناضروری ہے:

ادراگر (مقروض شخص) تنگ دست ہو (اوراس وجہ سے مقررہ وقت پر نہ دے سکے) تو (اس کو) مہلت دینے کا تھکم ہے، آسودگی تک (بالکل) معاف ہی کر دوتو تمہارے ہے، آسودگی تک (بالکل) معاف ہی کر دوتو تمہارے لئے زیادہ بہتر ہے۔اگر تمہیں (اس کے ثواب کی) خبر ہو۔

مسکلہ(۱) بمفلس کومہلت دیناواجب ہے۔

(۱) حفرت عليم الامت قدس سرة نے اپنے ايک رسالہ: رافع الطّننک عن منافع البَننگ ميں حديث: الاربوا بين المسلم والحربی فی دار الحرب کی بيتشریح کی ہے:

" بیحدیث حقیقت پرمحول نہیں، بلکہ مجاز اسمعنی نہی ہے (جمعنی نفی نہیں) اور حدیث پاک کا مطلب بیہ کے کہ سلمان اور حربی کے درمیان (بھی) سودی معاملہ ممنوع ونا جائزہ، جیسے آیت کریمہ ﴿ فَلَا رَفَتُ وَلَا فَسُوقٌ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَبِّ ﴾ مرنفی بمعنی نہی ہے، جیسے آیت کریمہ ﴿ فَلَا رَفَتُ وَلَا فَسُوقٌ وَلَا جِدَالَ فِي الْحَبِّ ﴾ مرنفی بمعنی نہی ہے، بعنی آیت کریمہ کا مطلب بیہ ہے کہ جج میں فخش گوئی، گناہ کی بات اور جھگڑ اممنوع ونا جائزہ، اور حربی کا مال چونکہ غیر معصوم ہوتا ہے اس لئے اس سے کسی کو جواز کہ فنی فرمادی ''

اس کے بعدایک فقبی نظیر پیش کی ہے جسے امداد الفتاوی (۱۵۸:۳) میں دیکھا جاسکتا ہے۔

مسکلہ (۲):جب اس کو گنجائش ہو پھرمطالبہ کی اجازت ہے۔

مسئلہ (۳): البتہ اگر ابھی مفلس ہونے کی ہی تحقیق نہ ہو بلکہ شبہ ہوکہ شاید اپنی گنجائش کو چھپا تا ہے اور قصدا ٹالتا ہے تو حاکم کو چاہئے کہ قرض خواہ کی درخواست پر مقروض کوحوالات میں بند کر دے اور جب قرائن سے بیدیقین ہوجائے کہ اب اس قدر تنگ ہو چکا ہے کہ اس کے پاس مال ہوتا تو ضرور دیدیتا ،اس وقت رہا کردے۔

عُ وَاتَّقُوا يَوْمًا تُرْجَعُونَ فِيهِ إِلَى اللَّهِ يَثُمَّ نُوَقَّى كُلُّ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴿

ترجمہ:اوراس دن سے ڈروجس میں تم اللہ تعالیٰ کی پیشی میں لائے جاؤگے پھر ہر مخص کواس کا کیا ہوا پورا پورا المع گا اوران پرکسی شم کاظلم نہ ہوگا۔

تحكم سابق كانتمه بغيل حكم مين كوتابي بردرانا:

اوپر کا حکام میں چونکہ ظاہر آسی قدر مالی نفع کم معلوم ہوتا ہے، چنانچہر بوامیں آمدنی کا کم ہونا اور مہلت میں آمدنی کا دیر سے ملنا ظاہر ہے، اس لئے جولوگ تھم کے مخاطب تھان کا مال کی طبعی محبت کی وجہ سے ان احکام میں کوتا ہی کرنا بعید نہیں تھا، اس لئے اس موقعہ پراحکام میں کوتا ہی کرنے پر کسی قدر ڈرانا مناسب معلوم ہوا جواس آیت میں ارشاد فر مایا جاتا ہے۔ اور (مسلمانو!) اس دن سے ڈرو، جس میں تم (سب) اللہ تعالی کی پیشی میں لائے جاؤگے، پھر ہر شخص کواس کا کیا ہوا (یعنی اس کا بدلہ) پورا پورا بورا ملے گا اور ان پر کی قتم کاظم نہ ہوگا (تو تم پیشی کے لئے اپنی کارگز اری درست رکھواور کسی قتم کی ظلف ورزی نہ کرو)

يَايُهُا الَّذِينَ المَنُوْآ إِذَا تَكَايَنُنَهُ بِدَيْنِ إِلَّ اَجَلِ مُّسَمَّى فَاكْتُبُوهُ وَلْيَكُتُبُ بَيْكُو لِلَّا الَّذِي الْمَا الَّذِي الْمَا الَّذِي الْمَا الَّذِي الْمَا الَّذِي الْمَا الَّذِي اللهُ عَلَيْهُ اللهُ فَلْيَكُمُ وَلَا يَابَ كَاتِبُ الْمَا الَّذِي كَمَا عَلَيْهُ اللهُ فَلْيَكُمُ وَلَا يَابُ كَاتِبُ الْمَا الَّذِي كَمَا عَلَيْهُ اللهُ وَلَيْكُو اللّهِ اللّهِ وَلَا يَبْخُسْ مِنْهُ شَيْئًا وَاللّهُ وَلَا يَنْهُ اللّهُ وَلَا يَبْخُسْ مِنْهُ شَيْئًا وَاللّهُ وَلَيْهُ اللّهُ وَلَيْهُ اللّهُ وَلَيْهُ اللّهُ وَلَيْهُ اللّهُ وَلَيْهُ اللّهُ وَلَيْهُ وَالْعَدُولُ وَلَيْهُ وَالْعَدُولُ وَلَيْهُ وَالْعَدُولُ وَلَيْهُ وَالْعَدُولُ وَلَيْهُ وَلَا يَكُولُ اللّهُ وَلَيْهُ وَالْعَدُولُ وَلَيْهُ وَالْعَدُولُ وَلَيْهُ وَلَا يَتُولُ هُو فَلْيُمْلِلْ وَلِيّهُ وَالْعَدُولُ وَلَا يَسْتَطِيْعُ آنَ يُبِلّ هُو فَلْيُمْلِلْ وَلِيّهُ وَالْعَدُلُ وَلِيلًا وَاللّهُ وَلَا يَعْدُولُ وَلَا يَشْتُولُ وَلَا يَسْتَطِيْعُ آنَ لَا يَعْمُلُولُ وَلَا يَسْتَطِيْعُ آنَ وَلِي اللّهُ وَلَيْهُ وَالْمُولُ وَلَا يَاللّهُ وَلَا يَشْتُولُ وَلَا يَسْتَطِيْعُ آنَ لَيْ وَلَا يَشْتُولُ وَلَا يَشْتُولُ وَلَا يَسْتَطِيْعُ آنَ وَلّا يَسْتَطِيْعُ آنَ وَلَا يَسْتَطِيْعُ آنَ وَلِي الْمُعَلِلُ وَلِيلًا فَاللّهُ وَلَا يَسْتَطِيْعُ آنَ لَا يُعْمُلُولُ وَلَا يَسْتَطِيْعُ آنَ وَلَا يَسْتَطِيْعُ اللّهُ وَلَا يَسْتَطِيْعُ آنَ وَلِي الْعَلْمُ لَا اللّهُ وَلَا لَا لَا اللّهُ وَلَا يَسْتَطِيْعُ آنَ وَلَا لَا يَعْمُونُ وَلَا اللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْمُ اللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِلْعُلُولُ وَلَا يَعْمُولُ وَلَا اللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلّا يَعْمُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلْمُ اللّهُ وَلِلْكُولُ وَلَا لَاللّهُ وَلِي لَالْعُلُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلْمُولُ وَلَا لَلْكُولُ وَلِيلُولُ وَلِي لَلْمُعُلِقُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُلُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْلْمُولُ الللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِي لِللللّهُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُولُ وَلِلْكُ

ترجمہ: اے ایمان والو! جب معاملہ کرنے لگو ادھار کا ایک میعاد معین تک تو اس کولکھ لیا کرو۔ اور بیضرور ہے کہ تمہارے آپس میں کوئی لکھنے والا انصاف کے ساتھ لکھے اور لکھنے والا لکھنے سے انکار بھی نہ کرے، جبیبا کہ خدا تعالیٰ نے اس کوسکھلا دیا اس کو چاہئے کہ لکھ دیا کرے اور وہ مخفل لکھوا دے جس کے ذمہ وہ حق واجب ہوا ور اللہ تعالیٰ سے جو اس کا پروردگار ہے ڈرتار ہے اور اس میں سے ذرہ برابر کی نہ کرے۔ پھر جس مخفل کے ذمہ حق واجب تھا وہ اگر خفیف العقل ہویا ضعیف البدن ہویا خود لکھانے کی قدرت نہ رکھتا ہوتو اس کا کارکن ٹھیک ٹھیک طور سے لکھوا دے۔

ار تيسوال حكم: قرض معلق:

اوراس محم میس کی جزء ہیں:

پہلا جز: دستاویز کھنے کامشورہ: اے ایمان والو! جبتم مقررہ میعادتک (کے لئے) ادھارکا معاملہ کرنے لگو (خواہ رقم ادھارہ ویا جو چیز خریدنی ہے وہ ادھارہ وی بیا کہ ہے سلم میں ہوتا ہے) تواس (کی یادداشت ودستاویز) کو کھولیا کرو۔ اور میضروری ہے کہ تہمارے درمیان (جو) کوئی کھنے والا (ہو، وہ) انصاف کے ساتھ کھے (یعنی کسی کی رعایت کرکے ضمون میں کی بیثی نہ کرے) میں کی بیثی نہ کرے)

دوسراجز: لکھنے والے کو لکھنے سے انکارنہیں کرنا جا ہے: اور لکھنے والا لکھنے سے انکاربھی نہ کرے، جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے اس کو ( لکھنا ) سکھا دیا۔ اس کو جا ہے کہ لکھ دیا کرے۔

تیسراجز: دستاویز کامقروض کی طرف سے ہونا: اور (کھنے والے کو) وہ خص (بتائے اور) کھائے جس کے ذمہ وہ تن واجب ہو (کیونکہ دستاویز کامقصد حق کا قر ارکرنا ہوتا ہے تو جس کے ذمہ حق ہے ای کا قر ارضر وری قر ارپایا) اور اللہ تفالی سے جواس کا پروردگار ہے ڈرتار ہے اور اس (حق) میں سے (بتانے میں) ذرا بھی کی نہ کر ہے۔ پھر جس محف کے ذمہ تن واجب تھا اگر وہ کم عقل (معتوہ یا مجنوں) یا کمزور (یعنی نابالغ یا انتہائی بوڑھا) ہو یا (اور کسی اتفاقی امر سے) خود (بیان کرنے اور) کھانے کی قدرت نہ رکھتا ہو (مثلاً گونگا ہے اور کھنے والا اس کا اشارہ نہیں سجھتا یا مثلاً دوسر ہے ملک کا رہی گھا۔ رہے اور دوسری زبان بولتا ہے اور لکھنے والا اس کی زبان نہیں سجھتا) تو (ایسی حالت میں) تو اس کا کارکن ٹھیک طرح سے کھا دے۔

مسکلہ(۱): رقم ادھارہونے کا مطلب ہیہ کہروپوں کے گیہوں خریدے یا مکان خریدااور وعدہ یے قرار پایا کہروپے چھاہ کے بعد دیں گے یا کچھرو پے فی الحال سی کوریئے اور بیمعاہدہ ہوا کہ مثلاً چھ ماہ کے بعد فلاں غلما تنالیس گے اس کو شریعت کی اصطلاح میں بچے سلم کہتے ہیں۔ بیدونوں صور تیں شرعاً جائز نہیں۔البتہ ان کے جائز ہونے کے لئے بہت سی شرطیں ہیں۔ جن کا ذکر فقہ کی کتابوں میں ہے۔

مسئلہ (۲):ان شرطوں میں سے ایک شرط وہ بھی ہے جس کی طرف آیت میں اشارہ ہے بینی وہ میعاد پوری طرح متعین ہوجس میں ک متعین ہوجس میں کسی اختلاف ونزاع کی کوئی گنجائش نہ رہے۔مثلاً رمضان کی پندرہ تاریخ،اور یوں نہ کہے کہ مثلاً جب فصل کٹنے لگے گی، کیونکہ فصل کے کٹنے کی ابتدااورائتہا میں فرق ہوا کرتا ہے۔

مسكر (٣): يولكمنا، لكمانا جمهورعلاء كنزديك متحب ، اگركوئى نه لكها كنو گنهگارنبيس موكاريهال مقصود مرف معلحت بكداختلاف كابالكل احمال ندر ب- مسئلہ (٣): بیلکھنا چونکہ ایک مصلحت کے لئے ہے، اس لئے دین کے ساتھ مخصوص مجیس، اگر دیاوں ملرف سے این دینا نقد ہوجائے اور پھر بھی اس کے لکھنے میں مصلحت ہوتو کوئی مضا کقتہ ہیں۔ مثلاً کوئی گا دیں، کھیت، مکان یا کارخانہ دیجے د خرید ااور اس کابیعنا مہلکھالیا تا کہ آئندہ چل کرکوئی انکارنہ کر بیٹھے۔

مسكله(۵): لكھنے والے كوكھنے كاتھم اورا نكار سے ممانعت رہمی استجاب کے لئے ہے، اس لئے اگر لکھنے وال سے بہ اجرت لے توجائز ہے۔

مسکلہ(۲): کم عقل سے مراد مجنوں یا دیوانہ ہے جو بالکل پاگل نہ ہو، گرعقل میں خلل ہو۔ اور کمزود سے مراد تابانی یا بوڑھا ہے۔ ان میں نابالغ اور دیوانہ ومجنون کی خرید وفروخت اور اقر ارتو شری طور پر تا قابل اعتبار ہے، بلکہ ان اوگوں کے ایسے معاملات کے صحیح اور نافذ ہونے کے لئے شری ولی کی اجازت درکار ہے۔ اور ایسا ولی جس کا تصرف ان کے بال میں نافذ ہو سکے صرف یہ بین: باپ، دادا، باپ کاومی، دادا کاومی۔ قاضی لیمی شری حاکم ، اس لئے ان کا ہر معاملہ یا تو ولی کر ۔ تاب بھی اس معاملہ کا عوض رقم وغیر واخی اور اگر ہی کر یہ کر یہ وولی معلوم ہونے پر کہدوے کہ میں جائز رکھتا ہوں اور اگر ولی کر سے تب بھی اس معاملہ کا عوض رقم وغیر واخی اور دائر میں داد کے مال میں واجب ہوگا، اگر چہ میہ طالبہ ولی سے ہوگا گران کے مال سے دے گا۔ اس طرح مقروض یہی رہیں گے۔ اور طوا اگر بدحواس ہوجائے تب تواس کا بھی یہی تھم ہے، ورنہ وہ خود معاملہ کرسکتا ہے یا کسی کو اپنے آرام کے لئے اپنی طرف بوڑھا اگر بدحواس ہوجائے تب تواس کا بھی یہی تھم ہے، ورنہ وہ خود معاملہ کرسکتا ہے یا کسی کو اپنے آرام کے لئے اپنی طرف میں وی کو تارکر دے اس کو وکیل کہتے ہیں، اور گو نگے اور دوسری زبان بولنے والے کے لئے سمجھانے والے اور مترجم کی میں میں سیمال کئے گئے لفظ کارکن میں یہ سب یعنی اصطلاحی فی وی وکیل ہم جھانے والا اور مترجم شامل ہیں۔

مسئلہ(2): لکھنے کے اس تھم کے بعد گواہ بنانے کا تھم اس امر کی دلیل ہے کہ معاملات میں محط جمت نہیں ، اور اس کی ق تصریح فقہاء نے کی ہے ، اور دین کے معاملات میں خط کا جمت ہونا اس سے ثابت ہے کہ حضور اقد س سی تھی کے سلامین کے ساتھ گواہ نہیں جمیعے۔ کے نام فرمان بھیج ہیں اور ان کے ساتھ گواہ نہیں جمیعے۔

وَ اسْتَشْهِلُ وَا شَهِبْدَيْنِ مِنْ يَّجَالِكُمْ ، فَإِنْ لَمْ بَكُوْنَا رَجُلَيْنِ فَرَجُلُ وَامْرَاتِنِ مِنَنَ تَرْضَوْنَ مِنَ الشَّهَدَاءِ أَنْ نَضِلَ إِخْلَهُمَا فَتُلَكِّرُ إِخْلَاهُمَا الْأُخْرِعُ

ترجمہ:اوردوفخصوں کواپنے مردوں میں سے کواہ کرلیا کرو، پھرا گروہ دو کواہ مردنہ ہوں تو ایک مرداور دو کورتیں ایسے گواہوں میں سے جن کوتم پسند کرتے ہوتا کہان دولوں عورتوں میں سے کوئی ایک بھی بھول مباوے تو ان میں سے ایک دوسرے کویا ددلا لے۔

چوتھاجز: گواہ بنانا: اور ( قرض کے اس معاملہ میں دستاویز لکھنے کی پھٹل کے لئے ) اپنے مردوں میں سے دو محضوں کو

گواہ (بھی) کرلیا کرو (اورشرع) طور پر دعوی کے جوت کا اصل مداریہی گواہ ہیں، خواہ دستاویز نہ ہو۔اورا ہے معاملات ش بغیر گواہوں کے خالی دستاویز ججت اور معتبر نہیں۔ دستاویز لکھنا صرف یا دداشت کی آسانی کے لئے ہے کہ اس کا مضمون دیکھ کر ہن کر طبعی طور پر اکثر تمام واقعہ یاد آ جا تا ہے، جبیبا کہ خنقریب قرآن میں آتا ہے) پھراگروہ دوگواہ مرد (میسر) نہ ہوں تو ایک مرداور دوعور تیں (گواہ بنالی جا کیں) ایسے گواہوں میں سے جن کوتم (ان کے معتبر ہونے کی وجہ سے) پیند کرتے ہو۔ (اورایک مردکی جگد دعور تیں اس لئے تجویز کی گئیں) تا کہ ان دونوں عورتوں میں کوئی ایک بھی (شہادت کے کسی صعبہ کوخواہ ذہن وجا فظہ سے یا شہادت کے وقت بیان کرنے سے) بھول جائے تو ان میں سے ایک دوسری کو یا ددلا دے (اور

#### وَلَا يَأْبُ الشُّهَكَآءُ إِذَا مَا دُعُواد

ترجمه: اورگواه بھی انکارنہ کیا کریں جب بلائے جایا کریں۔

پانچواں جز: گواہوں کا گواہ بننے سے انکارنہ کرنا: اور گواہ بھی انکارنہ کیا کریں، جب (گواہ بننے کے لئے) بلائے جا ایک ریں، (کہاس میں اپنے بھائی کی اعانت ہے)

ُ فائدہ: گواہی کے احکام میں بہت تفصیل ہے، کیکن جن حقوق کا یہاں بیان ہے بعنی مالی معاملات، ان سے متعلق چند سائل تحریر کئے جاتے ہیں۔

مسکلہ(۱):ان گواہوں میں بیے فقیں ہونی چاہئیں:اسلام عقل، بالغ ہونا،آزادی، یعن غلام نہونا۔عدالت یعنی دین داری کی وجہ سے معتبر ہونااور بیسب صفین اس آیت سے بھی سمجھ میں آتی ہیں۔ کیونکہ رجالکم وغیرہ میں مخاطب وہی ہیں جواور ﴿ يَا اَیّنِهُ اَ الَّذِينَ اَ صَنُوا اَ اِ ذَا تَكَا يَنُدُو ﴾ میں ہیں۔ایمان کا تو صاف طور سے ذکر ہے اور معاملات عاقل، بالغ اور آزادلوگوں میں ہی واقع ہوا کرتے ہیں۔اس لئے ان صفات کا شرط ہونااس سے معلوم ہوا۔اور عدالت فالم ری کافی ہے یا خاص طور سے شخین فرضون کی سے معلوم ہوئی۔البتہ اس میں اختلاف ہے کہ عدالت ظاہری کافی ہے یا خاص طور سے شخین وقیتش بھی کی جائے۔

مسکلہ (۲): گواہ بننے کے لئے بلانے پر چلا جانامستحب ہے، البتہ گواہ بن جانے کے بعد گواہی دینے کے لئے جانا بعض صورتوں میں فرض ہے۔جیسا کہ عقریب آگئی آیت میں آئے گا۔

مسکلہ(٣):کلمہ ﴿ فَتُنْ کِلِّرَ ﴾ ہے صاف سمجھ میں آگیا کہ گوائی کا دارومداریا داشت وحافظہ پر ہے اس لئے اگر دستاویزد کی کرواقعہ یادنہ آیا تو گوائی دینادرست نہیں۔

مسكله(س): چونكه ثبوت كا دارومدار كوابى برب، للنداخود دستاويز لكهنا ضرورى نبيس بادرا كركهى جائے تو ضرورى

نہیں کہ اس پر گواہوں کے دستخط ہوں۔ان کا دستاویز کوصرف سن لینا، یا واقعہ کا مشاہدہ کر لینا خواہ دستاویز نہ ہوکافی ہے۔
پہلی صورت میں گواہی اس طرح دیں گے کہ ہمیں فلال شخص نے اپنا اقر اردع ہد سنایا۔یا دوسرے نے سنایا۔اور فلاں نے
اس کی صحت کا اقر ارکیا۔اور دوسری صورت میں کہیں گے کہ ہمار نے روبر و بیمعاملہ ہوا۔البتہ دستاویز پر گواہوں کا دستخط
کردینا یا دواشت کی سہولت کا موجب اوراحتیا طومصلحت کے تریب ہے، کیونکہ اکثر دستاویز پر اپنے دستخط دیکھ کروہ واقعہ
یاد آجا تا ہے۔گرواقعہ کا مشاہدہ کئے بغیریا معاہدہ کرنے والے کی زبان سے معاہدہ کے اقر ارکی بات سنے بغیر گواہی لکھنا
جسیا کہ دورِحاضر میں رائے ہے،اسلام کے زدیک ناجائز ہے۔

وَلَا تَسْعَمُوْا اَنْ تُكْتَبُوٰهُ صَغِيُرًا اوْكِبَيْرًا إِلَى آجَلِم ﴿ ذَالِكُمْ اَفْسَطُ عِنْكَ اللَّهِ وَ آقُومُ لِلشَّهَا دَقِ وَ آدُنَىٰ اللَّا تَرْتَا بُوْا لِلْآ اَنْ تَكُوْنَ تِجَارَةً كَاضِرَةً ثُلِي يُرُونَهَا بَيْنَكُمُ فَكَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحً اللَّا تَكْتُبُوْهَا م

ترجمہ: اورتم اس کے لکھنے سے اکتایا مت کروخواہ وہ چھوٹا ہویا بڑا ہو۔ بدلکھ لینا انصاف کا زیادہ قائم رکھنے والا ہے اللہ کے نزدیک اور شہادت کا زیادہ درست رکھنے والا ہے اور زیادہ سز اوار ہے اس بات کا کہتم کسی شبہ میں نہ پڑو، مگریہ کہ کوئی سودادست بدست ہو، جس کو باہم لیتے ویتے ہوتو اس کے نہ لکھنے میں تم پرکوئی الزام نہیں۔

پہلے جز کا تمتہ:اورتم اس (قرض کی دستاویز) کے (بار بار) کھنے ہے اکتابا مت کرو،خواہ وہ (قرض کا معاملہ) جھوٹا ہو یا بڑا ہو۔ یہ لکھے لینا اللہ کے نزد یک انصاف کا زیادہ قائم رکھنے والا ہے اورشہا دت کا زیادہ درست رکھنے والا ہے۔اوراس بات کا زیادہ سزاوار ہے کہ تم (معاملہ کے متعلق) کسی شبہ میں نہ پڑو (اس لئے لکھ لیمنا ہی زیادہ اچھا ہے) گریہ کہ کوئی سودا دست بدست یعنی نقد ہوجس کوتم آپس میں لیتے دیتے ہوتو اس کے نہ کھنے میں تم پرکوئی الزام (اورنقصان) نہیں۔

وَاشِّهِ لُ وَالْحَا تَبَايَعْتُمْ

ترجمہ: اورخر بدوفروخت کے وقت گواہ کرلیا کرو۔

چوتھے جز کا تنتہ: اور (اس میں بھی اتنا ضرور کیا کروکہ اس کے ) خرید وفروخت کے وقت گواہ کرلیا کرو (شایدکل کو کوئی بات نکل آئے۔مثلًا فروخت کرنے والا کہنے لگے کہ مجھے قیمت وصول ہی نہیں ہوئی یا یہ چیز میں نے فروخت ہی نہیں کی یا خریدار کہنے لگے کہ میں نے تو واپسی کا اختیار بھی لیا تھا۔ یا ابھی تو خریدی ہوئی چیز میرے یاس پوری بہونچی ہی نہیں )

وَلَا يُضَارِّكَ إِبِّ وَلِا شَهِيْدُهُ هُ وَإِنْ تَفْعَلُوا فَانَهُ فَسُوقًا بِكُمْ وَاتَّقُوا اللهُ و يُعَلِّمُكُمُ اللهُ اللهُ وَلَا يُضَارِّ اللهُ وَلَا يُعَلِّمُكُمُ اللهُ وَاللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيْهُ وَهِ

تر جمہ: اور کسی کا تب کو تکلیف نہ دی جاوے اور نہ کسی گواہ کو۔اور اگرتم ایسا کرو گے تو اس میں تم کو گناہ ہوگا۔اور خدا تعالی سے ڈرو۔اور اللہ تعالیٰ تم کو تعلیم فرما تا ہے اور اللہ تعالیٰ سب چیزوں کو جاننے والے ہیں۔

دوسرے اور پانچویں جزکا تنم ہے: اور (جس طرح ہم نے اوپر لکھنے والے اور گواہ کوئع کیا کہوہ لکھنے اور گواہی سے
انکار نہ کریں، اس طرح ہم تمہیں بھی تا کید کرتے ہیں کہ تمہاری طرف ہے بھی) کسی لکھنے والے تو تکلیف نہ دی جائے اور
نہ کی گواہ کو (مثلاً اپنی مصلحت کیلئے ان کی سی مصلحت میں خلل ڈالا جائے) اور اگرتم ایسا کرو گے تو اس میں تمہیں گناہ
ہوگا۔ اور اللہ تعالیٰ سے ڈرو (اور جن کاموں سے اس نے منع کر دیا ہے، وہ مت کرو) اور اللہ تعالیٰ (کاتم پراحسان ہے کہ)
تعہیں (مفید احکام کی) تعلیم فرما تا ہے اور اللہ تعالیٰ سب چیزوں کے جانے والے ہیں (تو وہ فرماں بردار اور گنج گار کو بھی
جانے ہیں، ہرایک کومناسب بدلہ دیں گے)

## لکھنے میں تنین فائدے:

پہلے کا حاصل یہ ہے کہ ایک کائن دوسرے کے پاس نہ جائے گا۔ نہ اس کائن پہلے کے پاس رہے گا۔ خقوق العباد کے تلف ہونے سے حفاظت رہے گی۔ دوسرے کا حاصل یہ ہے کہ گواہوں کوآسانی ہوگی۔ تیسرے کا حاصل یہ ہے کہ اہل معاملہ کا دل صاف رہے گا۔ طبیعت کوراحت رہے گی۔ دوسرے سے دل میں کدورت نہ ہوگی۔ تینوں فائدوں کا الگ الگ ہونا فاہر ہے، اوران فائدوں کا اس طرح بیان کرنا لکھنے کے ستحب ہونے کا قرینہ ہے، اس طرح گواہ کرنا بھی مستحب ہے۔ البتہ کھنے والے اور گواہ کو ضرر پہونے والدا جرت مانے یا گواہ کو کہ خوری کی ضرورت ہونوان کو مفت کام کرنے پرمجبور کرنا بھی ضرر پہنچانے میں داخل ہے اور حرام ہے۔ آنے جانے کے خرج کی ضرورت ہونوان کو مفت کام کرنے پرمجبور کرنا بھی ضرر پہنچانے میں داخل ہے اور حرام ہے۔

اوریہ جوفر مایا کہ نہ لکھنے میں الزام نہیں تو اس سے مرادیہ ہے کہ دنیا کی مضرت نہیں ورنہ گناہ تو کسی بھی معاملہ کے نہ لکھنے میں الزام نہیں تو اس سے مرادیہ ہے کہ دنیا کی مضرت نہیں ورنہ گناہ تو کہ اسے معاملات میں نہیں ہے۔ اور نفذ تجارت میں لکھنے کے اہتمام کی تا کیدنہ فر ماناحرج سے مخفوظ رکھنے کے لئے ہے، کیونکہ ایسے معاملات تو ہروت ہوتے ہیں، اور دست بدست نفذ ہونے کی وجہ سے اختلاف اور نزاع کا احتمال کم ہی ہوتا ہے۔

اس لئے یہ سکا بھی نگل سکتا ہے کہ اگر کسی نفذ تجارت میں یہ با تیں نہ ہوں مثلاً وہ معاملہ بڑا ہواور کم ہوا کرتا ہواوراس میں آئندہ اختلاف ونزاع پیدا ہوجانے کا احمال ہوتو اہتمام کوترک کرنے کی ممانعت نہ ہونے کی وجہ سے لکھنے کا اہتمام کیا جائے گا،جیسا کہ عام عادت اور عمل بھی ہے کہ بڑے بڑے معاملات کی دستاویز برابر کھی جاتی ہیں جا ہے ادھار نہ ہو۔

وَإِنْ كُنْتُمُ عَلَى سَفَرٍ وَلَوْ يَجَدُوا كَاتِبًا فَرِهِنَ مَقْبُوضَةً وَفَانَ آمِنَ بَعْضَكُمُ بَعْضًا فَلْيُؤَدِّ الله عادِ تُعِنَ امَا نَتَهُ وَلَيْتَيَ اللهَ رَبَّهُ ا ترجمہ:اوراگرتم کہیں سفر میں ہواورکوئی کا تب نہ پاؤسور ہن رکھنے کی چیزیں جو قبضہ میں دی جا کیں۔اوراگرایک دوسرے کا اعتبار کرتا ہوتو جس مخص کا اعتبار کیا گیا ہے اس کو چاہئے کہ دوسرے کاحق اوا کردے۔اوراللہ تعالیٰ سے جواس کا پروردگارے ڈرے۔

# انتاليسوال حكم: گروي ركهنا:

ادراس کا گذشتہ آیتوں کے ساتھ خاص تعلق بھی ہے۔ چنانچہ ترجمہ سے ظاہر ہے۔ اورا گرتم (قرض کا معاملہ کرنے کے وقت) کہیں سفر میں ہواور (دستاویز لکھنے کے لئے وہاں) کوئی لکھنے والانہ طیقو (ایسی حالت میں اطمینان کا ذریعہ) رہمن رکھنے کی چیزیں (ہیں) جو (مقروض شخص کی طرف سے صاحب حق کے) قبضہ میں دیدی جا کیں۔ اورا گر (ایسے وقت میں بھی) ہرایک شخص دوسر سے کا اعتبار کر تا ہو (اوراس لئے رہن کی ضرورت نہ سمجھے) تو جس شخص کا اعتبار کرلیا گیا ہے (یعنی مقروض) اسے چاہئے کہتی (پوراپورا) اوا کر ہے اوراللہ تعالیٰ سے ڈرے جو کہ اس کا پروردگار ہے (اوراس کا حق نہ مارے)

فائدہ: جمہور علاء کا اتفاق ہے کہ رہن یا گروی رکھنا جس طرح سفر میں جائز ہے، حضر لیعنی اپنے گھر پر دہتے ہوئے بھی جائز ہے، یہاں سفر کی شخصیص کا ذکر اس وجہ سے کیا گیا کہ اس کی ضرورت حضر کے مقابلہ میں سفر میں زیادہ پڑتی ہے۔ کیونکہ حضر میں اطمینان کے اور بھی ذرائع موجو دہوتے ہیں، مثلاً لکھنا اور گواہ بنانا جواکٹر سفر میں میسر ہونا دشوار ہوتا ہے۔ مسکلہ: جو چیز رہن رکھی جائے جب تک اس پر رہن لینے والے کا قبضہ نہ ہوجائے، وہ رہن نہیں ہوتا۔

وَلَا تَكْتُمُوا الشُّهَادَةَ وَمَن يَكْتُمُهَا فَإِنَّهَ الْمُ قَلْبُهُ وَاللَّهُ مِمَّا تَعْلَوْنَ عَلِيمٌ ﴿

ترجمہ:اورشہادت کا اخفاءمت کرو۔اورجو مخص اس کا اخفاء کرے گا اس کا قلب گئہگار ہوگا۔اوراللہ تعالیٰ تمہارے کئے ہوئے کامول کوخوب جانتے ہیں۔

# جاليسوال حكم: شهادت كاچمياناحرام ب:

اس کا بھی پہلے والے مضامین سے خاص تعلق ہے، جسیا کہ ظاہر ہے اور بیتھم مالی اور غیر مالی حقوق مثلاً طلاق و زکاح وغیرہ کے لئے عام ہے، اس لئے احقر نے اس کوتمام وجوہ سے گذشتہ مضمون کے تابع نہیں سمجھا، بلکہ ستقل تھم قرار دیا ہے:
اور شہادت کومت چھپا کے احر جوفی اس کو چھپائے گا اس کا دل گنہگار ہوگا۔ اور اللہ تعالیٰ تمہارے کئے ہوئے کا موں کو خوب جانے ہیں (اس لئے اگر کوئی چھپائے گا تو اللہ تعالیٰ کواس کا علم ضرور ہوگا چنا نچہوہ میزادیں گے )
مسکلہ (۱): گواہی کا چھپا نا دوطرح سے ہوتا ہے: ایک مید کہ بالکل بیان نہ کرے اور دوسرے یہ کہ غلط بیان کرے۔

رونوں میں اصل واقعہ جھپ گیا اور دونوں صور تیں حرام ہیں۔

مسئلہ(۲):جب کسی حق دار کاحق اس کے شہادت نددینے کی وجہ سے ضائع ہونے لگے اوروہ درخواست بھی کرے تو ایسے وقت میں گواہی دینے سے انکار کرنا حرام ہے۔

مسئلہ (۳):اوراگرصاحبِ معاملہ کواس بات کاعلم نہ ہوکہ اس مخص کو میرا واقعہ معلوم ہے تو اس کے تق کے ضائع ہونے کی صورت میں یہ بات اس پر ظاہر کر دینا واجب ہے۔البتہ اگر علم ہونے کے بعد وہ اس مخص سے شہادت کی درخواست نہ کر بے قواس کے ذمہ واجب نہیں کہ خود جاکر گواہی دیتا پھر ہے۔

مسکلہ (م): چونکہ گواہی دیناواجب ہے، لہذا اس پراجرت لینا جائز نہیں، البتہ آنے جانے کا خرج اور حاجت کے مطابق خوراک صاحب معاملہ کے ذمہ ہے۔ اگر زیادہ آجائے تو واپس کردے۔

فائدہ: دل کواس کئے گنہگار فرمایا کہ کوئی شخص اس کو خالی زبان ہی کا گناہ نہ بھے لے، کیونکہ اول ارادہ تو دل ہی سے اہے۔

لِلهِ مَا فِي السَّلُونِ وَمَا فِي الْأَرْضِ وَإِنْ تُبُدُوا مَا فِي آنفُسِكُمْ اَوْ تُخفُونُهُ يُحَاسِبُكُمْ بِهِ اللهُ فَيَغُورُلِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَلِّبُهُ مِنْ يَشَاءُ وَاللهُ عَلَا كُلِّ شَيْءٍ قَلِيرُ ﴿

ترجمہ:اللہ تعالیٰ ہی کی ملک ہیں سب جو پھھ آسانوں میں ہیں اور جو پھوز مین میں ہیں۔اور جو با تیں تمہار نفسوں میں ہیں،ان کواگرتم ظاہر کروگے یا کہ پوشیدہ رکھو گے تق تعالیٰ تم سے حساب لیں گے۔ پھر جس کے لئے منظور ہوگا بخش دیں گے اور جس کومنظور ہوگا سزادیں گے۔اور اللہ تعالیٰ ہرشے پر پوری قدرت رکھنے والے ہیں۔

ربط: او پرگواہی کے چھپانے کودل کا گناہ بتایا تھا۔ اس نے اگلی آیوں میں اس مسئلہ کی تحقیق فرماتے ہیں کہ دل کے بدنما اعمال میں ہے سن فعل پر گناہ ہا اور سن فعل پر گناہ ہا اور سن فعل پر گناہ ہا اور معصیت کے عزائم ان پر گناہ ہا اور اضطراری لیعنی غیرا فقیاری افعال پر جیسے ہیں، جیسے فاسد عقا کداور فدموم اخلاق اور معصیت کے عزائم ان پر گناہ ہا اور اضطراری لیعنی غیرا فقیاری افعال پر جیسے وسو سے اور اندیشے گناہ نہیں۔ یہ ضمون ﴿ وَإِنْ تُبُدُوا ﴾ سے شروع ہوکر ﴿ عَکَیْهَا مَا اسے تَسَبُتُ ﴾ پرختم ہوگیا۔ اور شروع سے پہلے ﴿ وَلَٰ ہِ مَا فِي السّہ اور ت ﴾ میں اس کی تنہید ہا اور ختم کے بعد دعا میں اس کی تائید ہے۔ اس طرح مضمون اپنے عموم کی وجہ سے ایک لحاظ سے مستقل بھی ہے، اس لئے آگر اس کوا کمالیسواں تھم کہا جائے توضیح ہوسکتا ہے۔ اور ایک لحاظ سے پہلے والے مضمون کی توضیح اور تفصیل بھی کہہ سکتے ہیں۔ حسن افعاق ہے کہ بی اس کی تائیل کے معاملات کی گئی بھی چالیس تک پہونچی تھی اور ان کے آخر میں بھی ایک مضمون ایسا تھا جے چالیسویں کا اتمام کرنے والا بھی کہہ سکتے تھے اور اکتا لیسواں کہنا بھی ممکن تھا۔ یہی عدد اور یہی صالت یہاں پر یعنی نیکی چالیسویں کا اتمام کرنے والا بھی کہہ سکتے تھے اور اکتا لیسواں کہنا بھی ممکن تھا۔ یہی عدد اور یہی صالت یہاں پر یعنی نیکی چالیسویں کا اتمام کرنے والا بھی کہہ سکتے تھے اور اکتا لیسواں کہنا بھی ممکن تھا۔ یہی عدد اور یہی صالت یہاں پر یعنی نیکی چا

و بھلائی کے ابواب کے آخری تھم میں بھی واقع ہوئی اور اس سورت کا بردا حصہ یہی دو مضمون ہیں۔اوریہ بھی کلام الہی کے محاسن میں سے ہے۔

# دل کے افعال پرمواخذہ کی تحقیق:

اللہ تعالیٰ ہی کی ملکت ہیں سب (مخلوقات) جو پچھ کہ آسانوں میں ہیں اور جو پچھ زمین میں ہیں (جیسے خود آسان اور زمین بھی اسی کی ملکت ہیں، جب وہ مالک الکل (سب کے مالک) ہیں تو اگر وہ اپنے مملوک بندوں کے لئے کوئی قانون مقرر کریں جیسا کہ آگے ایک قانون آتا ہے تو پچھ بچیب اور بحیر نہیں) اور (وہ قانون ہے ہے کہ) جو با تیں (فاسد عقائد وفد موم اخلاق اور معصیات کے عزائم) تبہار نفول میں ہیں اگرتم آئیس (زبان اور جوارح یعنی جسم کے دوسرے اعضا سے ) فلا ہر کروگے (مثلا زبان سے کفر کا کلمہ کہد دیا یا فدموم اخلاق اور معصیات کے عزائم) تبہار نفول میں ہیں اپوشیدہ رکھو گے (دونوں حالتوں میں) حق تعالیٰ تم سے دوسرے معصیت کا عزم تھا اس کوعملا کر ڈالا) یا کہ (دل ہی میں) پوشیدہ رکھو گے (دونوں حالتوں میں) حق تعالیٰ تم سے دوسرے گنا ہوں کی طرح (ان کا) حساب لیں گے، پھر (حساب لین کے بعد کفر و شرک کے سوا) جس کے لئے (بخش) منظور ہوگا سے سزادیں گے۔اور اللہ تعالیٰ ہر شے پر پوری قدرت رکھنے والے ہیں (تو بخش دیں گے اور جس کو (سزادینا) منظور ہوگا اسے سزادیں گے۔اور اللہ تعالیٰ ہر شے پر پوری قدرت رکھنے والے ہیں (تو کھنے دل کے اندر کی چھی ہوئی بات ہیں مولی بات نہیں)

تفسیر: اس مسئلہ کا حاصل ربط کی تقریر میں لکھ چکا ہوں کہ ﴿ مَافِیْ آنفُسِٹُمْ ﴾ سے مراد دل کے اختیاری امور ہیں۔ توجس طرح زبان اور جوارح کے افعال دوسم کے ہیں: ایک اختیاری جیسے ارادہ سے بولنا اور ارادہ سے سی کو مارنا اور دوسرے غیر اختیاری جیسے زبان سے چھے کہنا چاہتا تھا اور بلا ارادہ واختیار پھھا ورنکل گیایار عشہ کی وجہ سے حرکت ہورہی ہے، ان میں سے افعال اختیاری پر ثواب وعذاب ہوگا اور غیراختیاری پر نہیں ہوگا۔

اس طرح دل کے افعال کی بھی دوشمیں ہیں: ایک اختیاری جیسے کفر کا عقیدہ جسے جان بوجھ کر دل میں بٹھایا ہے یا سوچ سمجھ کرخود کو بڑا سمجھنا اس خیال کو قائم رکھنا یا پختہ ارادہ کرنا کہ شراب پیوں گا۔اور خیرا ختیاری جیسے کفریا معصیت کے برے وسوسے آناوغیرہ۔اس میں بھی اختیاری پرمواخذہ ہے اور غیرا ختیاری پرنہیں۔

اورجس طرح زبان اورجوارح کے افعال میں کفر کے سواباتی میں مغفرت اور دائمی عذاب کا اختال ہے، اس طرح دل کے افعال ہوں کے افعال میں بھی دونوں اختال ہیں۔ چنانچہ آیت میں اس کا بیان ہے کہ اختیاری گنا ہوں پراگر چہوہ دل کے افعال ہوں مواخذہ کیا جائے گا۔

آیت سے صحابہ کے خوف اور جواب نبوی کی وضاحت:

مرچونکہاں آیت میں اختیاری ہونے کی قید کا صراحت کے ساتھ ذکر نہیں تھا اس لئے محابہ ظاہر الفاظ کی عمومیت

دیچه کراس آیت کواختیاری وغیراختیاری دونوں قتم کےافعال کے سلسلہ میں عام سمجھ کر گھبرا گئے اور عرض کرنے لگے کہ یارسول اللہ!اب تک تو ہم ایسےافعال کے مکلف تھے جو ہماری طاقت واختیار میں تھے، جیسے نماز وروزہ وزکوۃ وجہاد،اب بیآیت آئی ہے جو ہماری طاقت سے باہر ہے۔

باوجود مكه حضور مالله الله الله الله المستح مطلب جانة تعے الكن انتهائى خشيت كے غلبه كى وجه سے آپ كى نظر بھى الفاظ کے ظاہری عموم کی طرف چلی گئی جس طرح آپ نے ایک منافق کے جنازہ کی نمازاس آیت کے نازل ہونے کے بعدرِ هي ﴿ اسْتَغُفِرْ لَهُمْ اوْ لَا تَسْتَغُفِرْ لَهُمْ وإِنْ تَسْتَغُفِيْ لَهُمْ سَبْعِينَ مَرَّةً فَكُنْ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ ﴾ (آپان کے لئے مغفرت طلب کریں یا مغفرت طلب نہ کریں ، اگرآپان کے لئے ستر بار بھی مغفرت طلب کریں مے تب بھی اللہ تعالی ان کی ہر گر مغفرت نہیں کریں سے )اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کے اعتراض کرنے پرآپ نے جواب دیا کہ مجھےان کے لئے مغفرت طلب کرنے اور نہ کرنے میں اختیار دیا گیا ہے۔اس لئے میں نے ایک امر کواختیار کیا۔اس طرح اس کی بنیاد بھی انتہائی رحت کے غلبہ سے اختیار کے ظاہری لفظ پرنظر فرما ناتھی۔اس طرح یہاں واقع ہوا اس لئے وی کے انتظار میں آپ نے خود آیت کی تفسیر ظاہر نہیں فرمائی، بلکہ ادب اور اطاعت کی تعلیم کے لئے ارشاد فرمایا: كياتم چاہتے ہوكدال كتاب كى طرح ﴿ سَمِعْنَا وَعَصَيْنَا ﴾ (ہم نے سنا اور نافر مانى كى ) كبو؟ بلكة تهيس يركهنا چاہئے ﴿ سَبِعْنَا وَاطَعْنَا أَغُفُرَانَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْهَصِيرُ ﴾ (بم نے سنا ورخوش سے سنا ہم آپ کی بخشش جا ہے ہیں اے ہمارے پروردگار!اورآپ کی طرف لوٹناہے) چنانچے صحابہ کرام نے اس طرح کہا کین جومعنی ان کی سمجھ میں آئے تھان کی بنا پراطاعت کاعہد کرتے ہوئے زبان لڑ کھڑاتی اورجسم پرکیکی طاری ہوتی تھی۔اس لئے اللہ تعالیٰ نے اگلی دو آیتی نازل فرمادیں، جن میں ہے ایک میں مسلمانوں کی مدح اور دوسری میں مذکورہ بالا آیت کی تفسیر ارشا دفر مادی جس کوبعض آیتوں میں منسوخ ہونے سے تعبیر کیا گیاہے،اصل بات سے کہ پہلے کے بزرگوں میں مراد کی وضاحت کوبھی کشخ کہددیا کرتے تھے،اس تقریرے آیت کاربط بھی ظاہر ہوگیا۔

امَنَ الرَّسُولُ بِمَمَّا انْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ اكُلُّ امَنَ بِاللهِ وَمَلَيِّكَتِهِ وَكُثَبِهِ وَكُثَبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ اكْلُ امْنَ بِاللهِ وَمَلَيْكَتِهِ وَكُثَبِهِ وَرُسُلِهِ وَالْمُؤْمِنُونَ اللّهِ وَاللّهُ وَلَيْهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّه

ترجمہ:اعتقادر کھتے ہیں رسول اس چیز کا جوان کے پاس ان کے رب کی طرف سے نازل کی گئی ہے اور مؤمنین بھی۔ سب کے سب عقیدہ رکھتے ہیں اللہ کے ساتھ اور اس کے فرشتوں کے ساتھ اور اس کی کتابوں کے ساتھ اور اس کے سب پنج ہروں کے ساتھ کہ ہم اس کے پنج ہروں میں سے کسی میں تفریق نہیں کرتے اور ان سب نے یوں کہا کہ ہم نے سنا اور خوتی سے مانا، ہم آپ کی بخشش جا ہے ہیں اے ہمارے پروردگار! آپ ہی کی طرف لوٹنا ہے۔ مؤمنوں کی مدح وستائش:

رسول ( علی اس جیز ( کے ق ہونے ) کا عقادر کھتے ہیں جوان کے پاس ان کے دب کی طرف سے نازل کی گئی ہے۔ ایعنی قرآن ) اور ( دوسر ہے ) مؤمن بھی ( اس کا اعتقادر کھتے ہیں ۔ آگے قرآن پر اعتقادر کھنے کی تفصیل ہے کہ کس چیز کا عقیدہ رکھنے کو قرآن پر اعتقادر کھنے اور دات کا ) سب کے سب ( رسول بھی اور دوسر ہے مؤمنین بھی ) عقیدہ رکھتے ہیں اللہ کے ساتھ ( کہوہ موجود ہو اور واحد ہے اور ذات وصفات میں کامل ہے ) اور اس کے فرشتوں کے ساتھ ( کہوہ موجود ہیں اور گناہوں سے پاک ہیں اور مختلف کا موں پر مقرر ہیں ) اور اس کی کتابوں کے ساتھ ( کہا صل میں سب بچی ہیں ) اور اس کے سب بغیمروں کے ساتھ ( کہا صل میں سب بچی ہیں ) اور اس کے سب بغیمروں میں سے کسی میں ( عقیدہ رکھتے ) میں تفریق ہیں کرتے ( کہ کسی کو پنی غیر سمجھیں ، کسی کو پنی غیر سمجھیں ، کسی کو پنی غیر سمجھیں ، کسی کو پنی غیر سمجھیں ) اور ان سب نے یوں کہا کہ ہم نے ( آپ کا ارشاد ) سنا اور ( اس کو ) خوثی سے قبول کیا ۔ اے ہمارے پروردگار! ہم سب کو ) کوشن چا ہے ہیں ۔ اور آپ ہی کی طرف ( ہم سب کو ) کوشن ہے ۔

تفسیر: احقر کے ذوق میں اس مقام پرصرف مؤمنوں کی مدح فرمانا مقصود ہے، کیکن ان کی مدح کی تقویت کے لئے ان کے ساتھ رسول اللہ میں اس طرف اشارہ ہوگیا کہ رسول اللہ میں ایک کا کا کا کا ان کے ساتھ رسول اللہ میں ایک کے ایمان کا کا کا کہ ہونا تو بلاشبہ یقینی ہے، اس طرح ان صحابہ کا ایمان بھی کا مل ہونے کی وجہ سے اس قابل ہے کہ اس کا ذکر رسول کے ایمان کے ذیل میں کیا جائے، اگر چہدونوں کا کامل ہونا ایک درجہ میں نہ ہو کہ صحابہ کا ایمان کامل ہونا آیک درجہ میں نہ ہو کہ صحابہ کا ایمان کامل ہے اور آپ (میلائے کے ایمان کا ملک کے ذیل میں کیا جائے ۔ انسول کے ایمان کا ملک کے ذیل میں کیا جائے ۔ انسول کے ایمان کے دیل میں کیا جائے ، اگر چہدونوں کا کامل ہونا ایک درجہ میں نہ ہو کہ صحابہ کا ایمان کامل ہے اور آپ (میلائے کے ایمان کا ملک کے ذیل میں کیا جائے ، اگر چہدونوں کا کامل ہونا ایک درجہ میں نہ ہو کہ طور پرتھی ، آگے مذکورہ بالا آیت کی تفسیر ونو ضیح ہے۔

لا يُكِلِفُ اللهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتُسَبَتْ

تر جمہ:اللہ تعالیٰ کسی مخص کوم کلف نہیں بنا تا مگر جواس کی طافت میں ہواس کو تواب بھی اس کا ہوتا ہے جوارادہ سے کرےادراس پرعذاب بھی اس کا ہوگا جوارادہ سے کرے۔

مضمون ﴿ وَإِنْ تُبْدُوا ﴾ كَاتُو شيح:

(یعنی ہم نے جو پہلی آیت میں کہاہے کہ نفوس کی پوشیدہ باتوں پر بھی محاسبہ ہوگا۔اس سے مرادامورا ختیاری نہیں بلکہ صرف اختیاری امور مراد ہیں کیونکہ) اللہ تعالی سی مخص کو (احکام شرعیہ میں) مکلف نہیں بنا تا (یعنی ان امور کو واجب یا حرام نہیں فرما تا) مگراس کا جواس کی طاقت (اوراختیار) میں ہو۔اس کو تواب بھی اس کا ہوتا ہے جوارادہ سے کرے اوراس

پرعذاب بھی ای کا ہوگا جوارادے ہے کرے (اور جو وسعت ہے باہر ہے اس کا مکلف نہیں کیا گیا۔اور جس کے ساتھ قصد وارادہ متعلق نہیں اس کا نہ تو اب ہے نہ عذاب۔اور چونکہ وسو سے طاقت سے خارج ہیں،اس لئے ان کے آنے کو حرام اوران کے نہ آنے دینے کو واجب نہیں کیا اور نہ ان پر عذاب رکھا)

تفسیر: اس بیان سے اوپر کے مضمون کی اچھی طرح توضیح ہوگی اور شبہ بھی بالکل زائل ہوگیا، اور حدیث ہے اس کی مزید توضیح ہوگئ کہ حضور میلانے کے ارشاد فرمایا ہے : حق تعالی نے میری امت سے ان باتوں سے درگذر فرمایا ہے جودل میں خیالات بیدا ہوں جب تک ان پڑمل نہ کرے یا تکلم نہ کرے ( بخاری ) اور عمل ، فعل اختیاری کو کہتے ہیں۔ اس میں افعالی قلبی اختیاری بھی داخل ہو گئے۔

اور یادر کھو کہ یہاں تو اب وعقاب کا جو مدارکب واکساب پر رکھا ہے اس سے وہ تو اب وعقاب مراد ہے جو بطور ابتدا کے ہو۔ تسبب یا ہبہ کے واسطہ سے انجام پانے والا مراذ ہیں، کیونکہ دوسری نصوص سے ثابت ہے کہ نیک یا بدکام شروع کرنے والوں کو اس محل کی وجہ سے تو اب وعقاب ہوگا۔ اور یہ بھی ثابت ہے کہ طاعت کر کے دوسر سے کو تو اب بخش دینے سے بھی تو اب مطے گا۔ لیکن دونوں صورتوں میں بی تو اب وعقاب بطور ابتدا مان بلاواسط نہیں بلکہ سبب اور بانی بن جانے کے واسطہ سے یا جبہ کروینے کے واسطہ سے ہے۔ لہذا اب شہر کی گنجائش نہ رہی کہ ان صورتوں میں دوسر سے کے اکساب سے تو اب یا عقاب کسے ہوگیا ؟ خصوصاً سبب بنا تو حقیقت میں خود بھی افتیاری ہے۔ البتہ ہبہ کے بعد تو اب کا می جہہ کیا گیا ہے اس کا اختیاری نہیں اور بطور ابتدا بھی نہیں ہے۔ اس سے سورہ والنجم کی آبت ہوگیا جو اب ہو گا۔ دوسب بننے میں: اول ابتدا کی قید، دوسر سبب بننے کا اختیاری ہونا۔ اور وو تو اب کی خید ہو یہاں اور سورہ والنجم میں عام ہے۔ دوسر سبب بننے کا اختیاری ہونا۔ اور وو تو اب ہو ہے۔ دوسب بننے میں: اول ابتدا کی قید، دوسر سبب بننے کا اختیاری ہونا۔ اور وو تو اب ہو کے۔ دوسب بننے میں: اول ابتدا کی قید، دوسر سبب بننے کا اختیاری ہونا۔ اور وو تو اب ہو گا۔ دوسب بننے میں: اول ابتدا کی قید، دوسر سبب بننے کا اختیاری ہونا۔ اور وو تو اب ہو گا۔ دوسب بننے میں: اول ابتدا کی قید، دوسر سبب بننے کا اختیاری ہونا۔ اور وو تو اب ہو گا۔ دوسب بننے کی دوجواب ہو گا۔ یونی ابتدا کی قید اور سبب بننے کا اختیاری ہونا۔ دوسر سب بننے کا اختیاری ہونا۔ دوسر سبب بننے کا اختیاری ہونا۔ دوسر ساتھ خاص ہے۔ اور بغیراکساب کے عذاب ہونے کے دوجواب ہو گے یعنی ابتدا کی قید اور سبب بننے کا اختیاری ہونا۔

# غيراختياري اموركي نة تكليف هان وعقاب:

﴿ لَا يُكِيِّكُ اللهُ ﴾ اور ﴿ لَهَا مَا كُسَبَتُ ﴾ دونوں جملوں كے مدلول سے قاعدہ كلية ثابت ہواكہ غيراختيارى امركى نة تكليف ہے يعنی نداس كا مكلف بنايا گيا ہے اور نہ ہى اس پراخروى عذاب ومواخذہ ہے ، اور جس طرح اس قاعدہ من غيراختيارى ظاہرى افعال بھى داخل ہيں ، ان افعال كى طرح جوخطا يعنی غلطى ميں غيراختيارى ظاہرى افعال بھى داخل ہيں ، ان افعال كى طرح جوخطا يعنی غلطى

ے یا بغیرارادہ وقصد کے یانسیانالیعن بھول سے صادر ہوجائیں، کیونکہ اہتمام کے باوجود یا دندر ہنا بھی اختیار سے خارج ہے۔

اس طرح اس قاعدہ کے تحت دونتمیں داخل ہوئیں: پہلی نوع کاذکر تو جزوی طور پرمقام مقصود ہونے کی وجہ سے اور کلی طور پر قاعدہ کی کلیت کے وجہ سے اور کا طور پر قاعدہ کی کلیت کے وجہ سے ہوا طور پر قاعدہ کی کلیت کے وجہ سے ہوا ہے ، اس لئے جزوی طور پر بھی اس کاذکر فرماتے ہیں اور اس کے ساتھ چندد گیر مناسب مضامین بھی شامل کر دیئے ہیں اور اس کے ساتھ چندد گیر مناسب مضامین بھی شامل کر دیئے ہیں اور ان سب کو دعا کے پیرا میں وارد کیا ہے۔

چنانچہ ان میں سے جن چیز وں کا پہلے سے وعدہ نہیں ہوااوران کے واقع ہونے اور نہ ہونے دونوں کا احتمال ہے ان کو تو عالی کے صورت میں لانے کی وجہ ظاہر ہے اور جن چیز وں کا واقع ہونا یقینی ہے، جیسے خطا ونسیان بعنی غلطی اور بھول چوک پر مواخذہ نہ ہونا کہ او پر قاعدہ کلیہ سے اور حدیث میں صریح عنوان سے اس کا وعدہ ہو چکا ہے۔ چنانچہ حضور مِسَالِنَّ اِللَّا کَارشاد ہے کہ میری امت سے خطا ونسیان اور جس فعل پر جبر وزیر دئتی ہوسب اٹھا گئے گئے ہیں یعنی ان پر گناہ نہیں ہوتا جیسا کہ روح المعانی میں طبر انی سے دوایت ہے اور کہا کہ نووی نے اس حدیث کو حسن قرار دیا ہے۔

احقر کے ذوق میں ان کودعا کی صورت میں لانے کی وجہ زمانہ نبوت تک تو بیہ ہے کہ اگر چہ تجاوز کا وعدہ ظاہراً مطلق ہے مگراس کی بنیاد صرف یہی ہے کہ بندہ کواس کا مکلف نہیں کیا گیا اور مکلف ہونا نہ ہونا بیشر عی تھم ہے اور شرعی تھم میں ننخ کا احتمال ہے ہوگا کہ یا اللہ جس طرح اب تک اس کا مکلف نہیں بنایا، آئندہ بھی مکلف نہیا ہوت نہ فرما ہے۔

نہ بنا ہے ۔ اور اس تھم کومنسوخ نہ فرما ہے۔

رہایہ شبہ کہ اگر منسوخ ہوگا تو تکلیف مالا بطاق لینی ایسے امر کا مکلّف بنانا جس کی طاقت وقد رت نہ ہو: لازم آئے گااور وہ عقلاً جائز نہیں۔اس کا جواب یہ ہے کہ تکلیف مالا بطاق کا عقلاً ممنوع ہونا قابل شلیم ہیں۔اللہ تعالیٰ قادراور ما لک ہے، البتہ شرعاً ممنوع ہے،اس لئے نشخ سے وہ ممانعت دور ہوجاتی ہے۔

رہابیشبہ کہ جب وہ کام ہونہیں سکے گا تو اس کا مکلّف کرنے سے کیا فائدہ؟ بیے حکمت کے خلاف ہوگا، اگر چہ قدرت میں داخل ہے۔ اس کا جواب بیہ ہے کہ اول تو حکمت، عمل میں منحصر نہیں، بلکہ عمکن ہے کہ جس طرح دنیا میں خطا ونسیان کو بعض آ ٹار کے اعتبار سے کا لعدم قرار نہیں دیا۔ چنا نچہ آل خطا پر کفارہ کا حکم دیا گیا ہے اور بھول کر بات کر لینے سے نماز فاسد ہوجاتی ہے۔ اس طرح اس پر آخرت میں بعض آ ٹار مرتب ہوتے ہوں، مثلاً اس لئے محاسبہ ہونا کہ بندہ کوا پنا مملوک محض ہونا ظاہر ہوجائے، پھر معذرت کے بعد معاف کردیں تو علم کا افادہ خود بیفا کدہ اور حکمت قابل ذکر ہے۔ اور اگر عمل محض ہونا کہ ہم جھا جائے تو بھی ممکن ہے کہ خطا اور نسیان کے اور اس طرح وسوس اور اندیشوں کے جتنے مرہے معاف کے گئے ہیں ان میں بعض اختیاری ہوں چنا نچہ غور وفکر سے یہی معلوم ہوتا ہے، اس لئے ان کا مکلف بنانے میں کوئی

اشكال ندتقابه

اورحدیثوں میں جوعن امتی کی قیدلگائی گئی ہے اس سے سابق مراتب کے بعض درجات میں مکلف ہونے کی بات سمجھ میں بھی آتی ہے۔ ورنہ محل نکلیف مالا بطاق کی نفی تو تمام امتوں کو لفظ نفسا ' سے عام معلوم ہوتی ہے ، بیوجہ تو نبوت کے زمانہ میں معلوم ہوتی ہے اور نبوت کے زمانہ کے بعد محض گذشتہ نعتوں کی یا دو ہانی ہے کہ دیکھوہم نے اس طرح فضل کیا تھا کہ دعا سکھائی تھی اور پھراس کو قبول کیا تھا۔ اور اپنا سابق تھی منسوخ کیا تھا جس کی بدولت وہ آسانی آئندہ بھی ہمیشہ کے لئے جاری ہے۔ والنّداعلم۔

رَبَّنَا لَا تُوَاخِنُ نَآ إِن نَسِيْتًا أَوْ أَخْطَأْنَا ، رَبَّنَا وَلا تَخْيِلْ عَلَيْنَآ إِصُرَّا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِيْنَ مِنْ قَبُلِنَا ، رَبَّنَا وَلَا تُحْتِلْنَا مَا لَاطَاقَةَ لَنَا بِهِ ، وَاعْفُ عَثَا رَبُواغْفِي لَنَا رَبُوا وَخُمْنَا مِنَا أَنْتُ مُولِلْنَا فَلُو مِنْ قَبُلِنَا ءَوَالْحَمْنَا مِنَا لَاطَاقَةَ لَنَا بِهِ ، وَاعْفُ عَثَا رَبُواغُولِ لَنَا مِنْ الْمُورِيْنَ مَنْ الْمُورِيْنَ فَي الْمُؤرِيْنَ فَي الْمُؤرِينَ فَي الْمُؤرِيْنَ فَي اللّهُ وَمِر الْكُلُورِيْنَ فَي الْمُؤمِرِيْنَ فَي الْمُؤرِيْنَ فَي الْمُؤمِرِيْنَ عَلَى الْمُؤمِرِيْنَ الْمُؤمِرِيْنَ عَلَى الْمُؤمِرِيْنَ الْمُؤمِرِيْنَ الْمُؤْمِرِيْنَ الْمُؤمِرِيْنَ الْمُؤْمِرِيْنَ الْمُؤْمِرِيْنَ الْمُؤمِرِيْنَ الْمُؤمِرِيْنَ الْمُؤمِرِيْنَا عَلَى الْمُؤمِرِيْنَا لِمُؤمِرِيْنَا لَا عَلَيْنَا لِمُؤْمِنَا عَلَيْنَا لِمُؤْمِلِيْنَا لِمُؤْمِرِيْنَا لِمُؤْمِنَا عِلْمُؤمِرِيْنَا فَالْمُؤمِرِيْنَ الْمُؤمِرِيْنَا عَلَى الْمُؤمِرِيْنَا لِمُؤْمِلِيْنَا لَمُؤمِرُونَا عَلَيْنَا لِمُؤمِرِيْنَا فَلَالْمُؤْمِرُونَا عَلَيْنَا لِمُ لَلْمُؤْمِلِي

\$ (Ev.3)

ترجمہ:اے ہمارے رب!ہم پردارو گیرنہ فرمائے اگرہم بھول جادیں یاچوک جادیں اے ہمارے رب!اورہم پرکوئی سخت تھم نہ جیجے جیسے ہم سے پہلے لوگوں پرآپ نے بھیجے تھے۔اے ہمارے رب!اورہم پرکوئی ایسابار نہ ڈالئے جس کی ہم کوسہار نہ ہواور درگذر کیجئے ہم سے اور بخش دیجئے ہم کواور رقم کیجئے ہم پرآپ ہمارے کارساز ہیں سوآپ ہم کو کا فرلوگوں پر غالب کیجئے۔

# دعا كاتعليم:

اے ہارے رب! ہم پرمواخذہ وگرفت نہ فرمائے ، اگر ہم بھول جائیں یا ہم سے بھول چوک ہوجائے (اور ہاری یہ بھی درخواست ہے کہ) ہم پرکوئی سخت تھم نہ جیجے جیسے آپ نے ہم سے پہلے لوگوں پر بھیجے تھے۔اے ہارے دب! اور (ہم یہ بھی درخواست کرتے ہیں کہ) ہم پرکوئی ایسا بار (ذمہ داری و تکلیف کا دنیا یا آخرت میں) نہ ڈالئے جے ہم نہ اٹھا سکیں اور ہم سے درگذر کیجئے اور ہمیں بخش دیجئے اور ہم پررخم کیجئے۔ آپ ہمارے کا رساز (سارے کام بنانے والے) ہیں (اور کا رساز طرف دارو جمایتی ہوتا ہے) اس لئے آپ ہمیں کا فرول پرغالب کیجئے۔

تفسیر: ان جملوں میں نسیان وخطا کا جملہ تو ظاہراً اوپر کے مضمون کا تتمہ ہے جیسا کہ اوپراس کی تقریر گذر چکی اور جملہ ﴿ لَا تَحْفِيلَ عَلَيْنَا ﴾ کا تتمہ معلوم ہوتا ہے کیونکہ گلا تخفیل عَلَیْنَا ﴾ کا تتمہ معلوم ہوتا ہے کیونکہ گذشتہ امتوں جیسے دشوار اور شکل احکام جبکہ انسانی وسعت وقدرت میں داخل ہیں، جبیسا کہ مشاہدہ اور ﴿ لَا یُکَیْنُ اللهُ ﴾ کا تشکہ کے مضمون کے صادق ہونے کا وجوب اس کی دلیل ہے اور اس کے مکلف نہ بنانے کی دعا کی گئے ہے تو مالا بطاق

4.1

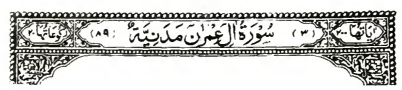
کے مکلف نہ بنانے کی دعابدرجہ اولیٰ لازم آگئی۔

یہ ندکورہ بالا جملے تو شریعت کی تکلیف کے اعتبار سے ہوئے۔اب آ مے جملہ ﴿ وَلَا تُحْیِّنُا ﴾ میں تکویٹی تکلیف سے سچنے کی دعا ہے۔جس میں دنیا اور آخرت کی تمام صیبتیں اور عقوبتیں واخل ہو گئیں۔

جب دونون می کاتکیفول کے متعلق دعا ہو چی تو آگے ہم مغمون کے مقابلہ میں ایک ایک دعالائی گئی چنانچہ ﴿ وَاغْفُ الله عَلَى الله وَلَا الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلْ الله وَلَا عَلَى الله وَلَا عَلْمُ الله وَلَا عَلَى الله وَ

فائدہ: حدیث میں ہے کہ بیسب دعائیں قبول ہوئیں بعض کے بارے میں تو ظاہر ہے اور بعض کے بارے میں اگر کوئی شبہ ہوتواس کے لئے سیجھ لینا چاہئے کہ اگر قبول نہ ہونے میں کسی وقت قبولیت سے زیادہ ظاہری یا باطنی مصلحت ہوتو وہ قبول نہ ہونا بھی قبول ہونا ہے، کیونکہ اصلاً قبول بالذات مقصود نہیں، بلکہ مقصود مصلحت ہے اور ﴿ اُجِیْبُ دُعُوۃَ الدَّاعِ ﴾ کی تفسیر کو بھی ملاحظہ کر لیا جائے۔





#### سورة آل عمران مدينه مين نازل جوئي ،اوراس مين دوسوآيتي بين

#### إسروالله الرّحين الرّحيلو

المَّرِنُ اللهُ لِآ إِلهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّوْمُ أَنْ

ترجمہ: شروع کرتا ہوں اللہ کے نام سے جوبڑے مہر بان نہایت رخم والے ہیں۔الف، لام،میم،اللہ تعالیٰ ایسے ہیں کہ ان کے سواکوئی قابل معبود بنانے کے نہیں اور وہ زندہ ہیں۔ سب چیزوں کے سنجا لنے والے ہیں۔

ربط: اس سورت کا پہلی سورت کے ساتھ ربط سورہ بقرہ کے ختم پر گذر چکا۔ چونکہ زبان اور ہتھیا روں سے جھڑا جو کہ ربط کی وجہ ہے ہاں لئے اس سورۃ کا آغاز تو حید کے مضمون سے کیا ہے۔

ربط کی وجہ ہے تو حید کے معاملہ میں اختلاف کی وجہ سے ہے، اس لئے اس سورۃ کا آغاز تو حید کے مضمون سے کیا ہے۔

تو حید کا بہان:

﴿ اللهِ ﴾ (اس كے معنی تو اللہ ہی كومعلوم ہیں) اللہ تعالی ایسے ہیں كدان كے سواكوئی معبود بنانے كے قابل نہيں اور وہ زندہ (جاوید) ہیں۔سب چیزوں كے سنجالنے والے ہیں۔

تفسیر: اس مقام پری اور قیوم فتیں لانے میں باطل معبودوں کے معبود نہ ہونے کی عقلی دلیل کی طرف اشارہ ہے۔
کیونکہ ان میں بیہ فتیں نہیں ہیں اور جوکوئی ازل سے ابدتک موجود نہ ہوا ورخودا پنی حفاظت میں دوسروں کی ہتاج ہو، وہ معبود
بننے کے لائق نہیں۔ کیونکہ عبادت کا مطلب خود کو انہائی ذلیل کر کے پیش کر دینا ہے اور انہائی ذلیل کر کے پیش کر نااس کا
حق ہے جس کو انہائی عزت حاصل ہوا ور انہائی عزت اس کے لئے مخصوص ہے جو انہائی درجہ کا مل ہو۔ اور زندہ وباقی رہنے
میں دوسرے کا مختاج ہونا انہائی نقص و کمزوری ہے جو انہائی عزت کے منافی ہے، اس لئے انہائی ذلیل کر کے پیش کر نااس
کا حق نہیں ہوسکتا۔

نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِنْبَ بِالْحَقِّ مُصَدِقًا لِّمَا بَيْنَ يَكَيْهِ وَ اَنْزَلَ التَّوْرِلَةَ وَالْإِنْجِيْلَ ﴿ مِنْ قَالَ هُدًا مَا نَزَلَ الْفُرْقَانَ مُ

ترجمہ:الله تعالی نے آپ کے پاس قرآن بھیجا ہے۔واقعیت کے ساتھ،اس کیفیت سے کہوہ تقدیق کرتا ہےان

کتابوں کی جواس سے پہلے آچی ہیں اور بھیجا تھا توریت اور انجیل کو، اس کے بل لوگوں کی ہدایت کے واسطے اور اللہ تعالیٰ نے جھے معجزات۔

رَبُط: آگے تو حید کی دلیل نقلی بیان کی گئی ہے، جس کا حاصل بہہے کہ تمام کتبِ الہید، جواللہ کی طرف سے نازل کی گئ بیں اور ان انبیاء کی خبریں۔ جن کا نبی ہونام مجزوں سے ٹابت ہے۔ تو حید پر شفق ہیں۔ اور اس استدلال کے شمن میں ﴿ نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِنْبُ ﴾ سے نبوت محمد بیے کابت ہونے کی طرف بھی اشارہ ہوگیا۔

## كتابول اورانبياء كى حقانيت كااثبات:

الله تعالی نے آپ کے پاس قرآن بھیجا ہے، واقعیت کے ساتھ اس کیفیت کے ساتھ کہ وہ ان (آسانی) کتابوں کی تقدیق کرتا ہے جواس سے پہلے (نازل) ہو چکی ہیں اور (اسی طرح) اس سے پہلے لوگوں کی ہدایت کے واسطے توریت اور انجیل بھیجی تھیں (اور اسی سے قرآن کا ہدایت ہونا بھی لازم آگیا کیونکہ ہدایت کا مصداق راہ نمائی ہے) اور الله تعالیٰ نے (انبیاء کی تقیدیق کے واسطے) معجزات بھیج (۱)

# إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِاللَّهِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ ﴿ وَاللَّهُ عَن بَرُّ ذُوا نَتِقَامِ

ترجمہ: بے شک جولوگ منکر ہیں اللہ تعالیٰ کی آیتوں کے ان کے لئے سر اسخت ہے۔اور اللہ تعالیٰ غلبہ والے ہیں بدلہ لینے والے ہیں۔ بدلہ لینے والے ہیں۔

ربط:اس آیت میں توحید کے منکرول کے لئے وعید ہے: بے شک جولوگ اللّٰد کی (ان) آیتوں کا انکار کرنے والے ہیں (جوتو حید پر دلالت کرتی ہیں) ان کے لئے سخت سزا ہے۔اوراللّٰد تعالیٰ غلبہ (اور قدرت) والے ہیں (کہ بدلہ لے سکتے ہیں) اور بدلہ لینے والے (بھی) ہیں۔

تفسير : يعنى انتقام كاممكن مونا اوروا قع مونا دونول ثابت بير\_

اِنَّ اللهَ لَا يَخْفَى عَلَيْهِ شَىٰءٌ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَاءِ ۚ هُوَالَّذِي بُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَامِرِ كَيْفَ يَشَاءُ ۚ لَا اللهَ اللهُ هُوَ الْعَزِنِيزُ الْحَكِيْمُ ۞

ترجمہ: بے شک اللہ تعالیٰ ہے کوئی چیز چھپی ہوئی نہیں ہے زمین میں اور نہ آسان میں۔وہ ایسی ذات ہے کہ تمہاری صورت بنا تا ہے جس طرح چاہتا ہے ۔ کوئی عبادت کے لائق نہیں۔ بجزاس کے وہ غلبہ والے ہیں، حکمت والے ہیں۔ (۱) بیضاوی میں جواحمالات نہ کور ہیں ان میں ہے ایک احمال یہ ہے کہ فرقان سے مراد مجزات ہیں ۱۲منہ

#### مضمون توحيد كاتتمه:

بے شک اللہ تعالیٰ سے کوئی چزچھی ہوئی نہیں ہے (نہ کوئی چز) زمین میں اور نہ (کوئی چز) آسان میں۔ (اس طرح ان کاعلم بھی نہایت کامل ہے) وہ ایسی (پاک) ذات ہے کہ تہماری صورت (شکل) جس طرح چاہتا ہے بنا تا ہے (کسی کی کیسی صورت اور کسی کی کیسی۔ اس طرح ان کی قدرت بھی کامل ہے اور اس طرح حیات یعنی زندگی اور قیومیت یعنی سنجالنے کی اہلیت اور علم اور قدرت جو تمام صفات میں سب سے اہم اور اعلی و بنیا دی ہیں، ان میں کامل طور سے بغیر کسی کی شرکت کے موجود ہیں، جس سے ثابت ہوا کہ )اس (ذات پاک) کے سواکوئی عبادت کے لائق نہیں (اور) وہ غلب والے ہیں (قو حید کا انکار کرنے والے سے انتقام لے سکتے ہیں، لیکن) عکمت والے (بھی) ہیں (کہمسلمت کے تحت دنیا میں وہیل دے رکھی ہے)

فائدہ: روح المعانی میں ابن جریری روایت سے رہتے سے قال کیا گیا ہے کہ کچھ نصاری حضور مِلاَ اللَّهِ کی خدمت میں ماضر ہوئے اور فد ہبی گفتگوشروع کی۔ آپ نے اپنی مفصل تقریر میں تثلیث یعنی تین خدا مانے کو باطل ثابت کرنے کے لئے الله تعالیٰ کی دائمی حیات اور کامل قیومیت اور قدرتِ تخلیق میں متفرد ہونے سے استدلال فر مایا اور میسب با تیں آئیں مائی یڑیں۔

هُوَ الَّذِيِّ اَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتْبَ مِنْهُ الْبُتُ مُحْكَمْتُ هُنَّ اُمُّرالْكِتْبِ وَاخْرُمُ تَشْبِهِتُ الْفَالَانِيْنَ فِي اَنْزَلَ عَلَيْهِ الْكِيْبِ مِنْهُ الْبَعْ الْمَا الْفِيْنَةِ وَالْبَعْ اَءَ تَاوِيلِهِ " وَمَا قَامَا النَّذِينَ فِي قُلُومِمُ زَيْعٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ الْبَعْ آءَ الْفِثْنَةِ وَالْبَعْ الْمَا اللهُ مَا تَشَابِهُ مِنْ اللهُ اللهُ اللهُ مَنْ عِنْدِرَتِبَا ، وَمَا يَعْدُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ امْنَا بِهِ الْمُلُ مِنْ عِنْدِرَتِبَا ، وَمَا يَنْكُو اللهُ اللهُ مُنْ عِنْدِرَتِبَا ، وَمَا يَنْكُو اللهُ اللهُ مُنْ عِنْدِرَتِبَا ، وَمَا يَنْكُو اللهُ اللهُ اللهُ مُنْ عِنْدِرَتِبَا ، وَمَا يَنْكُو اللهُ اللهُ اللهُ مُنْ عِنْدِرَتِبَا ، وَمَا يَنْكُو اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ مُنْ عِنْدِرَتِبَا ، وَمَا لَا اللهُ الل

ترجمہ: وہ ایسا ہے جس نے نازل کیا تم پر کتاب کوجس کا ایک حصد وہ آیتیں ہیں جو کہ اشتباہ مراد سے محفوظ ہیں اور یہی آیتیں اصلی مدار ہیں کتاب کا ، اور دوسری آیتیں الی ہیں جو کہ مشتبالمراد ہیں سوجن لوگوں کے دلوں میں بجی ہے وہ اس کے ای حصہ کے پیچھے ہو لیتے ہیں جو مشتبالمراد ہے شورش ڈھونڈ ھنے کی غرض سے۔ اور اس کا مطلب ڈھونڈ ھنے کی غرض سے۔ اور اس کا مطلب بجرجی تعالیٰ کے کوئی اور نہیں جانتا۔ اور جولوگ علم میں پختہ کار ہیں وہ یوں کہتے ہیں کہ ہم اس پر یعین رکھتے ہیں ، سب ہمارے پروردگار کی طرف سے ہیں اور نصیحت وہی لوگ بول کرتے ہیں جواہل عقل ہیں۔ یعین رکھتے ہیں ، سب ہمارے پروردگار کی طرف سے ہیں اور نصیحت وہی لوگ بول کرتے ہیں جواہل عقل ہیں۔ ربط: جب تو حید خاب ہو چی تو اس سے تنگیث بھی باطل ہوگئ ۔ پھر بھی بعض تو حید کے منکر وہم میں ڈالنے والے فاف تو حید کلمات سے استدلال کر سکتے تھے۔ چنا نچے مذکورہ بالا مناظرہ میں بعض نصاری نے لفظ روح اللہ اور کا لمانی میں ، سپ مقصد کے لئے الزامی طور پر استدلال کیا تھا، جیسا کہ روح المعانی میں ، جو کہ قرآن کریم میں استعال ہوئے ہیں ، اپ مقصد کے لئے الزامی طور پر استدلال کیا تھا، جیسا کہ روح المعانی میں

درمنٹورسے ابن ابی حاتم وابی جربر کی روایت سے رئے سے نقل کیا ہے۔ اس آیت میں اس شبہ کا جواب ہے۔ جس کا حاصل یہ ہے کہ ایسے کلمات کہ جن کی مراد واضح نہیں ، دلیل کے طور پر پیش کرنا درست نہیں ، کیونکہ عقا کدکا مدار واضح نصوص پر ہیں اور خفی مراد والی باتوں پر جبکہ ان کی تفسیر معلوم نہ ہوا جمالی طور پر ایمان لے آنا واجب ہے۔ اس سلسلہ میں زیادہ فقیش کی اجازت نہیں۔

آیات کی دوشمیں جمحکم اور متشابه اور لوگ بھی دوطرح کے: پخته ملم والے اور فتنه برور:

وہ (الله تعالیٰ) ایسا ہے جس نے تم پر کتاب نازل کی ،جس کا ایک حصہ وہ آیتیں ہیں جومعنی ومراد کے اعتبار سے شک وشبه سے محفوظ ہیں (یعنی ان کا مطلب ظاہر ہے) اور یہی آیتیں (اس) کتاب (یعنی قرآن) کی بنیادی آیات ہیں یعنی جن کے معنی ظاہر نہیں،ان کو بھی ظاہر معنی والی آیتوں کے مطابق بنایا جاتا ہے) اور دوسری آیتیں ایسی ہیں جن کی مرادمشتبہ ہے( معنی ان کامطلب خفی ہے خواہ مجمل ہونے کی وجہ سے خواہ کسی ظاہر مرادوالی نص کے ساتھ ککرانے کی وجہ سے ) توجن لوگوں کے دلوں میں بچی ہے۔ وہ ( دین میں) شورش ڈھونڈنے کی غرض سے اور اس ( مشتبہ المراد) کا غلط مطلب وموند صنے کی غرض سے (تا کہ اپنے غلط عقیدہ میں اس سے مدد حاصل کریں) اس کے اس حصہ کے بیچھے پر جاتے ہیں، جن کی مرادمشتہہے۔ حالانکہ اس کا (صحیح) مطلب حق تعالیٰ کے سواکوئی نہیں جانتا۔ (ہاں اگر وہ خود قرآن یا حدیث کے ذر بعدے صراحت کے ساتھ یا اشارہ سے بتادیں جیسے لفظ صلوۃ کی مراد صراحت سے معلوم ہوگئ اور استواعلی العرش وغیرہ کی تاویل بعض اہل علم کی رائے پر قواعد کلیہ سے معلوم ہوگئی توبس اسی قدر دوسروں کو بھی خبر ہوسکتی ہے۔ زیادہ معلوم نہیں ہوسکتا، جیسے مقطعات کے معنی کسی کومعلوم نہیں ہوئے اور بعض کی رائے میں استواء کمی العرش وغیرہ کے معنی بھی معلوم نہیں ہوئے)اور (اس واسطے) جولوگ علم (دین) میں پختہ (اور مجھ دار) ہیں، وہ (الیمی آینوں کےسلسلہ میں) یوں کہتے ہیں کہ ہم اس پر (اجمالی طور پر) یقین رکھتے ہیں۔سب (آیتی ظاہر معنی والی بھی اور خفی معنی والی بھی) ہمارے پروردگار کی طرف ہے ہیں (اس لئے ان کے جوبھی کچھ عنی اور مراد واقعی شکل میں ہو، وہ حق ہے ) اور نصیحت (کی بات کو) وہی لوگ قبول کرتے ہیں جوعقل والے ہیں ( یعنعقل کا تقاضہ بھی یہی ہے کہ مفید اور ضروری بات میں مشغول ہوں \_نقصان دينے والى اور فضول باتوں ميں ناكيس)

فائدہ: روح اللہ اور کلمۃ اللہ بھی لغت کے لئاظ سے ایسے ہی متشابہ کلمات ہیں ہکین شرعی اور عقلی قواعدی مدد سے ثابت ہوگیا کہ اس سے مجاز مراد ہے ، حاصل مراد ہے کہ روح والے کا وجود اللہ کے تھم اور اس کے کلمۃ سے ہوا۔ اس طرح یہ تاویل جن ہوگی اور اس کے خلاف جیسیا کہ خالفین نے مذکورہ بالامناظرہ میں سمجھا تھا: باطل ہے۔ اور اس کا نام رکھا ہے: اضافہ: متشابہ اور محکم کی بحث میں حضرت تھیم الامت قدس سرؤ نے ایک طویل حاشیہ کھا ہے، اور اس کا نام رکھا ہے:

التواجه بما يتعلق بالمتشابه، اسكاخلاصدورج ذيل ب:

قرآنِ کریم میں جولفظ منشابه ہے وہ معروف (اصطلاحی) متشابہ سے عام ہے، منصوص متشابہ کی تعریف یہ ہے کہ اس کی مراد اللہ تعالیٰ کے سوا ۔ اور بعض کے قول میں: اللہ تعالیٰ اور رسول اللہ ﷺ کے سوا ۔ کسی کو حتمی اور یقینی طور پر معلوم نہ ہو، اور جس لفظ کی مراد مجازیا کنا یہ کے مشہور ہونے کی بنا پر معلوم ہووہ متشابہ بیں ، اگر چہ اس کے اصلی معنی میں کوئی دشواری لازم آتی ہو۔

عرمتشابكي دوشمين بين:

ایک: بیکهاس کے لغوی معنی بھی کسی کومعلوم نہ ہوں، جیسے حروف مقطعات، اس میں خاموثی اختیار کرنا اور معامله الله بے حوالہ کرنا واجب ہے۔

> دوم: بیکهاس کے نغوی معنی معلوم ہول الیکن سی عقلی یانقلی خرابی کی وجہ سے اسے مرادنہ لے سیس۔ پھراس قتم دوم کی دوشمیں ہیں:

ایک: بیکهاس کے لغوی معنی ایک ہی ہوں: جیسے مع، بھر، اور کلام، ان کی سب کے نزدیکے تفسیر جائز ہے، مگراس قید کے ساتھ کہ بیصفات ہماری صفات کی طرح نہیں۔

دوم:اس كے لغوى معنى كئى ہوں، يعنى وہ لفظ مشترك ہوياا حمال ہوں۔

بحراس فتم دوم کی دوسمیس ہیں:

ایک: یه کُدان معانی اور وجوه میں سے کسی دلیل سے ایک معنی کور جے نددی گئی ہو، نقطعی شکل میں نظنی شکل میں ، اس میں بھی خاموثی اختیار کرنا واجب ہے، اس کی مثال اس وقت ذہن میں نہیں ہے، البتة امام صاحب سے مروی ہے کہ میں نہیں جانتا کہ ُد ہر کیا ہے؟

دوم: يدكس ايك معنى كورج وى كئ مو خواه دليل قطعى سے يادليل ظنى سے، اس ميں اگر منصوص لفظ بى استعال كريں توجواز ميں كوئى اختلاف نہيں، جيسے استواء كارجمدند كياجائے، نداس كے مشتقات استعال كئے جائيں، اور يہ قيد بردھادى جائے كہ إستواءً ايليق به تو جائز ہے، يہى جمہور مفسرين كا طريقہ ہے، اور ائمہ كے قول: الإستواء معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسوال عنه بدعة كائي محمل ہے۔

اوراگرایسے لفظ سے تفسیر کی جائے جومنصوص نہیں، جیسے استواء کی تفسیر استقرار یاعلو سے کرنا تو اس میں دومسلک ہیں:

ا-سلف کا مسلک: تنزیہ مع النویض ہے، یعنی لفظ کو حقیقی معنی ہی پرمحمول کیا جائے اور ساتھ ہی یہ کہا جائے کہ اللہ کاسمع وبھر اور استواء کی طرح نہیں ہے، پھر وہ صفات کیسی ہیں؟ اس کو اللہ کے حوالے کیا جائے کہ اللہ تعالیٰ ہی اپنی صفات کی نوعیت بہتر جانے ہیں، اور اس مسلک کے جواز کی دلیل ہی ہے کہ قرآن مجید کے جائے کہ اللہ تعالیٰ ہی اپنی صفات کی نوعیت بہتر جانے ہیں، اور اس مسلک کے جواز کی دلیل ہی ہے کہ قرآن مجید کے

مضامین کی عام تبلیغ کا حکم دیا گیاہے، اور عام تبلیغ بغیر ترجمہ کے نہیں ہوسکتی، پس اگر ترجمہ میں اصل منصوص لفظ ہی استعال کیا جائے تواس میں کوئی محذوز نہیں۔

۲- خلف کا مسلک: تنزید مع التاویل ہے، گرید بیارا ذہان کی تشفی کے لئے ہے، یعنی صاف کہا جائے کہ اللہ کی صفات کی طرح نہیں، پھراس صفت کی اللہ کے شایانِ شان تاویل کی جائے، یعنی درجہ احمال میں اس کا مطلب بیان کیا جائے کہ استواء سے مراداستیلاء (استقرار) یا علو (بلندی) ہے توبیجائز ہے۔

اس کے بعد حضرت قدس سرؤ نے تین تنبیہات پر رسالہ ختم کیا ہے، جو کمل بیان القرآن کے حاشیہ پر چڑھا ہوا ہے، وہاں قارئین ملاحظ فرما سکتے ہیں (تلخیص از سعیدا حمریان پوری)

رَبَّنَا لَا ثُوزَةُ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْ يَنَاوَهَبُ لِنَا مِنْ لَكُنْكَ رَحْهَ الْمَاكَ الْمَاكُ الْمُوهِ الْمَاكُ اللهُ اللهُ

ترجمہ:اے ہمارے پروردگار!ہمارے دلوں کو کج نہ سیجئے بعداس کے کہ آپ ہم کو ہدایت کر چکے ہیں۔اور ہم کواپنے پاس سے رحمت عطافر مایئے ، بلاشبہ آپ بڑے عطافر مانے والے ہیں۔اے ہمارے پروردگار! آپ بلاشبہ تمام آدمیوں کو جمع کرنے والے ہیں ،اس دن میں جس میں ذراشک نہیں۔بلاشبہ اللہ تعالی خلاف نہیں کرتے وعدہ کو۔

ربط: ان آیتوں میں ان حق پرستوں کے دوسرے کمال کا ذکر ہے کہ حق تک پہو نچنے کے باوجوداس پرنازاں نہیں، بلکہ اللہ تعالیٰ سے حق پر قائم رہنے کی دعا کرتے ہیں۔

# حق پرستوں کی دعا:

اے ہمارے پروردگار! آپ ہمیں (حق کی طرف) ہدایت دینے کے بعد ہمارے دلوں میں شیڑھا پن پیدانہ سے جے اور ہمیں اپنے پاس سے رحمت (خصوص) عطافر مائے۔ (وہ رحمت بیہ ہے کہ ہم راہِ متنقیم پرقائم رہیں) بیشک آپ بڑے عطافر مائے ،
فرمانے والے ہیں۔ اے ہمارے پروردگار! ہم کجی سے بچنے اور حق پرقائم رہنے کی بیدعا کسی دنیوی غرض سے نہیں مائکتے ،
بلکہ محض آخرت کی نجات کے واسطے مائکتے ہیں۔ کیونکہ ہما راعقیدہ ہے کہ آپ بیشک اس دن تمام لوگوں کو (حشر کے میدان میں) جمع کرنے والے ہیں۔ جس (کرآنے) میں ذراشک نہیں (یعنی قیامت کے دن میں۔ اور شک نہونے کی وجہ یہ میں) جمع کرنے والے ہیں۔ جس (کرآنے) میں ذراشک نہیں (یعنی قیامت کے دن میں۔ اور شک نہونے کی وجہ یہ ہے کہ اس کے آپ نہیں کرتے (اس لئے قیامت کا آنا لازی ہے اور ہمیں اس کی فکر ہے)

إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوْا لَنْ تُغْنِي عَنْهُمْ أَمُوالُهُمْ وَلَا آوْكَا دُهُمْ قِبَ اللَّهِ شَيْئًا وَأُولِيك

هُمْ وَقُوْدُ النَّارِ ﴿ كَدَابِ اللِ فِرْعَوْنَ ﴿ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴿ كَنْدُوْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللللْمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللِمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللللْمُ الللْمُ الللِمُ اللللللْمُ الللللْمُ

ترجمہ: بالیقین جولوگ کفرکرتے ہیں، ہرگز ان کے کام نہیں آسکتے ،ان کے مال اور نہان کی اولاد، اللہ تعالیٰ کے مقابلہ میں ذرہ برابر بھی۔اورا یسے لوگ جہنم کا سوختہ ہوں گے۔جبیہا معاملہ تھا فرعون والوں کا اوران سے پہلے والے لوگوں کا کہ انہوں نے ہماری آیتوں کو جھوٹا ہتلا یا اس پر اللہ تعالیٰ نے ان سے دارو گیرفر مائی ان کے گنا ہوں کے سبب سے اور اللہ تعالیٰ سخت سزا دینے والے ہیں۔ آپ ان کفرکر نے والوں سے فرماد بھٹے کہ عنقریب تم مغلوب کے جاؤگے اور جہنم کی طرف جمع کرکے لے جائے جاؤگے۔اوروہ براٹھ کا ناہے۔

ربط: یہاں تک زبان سے بحث ومباحثہ اور جھڑ ہے کا بیان تھا۔ اب ہتھیاروں کے ذریعہ مقابلہ کا بیان ہے اور موت کا لقمہ بننے اور ما تحت آنے کی وعید ہے جو واضح طور پر اس آیت میں بیان کی گئی ہے ﴿ قُلْ لِلّذِينَ كَ فَدُوا ﴾ اور اس سے پہلے کی آیت تمہید کے طور پر ہے۔

منكرين کے لئے دونوں جہاں میں ذلت ورسوائی کی وعید:

یقینی بات ہے کہ جولوگ نفر کرتے ہیں، ان کے مال (ودولت) اوران کی اولا داللہ تعالیٰ کے مقابلہ میں ذرا بھی کام نہیں آسکتے اورا یسے لوگ جہنم کا ایندھن ہوں گے (ان کا معاملہ ایسا ہے) جیسا معاملہ فرعون والوں کا اوران سے پہلے والے (کافر) لوگوں کا تھا (وہ معاملہ یہ تھا) کہ انھوں نے ہماری آبتوں کو (یعنی خبروں اورا دکام) کو جھوٹا بتایا۔ اس پراللہ تعالیٰ نے ان کے گنا ہوں کے سبب سے ان سے مواخذہ فر مایا۔ اوراللہ تعالیٰ (کی گرفت بردی سخت ہے، کیونکہ ان کی شان یہ کہ دہ) سخت سزاد سے والے ہیں (اسی طرح ان لوگوں کا معاملہ ہوا کہ انھوں نے ہماری آبتوں کو جھٹالا یا۔ اس لئے ان کو بھی ایکی ہی سزا ہوگی۔ اور) آپ ان کفر کرنے والوں سے (یول بھی) فرماد یہے کہ (تم یہ نہ جھٹا کہ یہ گرفت صرف کو بھی ایک ہی سزا ہوگی۔ اور) آپ ان کفر کرنے والوں سے (یول بھی) فرماد یہے کہ (مسلمانوں کے ہاتھ سے) مغلوب آخرت میں ہوگی بلکہ یہاں اور وہاں دونوں جگہ ہوگی۔ چنا نچہ دنیا میں) عنقریب تم (مسلمانوں کے ہاتھ سے) مغلوب کے جاؤگے اور (جہنم) براٹھ کانا ہے۔

تفسیر: مقابلہ میں کام آنے کے دومعنی ہوسکتے ہیں: ایک بید کہ اللہ تعالیٰ کی رحمت وعنایت کی ضرورت نہ ہو۔اس کے عوض عوض صرف مال واولا د نافع اور کافی ہوجا کیں۔ دوسرے بید کہ مال واولا داللہ تعالیٰ کے مدمقابل ہوکران کے عذاب سے بچالیں۔مقابلہ کالفظ دونوں جگہ بولا جا تا ہے۔اس لئے آیت میں دونوں معنی کی نفی کردی گئی۔

اورآیت میں کفار سے مراد خاص کفار ہیں، جن سے بیخطاب ہوا تھا۔ چنانچے مشرکوں پرقتل اور قید کی مصیبت اور

یہودیوں پر آئی وقید کے ساتھ جزیہاور جلاوطنی کی بھی عقوبت واقع ہوئی۔اس لئے پیشبہیں کرنا جا ہے کہ دنیا میں سب کفار تو مغلوب نہیں پائے جاتے۔اور رہی آخرت کی سزاتو وہ سب کفار کے لئے لازم ہے۔

قَلْ كَانَ لَكُمْ اللهِ وَاخْدَى كَافِئَتَنِ الْتَقَتَا ﴿ وَمَنْ تُفَاتِلُ فِى سَبِبْلِ اللهِ وَ اُخْدَى كَافِرَةً يَرُونَهُمْ مِّثْلَيْهِمْ رَأَى الْعَبْنِ ﴿ وَاللّٰهُ يُؤَيِّنُ بِنَصْرِمْ مَنْ يَشَاءُ ﴿ اِنَ فِي خَذِلِكَ لَعِبْرَةً لِلاُولِ الْاَبْصَارِ ﴿

ترجمہ: بے شکتمہارے لئے بڑانمونہ ہے دوگر وہوں میں جو کہ باہم ایک دوسرے سے مقابل ہوئے تھے۔ایک گروہ تو اللہ کی راہ میں لڑتے تھے اور دوسرا گروہ کا فرلوگ تھے۔ بیکا فراپنے کو دیکھ رہے تھے کہ ان مسلمانوں سے گئ ھے ہیں، کھلی آنکھوں دیکھنا۔اور اللہ تعالی اپنی امداد سے جس کو چاہتے ہیں قوت دے دیتے ہیں۔ بلاشک اس میں بری عبرت ہے بینش والے لوگوں کو۔

اوپرکفار کے مغلوب ہونے کی خبر دی گئی ہے۔اب اس کی ایک کافی نظیر دلیل کے طور پرارشا وفر ماتے ہیں: بیشک تہمارے (استدلال کے) لئے بڑا نمونہ ہے۔دوگر ہول (کے واقعہ) میں جو کہ (بدر کی لڑائی میں) ایک دوسرے کے مد مقابل ہوئے تھے۔(ان میں سے) ایک گروہ تو (لیعنی مسلمان) اللّٰد کی راہ میں لڑتا تھا اور دوسرا گروہ کا فرلوگ تھے (اور کا فرائے زیادہ تھے کہ) میں کا فرائے زیادہ تھے کہ) میں کا فرائے آپ کو دیکھ رہے تھے کہ (وہ) ان مسلمانوں سے کئی گنا (زیادہ) ہیں (اور دیکھنا بھی کا فرائے زیادہ تھے کہ) میں بلکہ) کھی آئھوں سے (دیکھنا کہ جس کے واقعی ہونے میں کوئی شبہیں تھا۔لیکن ان کے آئی زیادہ تعداد میں ہونے کے باوجود اللہ تعالی نے مسلمانوں کو غالب کیا) اور (غالب ومغلوب کرنا صرف اللہ کے اختیار میں ہے) اللہ تعالی آئی امداد سے جس کو چاہتے ہیں قوت دید سے ہیں۔ چنانچہ بلا شبہ اس میں نظر والوں کے لئے بڑی میں۔

تفسیر: روایات کے مطابق اس دن مسلمان تین سوتیرہ اور کفار ایک ہزار ہے۔ گویا کفار مسلمانوں سے تین گنازیادہ سے۔ اس آیت میں اس کثرت کو بیان فر مایا ہے کہ کفارخودا پنی آئھوں سے دیکھر ہے تھے کہ ہمارا گروہ زیادہ ہے گر پھر بھی انجام دیکھ لیا کہ مسلمان ہی غالب رہے۔ اس سے ہرانصاف پہند، صاحب عقل وشعور استدلال کرسکتا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ اینے دین کوغالب کرنا جا ہے ہیں تو کفار کی کثرت اور دولت وثروت اس کوروک نہیں سکتی۔

اورسورہ انفال میں یہ بھی بیان کیا گیاہے کہ اول اللہ تعالیٰ نے جناب رسول اللہ میل بھی بیان کیا گیاہے کہ اول اللہ تعالیٰ نے جناب رسول اللہ میل بھی بیان کیا گیاہے کہ اول اللہ تعالیٰ نے جناب رسول اللہ میل کو ایک دوسرے کے دکھائی تھی کہ آپ مسلمانوں کو کفار کم معلوم ہوئے ، جبکہ کفار کو بھی مسلمان کم معلوم ہوئے تا کہ مقابلہ ہوجائے۔ پھر اللہ معلوم ہوئے تا کہ مقابلہ ہوجائے۔ پھر اللہ

تعالی نے مسلمانوں کوغالب کردیا۔

اس مقام پردوامرقابل تحقیق ہیں: اول بیر کہرسول اللہ مِلَائِیَا کے خواب خلاف واقعہ کیوں ہوااوراس طرح مسلمانوں کا کفارکو کم دیکھنا بھی خلاف واقعہ تھا۔ اس کی تحقیق بیہ کہ اگر ہزار میں سے مثلاً سودوسود کھنا بھی خلاف واقعہ تھا۔ اس کی تحقیق بیہ کہ اگر ہزار میں سے مثلاً سودوسود کھنا تھا، چھپاد ہے جا کیں تواس کوخلاف واقعہ د کھنا تھا، چھپاد ہے جا کیں تفلاد کھنا نہ تھا۔ دوسری تحقیق بیہ کہ کفارکو مسلمانوں کا کم معلوم ہونا جوسورہ انفال میں مذکور ہے اور کفارکا خودا پنی جماعت کو مسلمانوں سے گی گنا زیادہ دیکھنا جواس مقام پر مذکور ہے۔ دونوں کا ایک ہی مطلب ہے ( یعنی دونوں با تیں واقعہ کے مطابق ہیں)

رُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوٰتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَنِيْنَ وَالْقَنَاطِيْرِ الْمُقَنَظَرَةِ مِنَ النَّهَبِ وَالْفِضَةِ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَ الْاَنْعَامِ وَالْحَرْثِ وَلِكَ مَتَاعُ الْحَيْوةِ اللَّانِيَا، وَاللهُ عِنْكَ لا حُسْنُ الْبَابِ ﴿

ترجمہ:خوشمامعلوم ہوتی ہےلوگوں کومجت مرغوب چیزوں کی ،عورتیں ہوئیں، بیٹے ہوئے، لگے ہوئے ڈھیر ہوئے، سونے اور جاندی کے،نشان لگے ہوئے گھوڑے ہوئے،مواشی ہوئے اور زراعت ہوئی۔ یہسب استعالی چیزیں ہیں دنیوی زندگانی کی اورانجام کارکی خولی تواللہ ہی کے پاس ہے۔

#### دنيوى لذتول كاب قدرو قيمت مونا:

(اکثر) لوگوں کو مرغوب چیزوں کی محبت خوشما معلوم ہوتی ہے۔ (مثلاً) عورتیں ہوئیں، بیٹے ہوئے، سونے اور چاندی کے لگے ہوئے والیہ کے ہوئے اور خواندی کے لگے ہوئے والیہ ہوئے اور نہان کے ہوئے گھوڑے (یا دوسرے) مولیثی ہوئے اور زراعت ہوئی (لیکن) یہ سب د نیوی زندگی کی استعمال کی چیزیں ہیں۔ اور انجام کارخوبی (کی چیز) تو اللہ ہی کے پاس ہے (جوموت کے بعد کام آئے گی، جس کی تفصیل آگلی آیت میں آرہی ہے)

تغییر: یہ جوفر مایا کہان چیزوں کی محبت خوشما معلوم ہوتی ہے، میرے ذوق میں اس کا حاصل یہ ہے کہ بیرمحبت

toobaa-elibrary.blogspot.com

ومیلان اکثر و بیشتر فتنه کاسب بن جانے کی وجہ سے خطرہ کی چیزتھی، مگرا کثر لوگ اس کونقصان دینے والی نہیں سیجھتے ، بلکہ اس میلان کومطلقاً اچھا سیجھتے ہیں۔واللہ اعلم

قُلْ اَوُ نَبِّتُكُمُ بِحَيْرٍ مِّن ذَلِكُمُ ولِلَّذِينَ اتَّقَوْاعِنْ لَ رَبِّهِمْ جَنْتُ تَجْرِي مِنُ تَحْتِهَا الْأَنْهُ رَخِلِدِينَ رَفِيهَا وَازْوَاجُ مُّطَهَّرَةٌ وَرِضُوانَ مِّنَ اللهِ وَاللهُ بَصِبُرُ بِالْعِبَادِ ﴿ اللهَ مُعَلَّمَةً وَاللهُ عَبَادِ ﴿

ترجمہ: آپ فرماد پیجئے! کیا میں تم کوالی چیز بتلادوں جو بہتر ہےان چیزوں ہے؟ ایسےلوگوں کے لئے جوڈرتے بیں ان کے مالک کے پاس ایسے ایسے باغ ہیں جن کے پائیں میں نہریں جاری ہیں ان میں ہمیشہ ہمیشہ کور ہیں گےاور ایس بیبیاں ہیں جوصاف ستھری کی ہوئی ہیں اورخوشنودی ہے اللہ تعالیٰ کی طرف سے۔اور اللہ تعالیٰ خوب دیکھتے ہیں بندوں کو۔

### آخرت کی نعمتوں کی نفاست:

آپ(ان لوگوں سے یہ) فرماد ہے؟! کیا میں تہمیں ایسی چیز بتادوں جوان (فدکورہ) چیز وں سے (بدر جہا) بہتر ہو (تو سنو) ایسے لوگوں کے لئے جو (اللہ تعالی سے) ڈرتے ہیں (تقوی اختیار کرتے ہیں) ان کے مالک (حقیقی) کے پاس ایسے ایسے باغ یعنی بہشت و جنت ہیں، جن کے پنچ نہریں جارہی ہیں (بیلوگ) ان (جنتوں) میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے (اور ان کے لئے) اللہ تعالی کی طرف گے (اور ان کے لئے) اللہ تعالی کی طرف سے خوشنودی ہے اور اللہ تعالی بندوں (کے حال) کوخوب دیکھتے ہیں (اس لئے ڈرنے والوں یعنی متقیوں کو پہمتیں دیں گے۔آگے ان متقیوں یا ڈرنے والوں کی پھٹے میلی صفات بیان کی جاتی ہیں)

اَلْذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَآ إِنَّنَآ الْمَثَا فَاغُفِرُكَنَا ذُنُونِنَا وَقِنَا عَنَابَ النَّارِ ﴿ الصّٰبِرِينِ وَ الصّٰلِوقِينَ وَالْعُلِوقِينَ وَالصّٰبِرِينَ وَ الصّٰلِوقِينَ وَالْعُنِتِينَ وَالْمُنْفِقِينَ وَالْمُسْتَغُفِرِينَ بِالْأَسْحَارِ ﴿

ترجمہ: ایسے لوگ جو کہتے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار! ہم ایمان لے آئے،سوآپ ہمارے گنا ہوں کو معاف کرد بچئے اور ہم کوعذاب دوزخ سے بچالیجئے۔صبر کرنے والے ہیں اور راست باز ہیں اور فروتن کرنے والے ہیں اور خرج کرنے والے ہیں اوراخیر شب میں گنا ہوں کی معافی چاہنے والے ہیں۔

متقیول کے کھاوصاف:

(متقى:ايےلوگ بيس) جو كہتے بيں كداے بمارے پروردگار! بم ايمان لےآئے،اس لئے آپ بمارے كنابولكو

معاف کرد بیجئے۔اور ہمیں دوزخ کے عذاب سے بچالیجئے (اور وہ لوگ) صبر کرنے والے ہیں اور راست باز سیچ ہیں۔ اور (اللہ تعالیٰ کے سامنے )عاجزی کرنے والے ہیں اور (نیک کا موں میں مال) خرچ کرنے والے ہیں۔اور رات کے آخری حصہ میں (اٹھ کر) گنا ہول کی معافی جاہنے والے ہیں۔

تفسیر: یہ کہنا کہ ہم ایمان لے آئے، اس لئے آپ ہمارے گنا ہوں کو معاف کرد ہیجئے، اس وجہ سے ہے کہ بغیرا یمان کے مغفرت کے لئے کے مغفرت نہیں ہوتی۔ اس لئے مطلب بیہ ہوا کہ ہم اس کفر کو اپنے آپ سے دور کر چکے جو ہمیشہ کی مغفرت کے لئے رکاوٹ ہے۔ اب آپ ہمیں معاف کرد ہیجئے، خواہ ابتدائی مرحلہ ہی میں یا بعد کے مرحلہ میں اور رات کے آخری حصہ کی مخصیص اس لئے ہے کہاس وقت اٹھنے میں مشقت بھی ہے اور وہ قبولیت کا وقت بھی ہے۔

شَهِدَ اللهُ أَنَّهُ لَا إِلٰهَ إِلَّا هُوَ ﴿ وَ الْمَلَيْكَةُ وَأُولُواالْعِلْمِ قَالِمَنَا بِالْقِسْطِ ﴿ لَآ إِلَهُ إِلَّا هُوَ الْعَنْ يُزُ الْعَكِيْمُ ۞

تر جمہ: گواہی دی ہے اللہ تعالیٰ نے اس کی کہ بجز اس ذات کے کوئی معبود ہونے کے لائق نہیں اور فرشتوں نے بھی اور اہلِ علم نے بھی ، وہ اس شان سے ہیں کہ اعتدال کے ساتھ انظام رکھنے والے ہیں۔ان کے سواکوئی معبود ہونے کے لائق نہیں ، وہ زبر دست ہیں حکمت والے ہیں۔

ربط: سورت کے شروع میں نصاری کے مقابلہ ومناظرہ میں توحید کو ثابت اور تثلیث کو باطل کیا گیا ہے، پھر درمیان کے مضامین اسی کی مناسبت سے لائے تھے۔اب توحید کے اسی مضمون کی طرف لوشے ہیں اوراس کے بعد کی آیتوں میں اسلام کے حق ہونے کی وضاحت اور اہل کتاب کے ساتھ جمت بازی ومقابلہ آرائی کو بیان کیا گیا۔ پھر حق کو قبول نہ کرنے والوں کی فدمت اور اس کے مقابلہ میں اہل اسلام کے غلبہ کی پیشین گوئی اور اس کے بعید ہونے کو قدرت کا ملہ ثابت کر کے ختم کرنا۔ پھر مؤمنوں کو کفار کی دوئی سے ممانعت، پھر رسول کی اتباع کے بغیر تو حید کا معتبر نہ ہونا، پھر رسول الله علی کی رسالت ومجو بیت کی تائید کے لئے چند مقبول شخصیتوں کے قصے۔ بیسب مضامین اس پارہ کے تین پاؤتک ترتیب کے ساتھ بیان فرمائے گئے ہیں۔اوران امور کے بیان سے دورتک کا ربط معلوم ہوگیا۔

### مضمون توحيد كي طرف رجوع:

الله تعالیٰ نے اس (مضمون) کی (آسانی کتابوں میں) گواہی دی ہے کہ اس ذات (پاک) کے علاوہ کوئی بھی معبود ہونے کے لائق نہیں ہے۔اور فرشتوں نے بھی (اپنے ذکر وسیح میں اس کی) گواہی دی ہے۔ کیونکہ ان کے ذکر: تو حید سے مجرے ہوئے ہیں) اور (دوسرے) اہل علم نے بھی (اپنی تقریروں وتریروں میں اس کی گواہی دی ہے، جیسا کہ ظاہر ہے) اور وہ معبود بھی اس شان کے ہیں کہ (ہر چیز کا) اعتدال کے ساتھ انتظام رکھنے والے ہیں۔ (اور پھر کہا جاتا ہے کہ) ان

کے سواکوئی معبود ہونے کے لائق نہیں۔وہ زبردست ہیں، حکمت والے ہیں۔

تفسیر: آیت میں الفاظ ﴿ قَالِبُمُا بِالْقِسُطِ ﴾ فرمائے گئے ہیں۔ جن کا ترجمہ ہم نے اعتدال کے ساتھ انظام رکھنے والے کیا ہے۔ اس قائم بالقسط کی صفت عالبًا پہ ظاہر کرنے کے لئے بوھائی ہے کہ وہ ایسے ہیں کہ صرف اپنی تعظیم وعبادت ہی کراتے ہوں، بلکہ وہ سب کے کام بھی بناتے ہیں۔ اور پیشبہ نہ کیا جائے کہ بید لیل تو نقتی ہے جولوگ نقلی دلیلوں کوئیں مانے اور عقلی باتیں ہی کرتے ہیں ان پر بیکسے جمت ہوگی؟ کیونکہ بید لیل خاص اہل کتاب کے مقابلہ میں ہے اور وہ بھی دلیل نقتی کے منگر نہیں سے اور وہ بھی دلیل نقتی کے منگر نہیں سے ، جبکہ دلائل عقلی دوسرے مواقع پر موجود ہیں۔

إِنَّ الرِّيْنَ عِنْكَ اللهِ الْإِسْلَامُ وَمَا اخْتَلَفَ الَّذِيْنَ اُوْتُوا الْكِتْبَ إِلَّا مِنْ بَعُلِ مَا جَاءُهُمُ الْعِلْمُ بَعْلِ مَا جَاءُهُمُ الْعِلْمُ بَعْلِكُ مِنْ بَعْلِ مَا جَاءُهُمُ الْعِلْمُ بَعْلِكُ مِنْ يَكُفُرُ بِالْيِ اللهِ فَإِنَّ اللهَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ﴿ الْعِلْمُ الْعُلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ فَإِنَّ اللهَ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ﴿

ترجمہ: بلاشبہ دین اللہ تعالیٰ کے نزدیک صرف اسلام ہی ہے اور اہل کتاب نے جواختلاف کیا تو الی حالت کے بعد کہ ان کودلیل پہنچ چکی تھی محض ایک دوسرے سے بڑھنے کی وجہ سے۔اور جوخص اللہ تعالیٰ کے احکام کا انکار کرے گا تو بلاشبہ اللہ تعالیٰ بہت جلداس کا حساب لینے والے ہیں۔

ربط کے لئے آیت ﴿ شَعِدَ اللهُ ﴾ سے پہلے کابیان دیم لیجئے۔

اسلام کی حقانیت کی صراحت:

بلاشبہ (حق اور مقبول) دین، اللہ تعالیٰ کے نزدیک صرف اسلام ہی ہے۔ اور اہل کتاب نے جواختلاف کیا (اس طرح کہ دین اسلام کو باطل کہا) توالی حالت کے بعد کہان کو (اسلام کے حق ہونے کی) دلیل پہونچ پچکی تھی محض ایک دوسرے سے بڑھنے کی وجہ سے (یعنی اسلام کے حق ہونے میں شبہ کی کوئی وجہ نہیں۔ بلکہ ان میں دوسروں سے بڑا بنے کا مادہ ہے اور اسلام لانے میں بیر داری جواب ان کو عوام پر حاصل ہے، فوت ہوتی تھی۔ اس لئے اسلام کو قبول نہیں کیا۔ بلکہ الثال کو باطل بتانے گئے ) اور جو تحض اللہ تعالیٰ کے احکام کا انکار کرے گا (جیسا ان لوگوں نے کیا) تو بلا شبہ اللہ تعالیٰ بہت جلداس کا حیاب لینے والے ہیں (اور ظاہر ہے کہ ایسے محض کے حیاب کا انجام عذاب ہوگا)

فَانُ حَاجُوُكَ فَقُلُ اَسْلَمْتُ وَجْهِيَ لِلهِ وَمَنِ اثْبَعَنِ ﴿ وَقُلُ لِلَّذِينَ أُوْتُوا الْكِتْبُ وَالْأُمِّةِينَ ۗ وَالْأُمِّةِينَ ۗ وَالْأُمِّةِينَ ۗ وَالْأُمِّةِينَ ۗ وَالْأُمِّةِينَ وَاللَّهُ مَوَاللَّهُ مَلْ مَا اللَّهُ مَوَاللَّهُ مَوَاللَّهُ مَوَاللَّهُ مَوَاللَّهُ مَوَاللَّهُ مَا وَاللَّهُ مَوَاللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُواللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مُل

ترجمہ: پھربھی اگریہلوگ آپ ہے جمتیں نکالیس تو آپ فرماد یجئے کہ میں تواپنارخ خاص اللہ کی طرف کر چکااورجو میرے پیرو تھے وہ بھی،اور کہئے اہل کتاب سے ادر عرب سے کہ کیاتم بھی اسلام لاتے ہو؟ سواگر وہ لوگ اسلام لے آدیں 100baa - elibrary bloospol com تووہ لوگ بھی راہ پرآ جاویں گے اور اگروہ لوگ روگر دانی رکھیں سوآپ کے ذمہ صرف پہنچادینا ہے۔ اور اللہ تعالی خود دیکھیں کے بندوں کو۔

ربط: اب اہل کتاب منکروں اور ان کے ساتھ عرب کے مشرکوں کے عناد سے پیدا ہونے والے انکار اور جھڑے کا جواب ہے۔

#### عنادر کھنے والوں کے جھکڑے کا جواب:

(اسلام کے حق ہونے پردلیل قائم ہونے کے بعد) اگر بیلوگ پھر بھی (خواہ کو او کو او کی اجت بازی کریں ، تو آپ (جواب میں) فرماد یہجے کہ (تم مانویا نہ مانویا نہ مانویا نہ مانویا نہ میں تو اپنارخ خاص اللہ کی طرف کر چکا اور جو میرے پیروکار تھے وہ بھی (اپنا اپنارخ خاص اللہ کی طرف کر چکے ہیں ، رخ کرنا: کنا ہیہ ہے اس امر کا کہ ہم سب اسلام اختیار کر چکے ہیں ۔ جس میں اللہ کے معبود ہونے کے عقیدہ کے ساتھ دل کی توجہ خاص اللہ ہی کی طرف ہوتی ہے ، اور دوسرے ندا ہب میں پچھنہ کچھ شرک شامل ہوگیا تھا) اور (اس جواب کے بعد سوالیہ انداز میں) اہل کتاب سے اور اہل عرب (مشرکوں) سے پوچھتے ہیں کہ کیا تم بھی اسلام لاتے ہو؟ تو اگر وہ اسلام لے آئیں تو وہ لوگ بھی راہ راست پر آجائیں گے اور اگر وہ لوگ (اس سے برستور) روگر دانی جاری رکھیں تو (آپ اس کا بھی غم نہ سیجئے ، کیونکہ) آپ کے ذمہ صرف (احکام خداوندی کا) پہو نچا دینا ہے اور (آگے) اللہ تعالی (اپنے) بندول کوخود دیکھ (اور بھی ) لیں گے۔ (آپ سے کوئی بازیر نہیں ہے)

فائدہ: یہاں پیشہ نہ کیا جائے کہ منکرین کے مقابلہ میں اتنا کہد ینا کیسے کافی ہوسکتا ہے کہ ''تم نہ مانوتو میں تو مان گیا'' کیونکہ پیہ ہر منکر کے مقابلہ میں نہیں فر مایا گیا، بلکہ خاص ان منکروں کے مقابلہ میں فر مایا گیا ہے جن کا انکار کسی واقعی شبہ کی وجہ سے نہ تھا۔ بلکہ دلائل کے قائم ہوجانے کے بعد محض عنا داور عداوت کی وجہ سے تھا کہ جب انہیں کوئی شبہ ہی نہیں تو ان کے سامنے بار بار دلائل بیان کرنا ہے کا رہے، ایسے میں یہی آخری جواب ہے کہ بھائی! مت مانو، ہم تو مان چکے۔ خوب سمجھ لو!

إِنَّ الَّذِينَ يَكُفُرُونَ بِالْيَتِ اللهِ وَيَقْتُلُونَ النَّبِينَ بِغَيْرِ حَقِي وَيَقْتُلُونَ النَّذِينَ يَامُرُونَ بِالقِسْطِ مِنَ النَّاسِ وَبَشِّرْهُمُ بِعَنَابِ اللهُمِ وَ اُولِلِكَ الَّذِينَ حَبِطَت اَعْالُهُمُ فِي اللَّهُ مَنَ النَّاسِ وَ فَهِ اللهُ فَيَا وَالْاَحِرَةِ وَ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ

تر جمہ: بےشک جولوگ کفر کرتے ہیں اللہ تعالیٰ کی آیات کے ساتھ اور آل کرتے ہیں پیغیبروں کو ناحق اور آل کرتے ہیں ایسے مخصوں کو جواعتدال کی تعلیم دیتے ہیں، سوایسے لوگوں کو خبر سناد بیجئے ایک سزائے در دناک کی۔ یہ وہ لوگ ہیں کہ ان کے سب اعمال غارت ہو گئے دنیا ہیں اور آخرت ہیں اور ان کا کوئی حامی و مددگار نہ ہوگا۔ ربط: سورت کے شروع میں ردئے تخن زیادہ تر نصاری کی طرف تھا، پھر مذکورہ بالا آیت میں ﴿ اَ لَمَذِینَ اُوْتُوا الْکِنْتُ ﴾
کے عنوان میں یہود ونصاری دونوں شامل تھے۔اب اس آیت میں یہود کے پچھ خاص احوال بیان فرماتے ہیں۔ چنانچہ روح المعانی میں ابن ابی حاتم کی روایت سے اس آیت کی تفسیر میں خود حضور میں ایک ایک عروی ہے کہ بنی اسرائیل نے تینتالیس نبیوں کوایک وقت میں قبل کیا۔انہیں نفیعت کرنے کے لئے ایک سوستر برزگ کھڑے ہوئے تو اسی دن ان کا بھی کام تمام کردیا، فقط،اور بنی اسرائیل اکثر یہودی تھے۔

# يهود كے كھھ حالات كى فدمت:

بے شک جولوگ اللہ تعالیٰ کی آیتوں کے ساتھ کفر کرتے ہیں (جیسے یہود کہ انجیل اور قرآن کونہیں مانے) اور پیغیبروں
کو ناحق قتل کرتے ہیں (اور وہ قتل کرنا ان کے خیال میں بھی ناحق ہوتا ہے) اور ایسے لوگوں کو قتل کرتے ہیں جو (افعال
واخلاق کے) اعتدال کی تعلیم دیتے ہیں۔ تو ایسے لوگوں کو ایک در دناک سزا کی خبر سناد ہے کے۔ (اور) یہ وہ لوگ ہیں کہ
(مذکورہ تمام افعال کے سبب سے) ان کے دنیا میں (بھی) اور آخرت میں (بھی) سارے اعمال (صالحہ) غارت
ہوگئے۔اور (سزاکے وقت) ان کا کوئی جامی ومددگارنہ ہوگا۔

تفسیر: دنیامیں غارت ہونایہ ہے کہ ان کے ساتھ اہل اسلام جیسا معاملہ نہ ہوگا۔ اور آخرت میں یہ کہ ان کی مغفرت نہ ہوگ ۔ اگر چہ نصیحت کرنے والوں کا قتل کفرنہیں ہے کہ اس سے اعمال غارت وضبط ہوں پھر بھی گناہ کبیرہ ہیں۔ لیکن چونکہ اس مجموعہ میں دوسر سے اجزاء کفر ہیں۔ اس لئے اعمال غارت ہونے کی بات صحیح ہوئی۔ اور چونکہ نبوت محمد یہ کے زمانہ کے بہودا پنے اسلاف کے نتیج اعمال کا نہ انکار کرتے تھے، نہ انہیں برا سمجھتے تھے، اس لئے ان پر بھی الزام صحیح ہوا۔

الفرتر إلى الذين أو توانو نصيبًا مِن الكِتْبِ يُدْعُونَ إلى كِتْبِ اللهِ الجُهَكُمُ بَيُنَهُمْ ثُمَّ يَتُولَا فَرِيْقُ مِنْهُمْ وَهُمُ مُعُرِضُونَ ﴿ ذَٰلِكَ بِالنَّهُمُ قَالُوا لَنْ تَكْسَنَا النَّارُ إِلَا آيَامًا مَعُدُودِ وَ وَذَي وَعَرَهُمُ وَالْوَا لَنْ تَكْسَنَا النَّارُ إِلَا آيَامًا مَعُدُودِ وَ وَعَرَهُمُ وَعَنَّهُمْ فِي وَهُمُ مَّا كَانُوا يَفْتُرُونَ ﴿ قَلَيْفَ إِذَا جَمَعُنْهُمْ إِيوْمِ لِلا رَبْبَ فِيهِ وَوُقِيتُ وَعَرَهُمُ مَا كَانُوا يَفْتُرُونَ ﴿ قَلَيْفَ إِذَا جَمَعُنْهُمْ إِيوْمِ لِلا رَبْبَ فِيهِ وَوُقِيتُ كُلُ نَفْسٍ مَّا كَسَبَتْ وَهُمْ كَا يُظْلَمُونَ ﴿ قَلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ

ترجمہ: کیا آپ نے ایسے لوگ نہیں دیکھتے جن کو کتاب کا ایک حصہ دیا گیا اور اس کتاب اللہ کی طرف اس غرض سے
ان کو بلایا بھی جاتا ہے کہ وہ ان کے درمیان فیصلہ کر دے۔ پھر ان میں سے بعض لوگ انحراف کرتے ہیں۔ برخی کرتے
ہوئے۔ بیاس سب سے ہے کہ وہ لوگ یوں کہتے ہیں کہ ہم کوصرف گنتی کے تھوڑے دنوں تک دوزخ کی آگ گی ۔ اور
ان کو دھو کہ میں ڈال رکھا ہے ان کی تراشی ہوئی باتوں نے ۔ سوان کا کیا حال ہوگا جبکہ ہم ان کواس تاریخ میں جمع کرلیں گے
جس میں ذراشہ نہیں اور پوراپورابدلہ ل جاوے گا ہم مخص کو جو پھھاس نے کیا تھا اور ان مخصوں پڑھلم نہ کیا جاوے گا۔

ربط: ان آیتوں میں یہودیوں کی ایک خاص حالت اور ایک خاص قول کی ذمت ہے۔ یہودیوں کی مذمت کا تتمہ:

(اے محمد اِسِنَ اِسَانِی اِسَانِی اِسَانِی اِسَانِی اِسَانِی اِسَانِی اِسَانِی اِسَانِی اِسِنَ وریت) کا ایک (کافی) حصد دیا گیا (کداگر ہدایت کے طالب ہوتے تو وہ حصہ اس غرض کو پورا کرنے کے لئے کافی تھا) اور اللّٰہ کی اس کتاب کی طرف انہیں اس غرض سے بلایا جا تا ہے کہ وہ ان کے درمیان (فرہبی اختلاف کا) فیصلہ کردے۔ پھر (بھی) ان میں ہے بعض لوگ برتی کرتے ہوئے انحراف کرتے ہیں (اور بھی) اس سبب سے ہے کہ وہ لوگ یوں کہتے ہیں (اور بھی اس اس قادر کھتے ہیں) کہ ہمیں دوزخ کی آگ صرف گنتی کے چند دنوں تک گے گی (پھر مغفرت ہوجائے گی) اور ان کو ان کی اس سبب سے بہو کہ دیا یہاں تک کہ وہ اللّٰہ کی کتاب اعتقادر کھتے ہیں) کہ ہمیں ڈال رکھا ہے (جیسے اس گھڑے ہوئے عقیدہ نے دھو کہ دیا یہاں تک کہ وہ اللّٰہ کی کتاب گھڑی ہوئی باتوں نے دھو کہ ہیں ڈال رکھا ہے (جیسے اس گھڑے ہوئے عقیدہ نے دھو کہ دیا یہاں تک کہ وہ اللّٰہ کی کتاب سے باتو جبی کرنے گئے ) تو (ان کفریہ احوال وافعال واقوال کے سبب) ان کا کیا (برا) حال ہوگا۔ جب کہ ہم آئیس اس تاریخ میں ہم خض کو پورا پورا بورا بدلر ل جا گا۔ عرف میں نے دونیا میں) کیا تھا۔ اور ان لوگوں پر (بدلہ کے وقت بالکل بھی) ظام نہیں کیا جائے گا (کہ بغیر جرم کے یا جرم سے نیادہ مزا ہوجائے)

حوالہ: يہوديوں كاجوتول ﴿ كَنْ تَمُسَنَّا النَّارُ ﴾ فقل كيا كيا ہے،اس كى تحقيق پاره آلم كے نصف برگذر چكى ہے۔

قُلِ اللَّهُمَّ مُلِكَ الْمُلُكِ تُؤْتِ الْمُلُكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِءُ الْمُلْكَ مِتَنْ تَشَاءُ وَتَعُوزُ مَنْ تَشَاءُ وَتُولِحُ وَتُولِحُ اللَّهُمَ مُلِكَ الْمُلُكِ تُؤْتِحُ الْمُلُكَ عَلَى كُلِّ شَيْءً قَدِيْرُ وَتُولِحُ النَّهَا وَ النَّهَا مِن النَّهَا وَقُولِحُ النَّهَا وَقُولِحُ النَّهَا وَقُولِحُ الْمَيِّتُ مِنَ الْمَيِّتِ وَتُخْوِجُ الْمَيِّتُ مِنَ الْمَيِّتُ مِنَ الْمَيِّتُ وَتُوزُقُ مَن تَشَاءُ النَّهَا وَقُولِحُ الْمَيِّةِ وَتُخْوِجُ الْمَيِّةِ وَتُخْوِجُ الْمَيِّةِ وَتُوزُقُ مَن تَشَاءُ النَّهَا وَقُولِحُ الْمَيِّةُ وَمِنَ الْمَيِّةِ وَتُورُكُ مَن تَشَاءُ وَتُولِحُ اللَّهُ وَالْمُؤَى وَتُورُكُونَ مَن الْمَيِّةِ وَتُؤْمِدُ الْمَيِّةُ وَمُ الْمَيِّةُ وَمُ الْمَيِّةُ وَمُ الْمَيِيْتُ وَمِنَ الْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَالْمُؤْمِدُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللللّهُ الللّهُ ال

ترجمہ: آپ یوں کہتے کہ اے اللہ مالک تمام ملک کے! آپ ملک جس کوچاہیں دے دیتے ہیں اور جس سے چاہیں ملک لے لیتے ہیں اور جس کو آپ چاہیں پست کر دیتے ہیں۔ آپ ہی کے ملک لے لیتے ہیں اور جس کو آپ چاہیں پست کر دیتے ہیں۔ آپ ہی کے افتیار میں ہے سب بھلائی۔ بلاشبہ آپ ہر چیز پر پوری قدرت رکھنے والے ہیں۔ آپ رات کو دن میں واخل کر دیتے ہیں اور دیتے ہیں اور بے جان چیز کو جاندار سے نکال لیتے ہیں اور بے جان چیز کو جاندار سے نکال لیتے ہیں اور بے جان چیز کو جاندار سے نکال لیتے ہیں اور بے جان چیز کو جاندار سے نکال لیتے ہیں اور آپ جس کوچا ہتے ہیں بے شار رزق عطافر ماتے ہیں۔

ربط:چونکہاوپر کی آنتوں میں جت بازی اور جھڑ ہے کا بیان تھا بعض آنتوں میں زبان کے اور بعض میں ہتھیاروں کے جیسا کہ ﴿ قَالُ كُانَ لَكُ مِنْ اللَّهِ فِي فِئَتَا يُنِ الْنَقَتَا ﴾ میں تھا،اب ان آنتوں میں اس کی مناسبت سے امت

محدیہ کے کفار پرغالب آنے کی پیشین گوئی کی طرف مناجات کی تعلیم کے عنوان میں اشارہ ہے جبیبا کہ شانِ نزول سے عابت ہے کہ رسول اللہ مِنافِظَ آئے ہے۔ اس کو مجھے میں نہ عابت ہے کہ رسول اللہ مِنافِظَ آئے ہے۔ اس کو مجھے میں نہ آنے والی بات قرار دے کر فداق اڑایا۔ اس پر بیر آیت نازل ہوئی، جبیبا کہ روح المعانی میں واحدی سے ابن عباس اور انس رضی اللہ عنہماکی روایت سے مروی ہے۔

#### مناجات كعنوان معمومنول كفله كى بشارت:

تفسیر: یعنی ہرطرح کی قدرت ہے ہیں آپ کے لئے کمزوروں کوقوت وسلطنت دیدینا کیا مشکل ہے۔اس دعا میں اس کے امکان پرایک قسم کا استدلال ہے اور کفار کے اس کو سمجھ میں نہ آنے والی اور محال بات قرار دینے کا دفاع واز الہ ہے۔اور آیت میں جوفر مایا: ﴿بِیکِائِ الْحَدُیْرُ ﴾:اس میں خیر کی تخصیص اس لئے مناسب ہوئی کہ یہاں مقصود خیر و بحلائی کا طلب کرنا ہے، جیسے کوئی امیدوار کے کہ ملازم رکھنا آپ کے اختیار میں ہے،اگر چہنو کرکا موقوف کر دینا بھی اختیار میں ہوتا ہے۔

لَا يَتَنْخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكُفِرِينَ اَوْلِيَاءَ مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِينَ ۚ وَمَنْ يَفْعَلْ وَالِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ فِيْ شَيْءِ إِلَّا اَنْ تَنْقُوْا مِنْهُمْ تُقْدَةً وَيُعَذِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ وَالْيَاللهِ المُصِيْرُ ۞

ترجمہ: مسلمانوں کو جاہئے کہ کفار کو دوست نہ بناویں مسلمانوں سے تجاوز کرکے اور جو مخص ایبا کرے گا سووہ مخص اللہ کے ساتھ دوستی رکھنے کے سی شار میں نہیں ، گرایسی صورت میں کہتم ان سے سی تشم کا اندیشہ رکھتے ہو۔اوراللہ تعالیٰ تم کو اپنی ذات سے ڈراتا ہے۔اور خدا ہی کی طرف لوٹ کر جانا ہے۔

ربط: اوپر کفار کی ندمت کا بیان تھا۔اس آیت میں اس میں سے بات نکالتے ہوئے ان کے ساتھ دوئی کرنے کی ممانعت فرماتے ہیں۔ حاصل یہ ہے کہ جب کفار کے نتیج اعمال، آیات کا انکار اور الله ورسول سے عداوت وغیرہ معلوم

ہو چکے توا یے فتیج و منکر اور خداور سول کے وشمنوں سے دوسی کب زیبا ہے۔

### کفارے دوستی کی ممانعت:

مسلمانوں کوچاہئے کہ (ظاہر میں یاباطن میں) مسلمانوں (کی دوئی) سے تجاوز کرکے کفار کو دوست نہ بنائیں۔
تجاوز دوصورتوں میں ہوتا ہے: ایک بیر کے مسلمان سے بالکل دوئی نہر کھیں، دوسر سے بیر کے مسلمانوں کے ساتھ کفار سے بھی
دوئی رکھیں ممانعت میں دونوں صورتیں داخل ہیں۔اور جو شخص ایسا (کام) کر ہے گا تو وہ اللہ سے دوئی رکھنے کے کی
شار میں نہیں (کیونکہ جن دو شخصوں میں آپس میں عداوت) ہو، ان میں سے ایک سے دوئی کر کے دوسر سے دوئی کا
موری اعتبار کے قابل نہیں ہوسکتا) مگر الیم صورت میں (ظاہری دوئی کی اجازت ہے) کہ تہ ہیں ان سے کسی قشم کا
(قوی) اندیشہ ہو (وہاں ضرر کو دفع کرنے کی ضرورت ہے) اللہ تعالی تہ ہیں اپنی ذات (عظیم الثان) سے ڈرا تا ہے
درنا ضروری ہے)
سے ڈرنا ضروری ہے)

فائدہ: کفار کے ساتھ تین قتم کے معاملات ہوتے ہیں: (۱) موالات یعنی دوسی (۲) مدارات یعنی ظاہری خوش اخلاقی (۳) مواسات یعنی احسان ونفع رسانی۔

ان معاملات میں تفصیل یہ ہے کہ موالات تو کسی حال میں جائز نہیں، چنانچہ آیت ﴿ یَا یُنْکُمُ الَّذِینَ اَمَنُوا الْدِ الْمَائِودَ وَ النَّطِورَ الْوَلِيَاءَ مَبَعْضَهُمُ اَوْلِيَاءُ بَعْضِ عَوَمَنَ يَّتُولَهُمْ قِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾ اور آیت ﴿ لا تَتَخِذُ وَا عَدُونَ وَ عَدُو کُمْ اَوْلِیاءَ ﴾ میں یہی مراد ہے۔ اور مدارات تین حالتوں میں درست ہے: (۱) دفع ضرر کے واسطے، ان کے نقصان سے بیخ کے لئے (۲) اس کا فرکی ویی مصلحت یعنی ہوایت کی توقع کے لئے (۳) اس کا فرکی ویی مصلحت یعنی ہوایت کی توقع کے لئے درست ہیں۔ خاص طور سے جبکہ دینی نقصان کا خوف واندیشہ نہ ہو، تو یہ ملنا جانا اور دبط وضبط بدرجہ اولی حرام ہوگا۔

زرنظرآیت میں اس نقصان سے بیخے کی حالت کو منتی قرار دیا گیا ہے۔ اور اس سے مراد مدارات ہے، جس کو صورت کے لحاظ سے موالات میں داخل کر کے موالات کو اس سے منتی قرار دیا گیا ہے۔ اور اوپر والی آیت میں چونکہ موالات فیقی مراد ہے، البندا اس سے منتی نہیں کیا گیا اور ہدایت کی توقع پر مدارات کرنا سورہ عبس کی آیت ﴿ فَانْتَ لَهُ تَصَدّی ﴾ (تو آپ اس کے پیچھے پڑجاتے ہیں ، بس ۲) میں ذکور ہے۔ اور مہمان ہونے کی وجہ سے فاطر مدارات کرنا اس حدیث میں ہے، جس میں آپ نے بنو تقیف کو مجد میں گھرایا تھا۔ اور سورہ عبس میں جوشکایت ہے، اس کی وجہ مؤمن پر کافر کو مقدم رکھنا ہے۔

پس بہ جوسوال کیاجاتا ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے اس تقدی سے نع فر مایا ہے تواس سے مدارات کے جواز پراستدلال کس طرح شیح ہوگا؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ وہاں انکاراور شکایت کی وجہ کا فرکومقدم رکھنا ہے، کا فرکی مدارات پرشکایت نہیں ہے۔ اور مال وجاہ، قدر ومنزلت اور مرتبہ وغیرہ اپنی مصلحت کے لئے ممانعت آیت ﴿ اَیَنْبَعُونَ عِنْدَ هُمُ الْحِنْدُةَ ﴾ (کیاان کے پاس عزت حاصل کرنا جا ہے ہیں؟ النساء ۳۹) میں فدکور ہے۔

اور مواسات کا تھم یہ ہے کہ اہل حرب کے ساتھ جو براہ راست لڑائی میں مشغول ہیں ، ناجائز ہے۔اور غیر اہل حرب کے ساتھ کے ساتھ جائز ہے۔ ﴿ لَا يَنْهَا كُمُ اللّٰهِ عَنِ الَّذِينَ لَوْ يُقَا تِلُوْكُمْ ﴾ (جولوگ تم سے نہیں لڑے ، اللّٰہ تہمیں ان کے ساتھ احسان کرنے سے نہیں روکتا الممتحدہ) میں اس کی وضاحت ہے۔

اوراس آیت میں مواسات کو مجاز کے طور پر تولی سے تعبیر کیا گیا ہے، اور فاسقوں برعتوں کا بھی بہی تھم ہے جیسا کہ روایتوں سے ظاہر ہے۔ اور اس جگہ آیت میں وارد لفظ 'نقة' کے ترجمہ میں قوی اندیشہ کی قیداس لئے لگائی ہے کہ خالی خیال اور وہم کا اعتبار نہیں ہے۔ چنانچہ آیت ﴿ یَقُولُونَ نَخْشَی اَنْ تَصِیْبَنَا دَایِورَةٌ ﴾ ( کہتے ہیں کہ ہمیں اندیشہ ہے کہ ہم پرکوئی حادثہ نہ پڑجائے) میں اس کا افکار ہے۔ اس طرح امیروں کی صحبت سے ممانعت آئی ہے۔

# شيعول كے تقيه كا آيت سے كوئى تعلق نہيں:

بعض لوگوں کواس آیت سے شیعوں کے تقیہ کے جوا زکا شبہ ہوجا تا ہے۔اس کا جواب یہ ہے کہ اس آیت کا اس تقیہ سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ کیونکہ اس آیت میں ضرر کے اندیشہ کے وقت دوسی کے اظہار اور عداوت کو پوشیدہ رکھنے کا ذکر ہے اور شیعوں کے مشہور تقیہ میں کفر کا اظہار اور ایمان کو پوشیدہ رکھنا ہوتا ہے۔

اگرکہاجائے کہاس بات کا یہاں ذکر نہیں ہے، کین دوسری آیت میں جرواکراہ کے عنوان سے ذکر ہے تواس کا جواب سے ہمشہور تقیہ اور اکراہ میں بھی دوفرق ہیں: اول یہ کہاکراہ صرف ضرر کو دور کرنے کے خوف سے ہوتا ہے اور تقیہ فدکورہ نفع کے حصول کے لئے بھی ہوتا ہے۔ دوسر ہے اکراہ میں اس ضرر کا شدیدا ورخوف کا قوی ہونا ضروری ہے اور تقیہ میں ضرر کا خفیف اورخوف کا وہم کے درجہ میں ہونا بھی کا فی ہے۔ اس طرح اصطلاحی تقیہ کا قرآن کریم سے کوئی تعلق نہیں ہے۔ اوراگر کوئی شخص اصطلاح بدل کر لفظ تقد سے موالات کی اجازت کی صورت کو تقیہ کہنے گئے تو اس سے کوئی بحث نہیں، تاہم یہ اس کے لئے مفید مطلب نہیں۔

قُلُ إِنْ تُخْفُوا مَا فِي صُدُورِكُمُ أَوْتَبُنُ وَهُ يَعْلَمُهُ اللهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّلُونِ وَمَا فِي الأَنْ مِن وَاللهُ عَلَا كُلِّ شَيْءً قَدِيْرُ ﴿

ترجمه: آب فرماد بيجة كه اكرتم بوشيده ركھو مے ابناما في الضمير ياس كوظا مركرو مے، الله تعالى اس كوجانے ميں۔اوروه تو

سب کھ جانتے ہیں جو کھو اسانوں میں ہے اور جو کھوز مین میں ہے۔اور اللہ تعالی ہر چیز پر قدرت بھی کامل رکھتے ہیں۔ ربط: اوپرکی آیت میں کفار کے ساتھ دوئ کرنے کی ممانعت فرمائی تھی۔اب اس ممانعت کے عام ہونے کے سلسلہ میں ارشاد فرماتے ہیں کہنہ بلاضرورت ان سے ظاہری دوئتی جائز ہے اور نہ ہی باطنی طور پر اصلی دوئتی جائز ہے۔ادراس مضمون کوایسے عام انداز میں بیان فرمایا ہے جس سے تمام ظاہری وباطنی گناموں سے بچاجا سکے۔

## کفارے دوستی کی عام ممانعت:

آپ(ان سے) فرماد یجئے کہ اگرتم اپنے دل کی باتوں کو (دل ہی دل میں) پوشیدہ رکھو گے، یااس کو (زبان یاجسم کے دوسرے اعضا وغیرہ سے ) ظاہر کرو مے۔اللہ تعالیٰ اس کو (ہرحال میں ) جانتے ہیں اور (اس کی کیا مخصیص ہے ) وہ تو سب کچھ جانتے ہیں جو کچھ آسانوں میں ہے اور جو کچھ زمین میں ہے (کوئی چیزان سے پوشیدہ نہیں) اور (علم کے ساتھ) الله تعالی ہر چیز پر قدرت بھی کامل رکھتے ہیں۔ (تواگرتم کسی فتیج امر کاارتکاب کرو کے خواہ ظاہری طور پر ہویا باطنی طور پر تووہ مهیں سرادے سکتے ہیں)

يَوْمَ تَجِدُ كُلُّ نَفْسٍ مَا عَمِلَتْ مِنْ خَيْرٍ مُحْضَرًا ﴿ وَمَاعَبِلَتْ مِنْ سُوِّهِ ، تُودُ لُوْ أَنَّ بَيْنَهَا

وَبَيْنَكُ آمُكًا بَعِيْلًا وَيُحَنِّرُكُمُ اللهُ نَفْسَهُ ﴿ وَاللَّهُ رَءُوْفَ بِالْعِبَادِ ﴿

ترجمہ:جس روز ہر خص اینے کئے ہوئے کامول کوسامنے لایا ہوایائے گا اور اپنے برے کئے ہوئے کامول کو بھی، اس بات کی تمنا کرے گا کہ کیا خوب ہوتا جواس مخض کے اور اس روز کے درمیان میں دور دراز کی مسافت ہوتی۔اور خدا تعالیم کواین دات سے ڈراتے ہیں۔اوراللہ تعالی نہایت مہربان ہیں بندول پر۔

ربط: اب اوپروالے مضمون کی تاکید کے لئے قیامت کا آنااوراس میں سی عمل کی تخصیص کے بغیرتمام اعمال کا پیش نظر ہونااوراس وقت گنهگاروں کا چچھتانا بیان فرماتے ہیں۔

### سابق مضمون کی تا کید:

جس روز (ایا ہوگا) کہ ہر مخف اینے اچھے کئے ہوئے کامول کواپنے سامنے پائے گا۔اوراپنے کئے ہوئے برے کاموں کو بھی (یائے گا۔اس روز) اس بات کی تمنا کرے گا کہ کیا اچھا ہوتا جواس کے اور اس دن کے درمیان بہت زیادہ دورى موتى (تاكداين اعمال بدكامعائندندكرنا يراتا) اور (تم سے كھردوباره كهاجاتا ہے كه) الله تعالى تهميس ابن ذات سے ڈراتے ہیں۔اور (بیڈرانااس وجہ سے ہے کہ)اللہ تعالی اپنے بندوں کے حال پرنہایت مہربان ہیں (اس مہربانی کی وجہ ے بیچاہتے ہیں کہ بیآ خرت کی سزا سے بچے دہیں۔اور بچنے کاطریقداعمال بدکا ترک کرنا ہے۔اور برےاعمال کا ترک

کرناعام حالات میں بغیر ڈروخوف کے بیس ہوتا۔ اس لئے ڈراتے ہیں۔ اس طرح بیڈراناعین شفقت ورحمت ہے)

فاکدہ: اس دن جن لوگوں کے انتھا ور برے دونوں قتم کے کمل پیش ہوں گے، ان کی نسبت بیفر مانا کہ وہ لوگ اس
دن کے نہ آنے کی تمنا کریں گے، نہایت بلاغت ہے، کہ باوجود یکہ ان کے پچھا عمال انچھے اور یکھی ہوں گے، گران
کے ہونے کی ذراخوثی نہ ہوگی، صرف اعمال بدکی وجہ سے رنج و تکلیف ہوگی تو ایسے میں جس کے پاس اعمال بدہی بد
ہوں گے اس کا کیا پوچھنا! اور اس سے بیلازم نہیں آتا کہ جن کے اعمال صرف نیک وصالح ہوں گے وہ بھی اس تمنا میں
شریک ہوں گے۔

قُلْ إِن كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللهَ فَا تَبِعُونِي يُحْرِبْكُمُ اللهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللهُ غَفُورٌ سَ حِيْرُ ۞ قُلُ اَطِيْعُوا اللهُ وَالرَّسُولَ، فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّ اللهَ لَا يُحِبُّ الْكَفِرِيْنَ ۞

ترجمہ: آپ فرماد یجئے کہ اگرتم خدا تعالیٰ ہے محبت رکھتے ہوتو تم لوگ میرااتباع کروخدا تعالیٰ تم سے محبت کرنے لگیس گے اور تنہارے سب گناہوں کو معاف کردیں گے۔اور اللہ تعالیٰ بڑے معاف کرنے والے، بڑی عنایت فرمانے والے ہیں۔آپ بیفرماد یجئے کہتم اطاعت کیا کرواللہ تعالیٰ کی اور رسول کی، پھراگر وہ لوگ اعراض کریں تو اللہ تعالیٰ کا فروں ہے مجبت نہیں کرتے۔

ربط: اوپرکی آیتوں میں توحید کا وجوب اور کفر کی فدمت بیان کی گئی تھی۔ اب رسالت کے اعتقادا وررسول کی اتباع کے وجوب کو بیان فرماتے ہیں، تاکہ بیمعلوم ہوجائے کہ جس طرح توحید کا انکار کفر ہے، اس طرح رسالت کا انکار بھی کفر ہے۔ رسالت کے اعتقادا وررسول کی اتباع کا وجوب:

آپ (لوگوں ہے) فرماد یہ کے گداگرتم (اپ زعم میں) اللہ تعالی سے مجت رکھتے ہو (اور مجت رکھنے کی وجہ سے بیمی علی ہے ہو کہ اللہ تعالی ہی تم سے مجت کریں) تو تم لوگ (اس مقصود کو حاصل کرنے کے طریقوں میں) میری اتباع کرو کیونکہ میں خاص طور سے ای تعلیم کے لئے مبعوث ہوا ہوں ، تم ایسا کرو گے تو ) اللہ تعالیٰ تم سے مجت کرنے لگیں گے اور تمہارے سارے گنا ہوں کو معاف کردیں گے ( کیونکہ میں اس معافی کے طریقہ کی بھی تعلیم ویتا ہوں ۔ اس پڑل کرنے سے لامحالہ وعدہ کے مطابق گناہ وہ معاف ہوجا کیں گے۔ مثلاً گناہوں سے تو بہ کرلین، اللہ تعالیٰ کے فوت شدہ حقوق کا قضا کرلینا۔ حقوق العباد کا اواکر وینا یا معاف کر الینا (اور اللہ تعالیٰ بڑے معاف کرنے والے، بڑے عنایت فرمانے والے ہیں ) (اور ) آپ بیر ( کہ اصل مقصود تو بہی ہے) اور رسول کی اطاعت کیا کرو ( کہ اصل مقصود تو بہی ہے) اور رسول کی طاعت کیا کرو۔ یعنی میری اطاعت اس حیثیت سے کرنا ضروری ہے کہ میں اللہ کا بھیجا ہوارسول ہوں ، اس نے میری معرفت اپنی اطاعت سے کھر یقے بتائے ہیں ) پھر (اس پر بھی ) اگروہ لوگ (آپ کی اطاعت سے کہ اس کی بنیا در سالت

کااعتقادہے)اعراض کریں تو (وہ لوگ س لیس کہ)اللہ تعالیٰ کا فروں ہے محبت نہیں کرتے (اوراس صورت میں بیلوگ کا فرہوں گے تو انہیں محبت کا دعوی کرنا یا محبوبیت کی ہوس رکھنامحض ہوائی قلعہ بناناہے)

إِنَّ اللهُ اصْطَفَى ادْمَرُ وَ نُوحًا وَالْ إِبْرُهِيْمَ وَالْ عِنْرِنَ عَلَى الْعَلَمِيْنَ ﴿ ذُرِيَّةٌ ابْعَضُهَا مِنَ الْعَلَمِينَ ﴿ وَرُبِّيَّةٌ ابْعَضُهَا مِنَ الْعَلَمِينَ وَاللهُ سَمِينَةً عَلِيْدُ ﴿

ترجمہ: بیشک اللہ تعالیٰ نے منتخب فرمایا ہے آدم کواور نوح کواور ابراہیم کی اولا داور عمران کی اولا دکوتمام جہانوں پر بعضے ان میں بعض کی اولا دہیں۔اور اللہ تعالیٰ خوب سننے والے ہیں ،خوب جاننے والے ہیں۔

ربط: عنادر کھنے والے بعض لوگ واضی عقلی نوتی دلائل کے باوجودرسالت کے مسئلہ کو بچھ سے دوراور تا قابل قبول قرار دیے تھے، اس لئے ان آیتوں میں اس مسئلہ کی تائید کے لئے تا کہ ان نظیروں کے ذریعہ بچھ سے دورہونے کا خیال ختم ہوجائے، چندمشہورا نبیا علیہ مالسلام کامخضر طور پر فتخب و مقبول ہونا بیان فرماتے ہیں۔ پھر حضرت عیسی علیہ السلام اور حضرت کے اعلیہ السلام کے قصے می قدر تفصیل کے ساتھ ارشاد فرمائیں کے ،اوران حضرات کواس مقصد کے لئے خاص کرنے کی وجدان کا زمانہ نبوت سے قریب ہونا ہے۔

# بعض انبياء يهم السلام كى برگزيدگى:

بینک اللہ تعالیٰ نے (نبوت کے لئے) (حضرت) آدم (علیہ السلام) کواور (حضرت) نوح (علیہ السلام) کواور (حضرت) ابراہیم (علیہ السلام) کی اولاد (میں سے بعض) کو (جیسے حضرت اساعیل علیہ السلام، حضرت اسحاق علیہ السلام، حضرت یعقوب علیہ السلام اور بنی اسرائیل کے تمام انبیاء کو جو کہ یعقوب علیہ السلام کی اولاد ہیں اور ہمار نے رسول علیہ السلام کے والد ہیں علیہ السلام کی اولاد میں سے ہیں) اور عمران کی اولاد (میں سے بعض) کو (اگر میٹم ان حضرت موکی علیہ السلام کے والد ہیں قواولاد سے مراد حضرت موکی علیہ السلام اور حضرت ہارون علیہ السلام ہیں۔ اورا گر میٹم ان حضرت مرئیم رضی اللہ عنہ اورا کر میٹم ان حضرت مرئیم میں اللہ عنہ السلام کی اولاد ہیں قواولاد سے مراد حضرت علیہ السلام ہیں۔ غرض ان سب حضرات کو نبوت کے لئے کتام جہانوں (کی مخلوقات) پر ختی فرمایا ہے۔ ان میں بعض ، بعض کی اولاد ہیں (جیسے آدم علیہ السلام کی اولاد میں اور اللہ تعالی خوب سنے والے ہیں ، خوب سنے والے ہیں ، خوب سنے والے ہیں ، خوب جانے والے ہیں (کہ سب کی باقوں کو سنتے ہیں ، سب کے حالات کو جانے ہیں۔ چنانچہ جس کے قوال واحوال کو نبوت کی شان کے مطابق دیکھا۔ اس کو نبی بنادیا)

فا کدہ:اس میں اکثر انبیاء کیہم السلام کا خاص طور سے اولوالعزم انبیاء کا ذکر آھیا۔ باتی خود حضرت ابراہیم علیہ السلام کی نبوت کا اس میں اس لئے ذکر نبیس ہوا کہ ان کا نبی ہونا تمام آسانی ملت والوں کے یہاں مشہور اور مسلم تھا۔ اور آل ابراہیم میں اس کے باوجود کہ آل عمران بھی داخل ہیں۔ لیکن عموم کے بعد تخصیص کے طور پران کا دوبارہ ذکر فر مایا۔ اگر آل عمران سے حضرات موی فیارون علیما السلام مراد ہیں تب تو اہتمام کی وجہ حضرت موی علیہ السلام کا اولوالعزم انبیاء میں سے ہونے کے علاوہ خوداس مقام کی مناسبت اس ہونا ہے اور اگر حضرت عیسی علیہ السلام مراد ہیں تو اولوالعزم انبیاء میں سے ہونے کے علاوہ خوداس مقام کی مناسبت اس کمراد کی متقاضی ہے۔ کیونکہ آگے اس سے متصل ہی حضرت عیسی علیہ السلام کا ذکر ہوا ہے، جس کو حضرت مریم رضی اللہ عنہا کی والدہ کے ذکر سے شروع فر مایا ہے۔ اور یہ جو فر مایا ہے کہ ایک دوسرے کی اولاد ہیں تو شایداس سے مقصودان سب مضرات کے اتحادیا ذاتی شرف کے ساتھ نسب کے شرف کا بیان فر مانا ہو، یا اس امر کا جتلانا ہو کہ رسول اللہ سِلائی تو بعید کیا ہے۔ واللہ اعلم واجداد میں نبوت رہی ہے، اگر آپ کو بھی نبوت لگئی تو بعید کیا ہے۔ واللہ اعلم

إِذْ قَالَتِ امْرَاتُ عِنْرِنَ رَبِ إِنِّ نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلُ مِنِي وَإِنْكَ أَنْتَ الْتَمِينِعُ الْعَلِيمُو

ترجمہ: جبکہ عمران کی بی بی نے عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! میں نے نذر مانی ہے آپ کے لئے اس بچہ کی جو میرے شکم میں ہے کہ وہ آزادر کھا جاوے گا، سوآپ مجھ سے تبول کر لیجئے، بے شک آپ خوب سننے والے خوب جانے والے ہیں۔

## حضرت مريم وحضرت عيسلى عليهاالسلام كاقصه:

(وہ وقت بھی یادکرنے کے قابل ہے) جبکہ عمران (حضرت مریم کے والد) کی بیوی نے (حمل کی حالت میں اللہ تعالیٰ کی بارگاہ میں) عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! میں نے آپ کی (عباوت) کے لئے اس بچہ کی نذر (بعنی منت) مانی ہے جومیرے پیٹ میں ہے کہ وہ (اللہ کے گھر کی خدمت کے لئے) آزاد (فارغ) رکھا جائے گا (اور میں اس کواپنے کام میں نہ لگاؤں گی) اس لئے آپ (اس کو) میری طرف سے تبول فر مالیجئے۔ بیشک آپ خوب سننے والے ،خوب جانے والے بین (کہ میری عرضد اشت کوئن رہے ہیں اور میری نیت کو جانے ہیں)

فائدہ:اس زمانہ کی شریعت میں ایسی نذر ماننا جائز تھا۔ گر صرف اولا دنرینہ کے ساتھ مخصوص تھا۔اس لئے انھوں نے اس گمان کی بنیاد پرنظر مانی تھی کہ ثاید لڑکا ہیدا ہو۔

فَكَتَا وَضَعَتُهَا قَالَتُ رَبِّ إِنِي وَضَعْتُهَا أُنكُى وَاللهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَتْ وَ لَيْسَ اللَّكُو كَالْأُنثَىٰ ۚ وَإِنِي سَنَيْتُهَا مَرْيَمَ وَ إِنِي أَعِيْنُ هَا بِكَ وَذُرِيَّتُهَا مِنَ الشَّيْطِنِ الرَّجِيْمِ ۞

ترجمہ: پھر جب اڑی جن ، کہنے لگیں کہ اے میرے پرودرگار! میں نے تو وہ مل اڑی جن \_ حالانکہ خدا تعالیٰ زیادہ

جانتے ہیں اس کوجوانھوں نے جنی اور وہ لڑکا لڑکی کے برابرنہیں اور میں نے اس لڑکی کا نام مریم رکھا اور میں اس کواور اس کی اولا دکوآپ کی پناہ میں دیتی ہوں شیطان مردود سے۔

#### آگے کا قصہ

پھر جب (انھوں نے) لڑکی کوجنم دیا (حسرت سے) کہنے گئیں کہ اے میرے پروردگار! میں نے تو لڑکی کوجنم دیا ہے (حق تعالی فرماتے ہیں کہ وہ اپنے خیال سے حسرت کر ہی تھیں) حالانکہ اللہ تعالی (لڑکی کی شان کو) زیادہ جانتے ہیں جس کو انھوں نے جنم دیا۔ اور (کسی طرح بھی) وہ لڑکا (جو انھوں نے چاہا تھا) اس لڑکی کے برابرنہیں (ہوسکتا تھا، بلکہ یہ لڑکی ہی افضل ہے کہ اس کے کمالات و برکات عجیب وغریب ہوں گے۔ بیارشاد خداوندی جملہ معترضہ کے طور پرتھا۔ آگے پھران بی بی کا قول ہے) اور میں نے اس لڑکی کا نام مریم رکھا اور میں اس کو اور اس کی اولا دکو (اگر بھی اولا دہو) آپ کی پناہ (حفاظت) میں دیتی ہوں شیطان مردود سے۔

چنانچان کی بیم خرص بھی قبول ہوئی، جیسا کہ سیمین (بخاری وسلم) کی حدیث میں آیا ہے کہ ہر بچہ کی ولادت کے وقت شیطان چھٹرتا ہے اور اس کے چھٹر نے سے بچہ چلاتا ہے۔ سوائے حضرت مریم اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے۔ اور چونکہ بیم خوش بالکل ولادت ہوتے ہی کی تھی، اس لئے اس وقت تک انہیں شیطان نے نہیں چھویا تھا۔ اس لئے اس میں اس افکال کی مخبائش نہیں کہ شیطان تو ولادت کے وقت ہی چھٹرتا ہے تو دعا سے پہلے ہی چھٹر چکا ہوگا۔ اور اس حدیث سے یہ لازم نہیں آتا کہ دوسرے انبیاء علیم السلام کو شیطان چھوتا ہو۔ باقی جہاں تک حضرت مریم اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے ذکر کی تخصیص کا معاملہ ہے تو بیاس وجہ سے ہے کہ ان بی بی کی دعا وضاحت کے ساتھ منقول ہے۔ اس لئے دعا کی قبولیت کو صراحت کے ساتھ مظاہر فرمادیا۔

اور بعض لوگوں نے شبہ ظاہر کیا ہے کہ اگر شیطان کو ایسی قدرت حاصل ہوتو سب کو ہلاک کردے۔ اس کا جواب بیہ کہاں کو اس سے زیادہ قدرت نہیں دی گئی ہے۔ اور فرشتے تکہبان بھی ہیں اور مریم جمعنی عابدہ نام رکھنے کی وضاحت میں بیاثارہ ہے کہ میں اپنی نذر برحتی الامکان قائم ہوں۔ اس لڑکی کو بھی مسجد کے لئے فارغ کردوں گی۔ اگر خدمت کے لئے نہیں تو عبادت ہی کے لئے سہی۔ واللہ اعلم

فَتَقَبَّلُهَا رَبُهَا بِقَبُولٍ حَسَنٍ وَانْبُتُهَا مَبَاتًا حَسَنًا ۗ وَكُفَّلُهَا زُكِرِيّا اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ يَزُرُقُ اللهُ يَزُرُقُ اللهُ يَزُرُقُ مِنْ يَشَاءُ بِغَيْرِحِسَابٍ ۞

ترجمه: پس ان کوان کے رب نے بوجہ احسن قبول فر مالیا اور عمدہ طور پر ان کونشو ونما دیا اور زکریا کوان کا سر پرست بنایا

جب بھی ذکر یاان کے پاس عمرہ مکان میں تشریف لائے توان کے پاس بچھ کھانے پینے کی چیزیں پاتے ، یول فرماتے کہ اے مریم! بیرچیزیں تمہارے واسطے کہاں سے آئیں؟ وہ کہتیں کہ اللہ تعالیٰ کے پاس سے آئیں۔ بے شک اللہ تعالیٰ جس کو چاہتے ہیں بےاستحقاق رزق عطافر ماتے ہیں۔

## باقى واقعه:

(غرض حضرت مريم رضى الله عنهاكى والده ان كولے كرمسجد بيت المقدس بينجى \_اور وہال كے مجاوروں اور عابدول سے جن میں حضرت ذکریا علیہ السلام بھی شامل تھے۔ جاکر کہا کہ میں نے اس اڑکی کو خاص خدا کے لئے نذر مان کر وقف کیا ہے۔اس لئے میں اسے اپنے یاس نہیں رکھ سکتی۔ لہذا اس کولائی ہوں آپ لوگ لے کرر کھئے۔ تو چونکہ حضرت عمران اس مسجد کے امام تھے۔اور جب حضرت مریم اپنی مال کے پیٹ میں تھیں وہ وفات یا چکے تھے۔ورندانہیں لینے کے سب سے زیادہ ستحق خودوہی تھے۔باپ ہونے کی وجہ سے بھی اورامام ہونے کی وجہ سے بھی۔اس لئے ہر مخص انہیں لینے اور پالنے کی خواہش رکھتا تھا۔ چنانچ حضرت زکر یاعلیہ السلام نے اپنی ترجیح کی بدوجہ بیان فرمائی کہ میرے گھر میں ان کی خالہ ہیں اور خالہ ماں کی جگہ ہوتی ہیں۔اس لئے مال کے بعد وہی رکھنے کی مستحق ہیں ، مگر دوسر بےلوگ اس ترجیح برراضی اور متفق نہیں ہوئے۔آخرقرعہ براتفاق ہوااورقرعہ کی صورت بھی خلاف عادت عجیب وغریب قراریائی،جس کا بیان آ گے آئے گا۔اس میں بھی حضرت ذکر یاعلیہ السلام کامیاب ہوئے۔ چنانچہوہ انہیں مل گئیں۔اورانھوں نے بعض روایات کےمطابق ایک انا کو ملازم رکھ کر دورھ پلوایا۔اور بعض روایات میں ہے کہ انہیں دورھ پینے کی حاجت نہیں ہوئی، کہ وہ خود ہی بیٹھنے اٹھنے لگیں۔ انہیں مجدسے متعلق ایک عمرہ مکان میں لا کررکھا۔ جب جاتے باہر تالا لگاجاتے ، آ کرکھول لیتے۔اسی قصہ کوآ کے مخضرطور پربیان کیاہے) چنانچان (مریم رضی الله عنها) کوان کےرب نے بوجهاحسن یعنی زیادہ بہتر طریقہ برقبول فرمالیا اوران کوعمره طور پرنشو ونما دی\_اور (حضرت) زکریا (علیه السلام) کوان کا سرپرست بنایا\_ (چنانچه) (حضرت) زکریا (علیدالسلام) جب بھی (اس) عمدہ مکان میں (جس میں ان کورکھا تھا) ان کے پاس تشریف لاتے تو ان کے پاس کھھ کھانے پینے کی چیزیں پاتے (اور) یوں فرماتے کہاہے مریم! یہ چیزیں تہہارے واسطے کہاں ہے آئیں؟ وہ کہتیں کہاللہ تعالی کے پاس (جوخزات غیب ہے،اس میں) ہے آئیں۔ بے شک الله تعالی جس کو جائے ہیں بے استحقاق رزق عطا فرماتے ہیں (جبیا کہاس موقع پر بغیر کسی مشقت کے مض اینے فضل سے عطافر مایا)

تغییر: یہ جوفر مایا کہ اللہ تعالی نے ان کو تبول کرلیا، اس کی ظاہری علامت بھی کہ اس عجیب وغریب قرعہ میں جو معجزہ کے طور پر تھا حضرت ذکر یا علیہ السلام غالب آئے۔جس سے معلوم ہوا کہ حق تعالیٰ کی مرضی تھی کہ یہ ان کے پاس رہیں اور پلیس برھیں۔ای بنا پر اللہ تعالیٰ نے قبول کر کے حضرت ذکر یا علیہ السلام کفیل بنانے کی نسبت اپنی طرف فر مائی۔ اور بیہ جوفر مایا کہان کوعمدہ طور پرنشو ونما دی۔اس کے دومعنی ہوسکتے ہیں۔ایک بید کہ ابتدا ہی سے عبادت وطاعت میں مشغول رکھا۔ دوسرے بید کہ دوسرے بچوں کی نشو ونما کے مقابلہ میں ان کا ظاہری نشو ونما زیادہ تھا۔

اور حضرت ذکر یاعلیہ السلام جوان سے پوچھتے تھے کہ یہ کہاں سے آیا تواس کی وجہ پیھی کہان کے سوااس مکان میں کوئی نہیں آسکتا تھا۔خود تالا لگاجاتے اور خود آکر کھولتے۔ دوسرے وہ چیزیں بھی بےموسم کے میوے ہوتے تھے، اس لئے تعجب ہوتا تھا۔ چنانچہوہ رزق محض عالم غیب سے آتا تھا اور یہ قصہ حضرت مریم رضی اللہ عنہا کی کرامت تھی۔جس کا اولیاء اللہ کے لئے ثابت ہونا اہل سنت و جماعت کا فدہب ہے۔

اور ﴿ إِنَّ اللهُ يَرُرُقُ ﴾ كامضمون ممكن ہے كہ حضرت مريم رضى الله عنها بى كا قول ہواورمكن ہے كہ قصد كوفل كرنے كي بعد حق تعالى كا ارشاد ہو۔

هُنَالِكَ دَعَا زَكِرِيَّا رَبَّكَ، قَالَ رَبِّ هَبْ لِيْ مِن لَدُنْكَ ذُيريَّةً طَيِّبَةً وَانَّكَ سَمِيْعُ الدُّعَاءِ @

ترجمہ: اُس موقع پر دعا کی زکریانے اپنے رب سے ، عرض کیا کہ اے میرے رب! عنایت سیجئے مجھ کو خاص اپنے پاس سے کوئی اچھی اولاد ، بیشک آپ بہت سننے والے ہیں دعا کے۔

زكر ما عليه السلام في اولا دكى دعاكى:

(حضرت)زکریانے اس موقع پراپنے رب سے دعا کی۔عرض کیا کہاہے میرے رب! مجھے خاص اپنے پاس سے کوئی اچھی اولا دعطا سیجئے، بیٹک آپ بہت دعا سننے والے ہیں۔

تفیر:اس موقع کا مطلب یہ ہے کہ جب زکر یاعلیہ السلام نے بے موسم کے میوے آتے ہوئے دیکھے تو سوچا کہ اگر چہ میں اور میری بیوی د نیوی معمول کے اسباب کے اعتبار سے اولاد کی پیدائش کے قابل نہیں رہے۔ جبیبا کہ اگلی ہی آت میں ہے: ﴿ وَقَلْ بَلَغَنِی الْکِبَرُ وَاصْرَاتِی عَاقِرٌ ﴾ لیکن ان میووں کی طرح جو کہ خلاف عادت آتے ہیں، اگر میرے یہاں بھی خلاف عادت اولاد ہوجائے تو کوئی بعین نہیں ہے۔ اور اگر چہ قدرت خداوندی کا پہلے سے بھی عقیدہ رکھتے ہے، کوئکہ نبی سے اولاد ہوجائے تو کوئی بعین سامل ہیں۔ لیکن خلاف عادت ہونے کی وجہ سے درخواست کی جہات نہ فرماتے سے۔ اب چونکہ میوے کے واقعہ کو بار بار مشاہدہ کرنے کی وجہ سے خاص اس وقت میں ایک طرح کی عادت معلوم ہوئی جس سے رکاوٹ کا سوال دور ہوگیا۔ اس لئے درخواست پیش کی۔

ادرا چھی کا مطلب میہ ہے کہ بابر کت ہواور نیک کردار ہو، اور حضرت ذکر یا علیہ السلام کی دعا قر آنِ کریم میں کئ جگہ مختف مضامین کے ساتھ منقول ہے۔اس لئے ممکن ہے کہ اس دعامیں سارے مضامین ہوں، موقع وکل کے لحاظ ہے کہیں

toobaa-elibrary.blogspot.com

## كوئى نقل كرديا كہيں كوئى۔

فَنَادَتْهُ الْمُلَلِّكُةُ وَهُوَ قَالِمُ يَصُلِّىٰ فِي الْمِحْرَابِ، آنَّ اللهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْلَى مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِنَ اللهِ وَسَيِّمًا وَ حَصُورًا وَنَبِيًّا مِنَ الطَّلِحِيْنَ ۞

ترجمہ: پس پکارکرکہاان سے فرشتوں نے اور وہ کھڑے نماز پڑھ رہے تھے محراب میں کہ اللہ تعالیٰ آپ کو بشارت دیتے ہیں بیخیٰ کی ، جن کے احوال بیہوں گے کہ وہ کلمۃ اللہ کی تقید این کرنے والے ہوں گے اور مقتدا ہوئے اور اپنے نفس کو بہت روکنے والے ہوں گے اور نبی بھی ہوئے اور اعلیٰ درجہ کے شائستہ ہوں گے۔

## زكر ياعليه السلام كي دعا قبول موكى:

چنانچان سے فرشتوں نے پکار کر کہا: جس وقت وہ محراب میں کھڑ ہے نماز پڑھ رہے تھے کہ اللہ تعالیٰ آپ کو یکیٰ (نامی بیٹا ہونے) کی بشارت دیتے ہیں۔ جن کے احوال بیہوں گے کہ وہ کلمۃ اللہ (بیعیٰ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی نبوت کی تقید این کرنے والے ہوں گے۔ اور دوسرے وہ دین کے )مقتدا ہوں گے۔ اور (تیسرے) اپنے نفس کو (لذتوں ہے) بہت رو کنے والے ہوں گے۔ اور (چوتھے) نبی بھی ہوں گے اور (یانچویں) اعلیٰ درجہ کے شائستہ ہوں گے۔

تفسیر: محراب سے مرادیا تو مسجد بیت المقدی کی محراب ہے، یا اس سے وہ مکان مراد ہے جس میں حضرت مریم رضی اللہ عنہا کورکھا تھا، کیونکہ اس جگہ محراب کے معنی عمدہ مکان کے کئے ہیں۔اورکلمۃ اللہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کواس لئے کہتے ہیں کہ وہ محض اللہ تعالیٰ کے تھم سے خلاف عادت، باپ کے واسطہ کے بغیر پیدا کئے گئے ہیں۔ان کی تقدیق کا اس لئے ذکر کیا کہ دونوں ہی حضرات ایک ہی زمانہ میں متھے۔البتہ کچی علیہ السلام عمر میں ان سے کچھ ہوئے تھے۔اور لئوں سے دوکئے میں ساری مباح خواہشات اچھا کھانا، اچھا پہننا اور نکاح کرنا وغیرہ سے بچنا داخل ہوگیا۔اس صفت کی مدح کے طور پر بیان فرمانے کا مقصد بظاہر میہ معلوم ہوتا ہے کہ افضل طریقہ یہی ہے۔جبکہ احادیث سے نکاح کی ضیاحت معلوم ہوتی ہے۔

السلسله میں تحقیق بیہ کے جس مخص کی حالت حضرت یکی علیہ السلام جیسی ہوکہ ان پرآخرت کے معاملات کا شغل اس قدر غالب تھا کہ آئیں اہل وعیال کے حقوق کی اوائیگی کی طرف متوجہ ندہونے ویتا تھا۔ چنا نچہ ایسے مخص کے لئے یہی افضل ہے۔ اس وجہ سے جن احادیث میں نکاح کی نضیلت آئی ہے، ان میں بیجی قید ہے: من استطاع منکم الباء ف المنے: (جوتم میں سے گھر بسانے کی طاقت رکھتا ہے) اور شاکتنگی میں اعلیٰ درجہ سے وہ درجہ مراد ہے جس کا ندہونا نبوت کے منافی نہیں۔ اس لئے نبوت کی صفت کے بعداس کا ذکر کرتا غیر مفیز نہیں ۔ خوب مجھلو۔ اور فرشتوں کا ان کے ساتھ نماز میں باتیں کرنے میں اس کے نبوت کی صفت کے بعداس کا ذکر کرتا غیر مفیز نہیں ۔ خوب مجھلو۔ اور فرشتوں کا ان کے ساتھ نماز میں باتیں کرنے میں اس کے باوجود کہ باتوں سے حضور قلب فوت ہوجا تا ہے، اس لئے کوئی حرج نہیں تھا کہ وہ اللہ تعالیٰ کا

## پیام تھا۔اس کی طرف توجہ ہی تو عین حضور قلب ہے۔

قَالَ مَ تِ أَنِّ يَكُونُ لِيُ عُلُمُ وَقَلْ بَلَغَنِي الْكِبَرُ وَامْرَأَتِي عَاقِرُ ، قَالَ كَانَاكَ اللهُ يَفْعَلَ مَا يَشَاءُ ﴿ قَالَ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴿ قَالَ مَنْ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللّ

そしこと

ترجمہ: زکریانے عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! میر بے لڑکا کس طرح ہوگا حالانکہ مجھکو بڑھایا آ پہنچا اور میری بی ب بی بچہ جننے کے قابل نہیں ہے۔ اللہ تعالی نے ارشا وفر مایا کہ اس حالت میں لڑکا ہوجاوے گا، کیونکہ اللہ تعالی جو بچھارا دہ کریں کردیتے ہیں۔ انھوں نے عرض کیا کہ اے پروردگار! میرے واسطے کوئی نشانی مقرر کرد بچئے ، اللہ تعالی نے فر مایا کہ تہاری نشانی بہی ہے کہتم لوگوں سے تین روز تک با تیں نہ کرسکو گے بجز اشارہ کے۔ اور اپنے رب کو بکثرت یا دکرنا اور تبدیح پڑھنادن ڈھلے بھی اور مسلح کو بھی۔

## زكر ما عليه السلام كى دعا كاتتمه:

(حضرت) ذکریا(علیہ السلام) نے (باری تعالیٰ کی بارگاہ میں) عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! میرے یہاں لڑکا کیے ہوگا حالانکہ مجھے بڑھا پا آپنچا اور میری ہوی (بھی عمر زیادہ ہونے کی وجہ سے) بچہ جفنے کے قابل نہیں ہے۔ اللہ تعالیٰ نے (جواب میں) ارشاد فر مایا کہ اسی حالت میں لڑکا ہوجائے گا، کیونکہ اللہ تعالیٰ جو کچھارادہ کریں، کردیتے ہیں، انھوں نے عرض کیا کہ اے میرے پروردگار! (تو پھر) میرے واسطے کوئی نشانی مقرد کرد ہے کے (جس سے جھے معلوم ہوجائے کہ ابتمال رہ گیا ہے) اللہ تعالیٰ نے فر مایا کہ تمہاری نشانی میں ہے کہتم تین دن تک لوگوں سے با تیں نہیں کرسکو گے، موائے (ہاتھ یا سروغیرہ کے) اشارہ کے (جب بینشانی دیکھوتہ جھے جانا کہ ابگر میں امید ہے) اور (اس زمانہ میں جب اللہ کے در پرقادر ہوگے تو) اپنے رب کو (دل سے بھی) بکٹر ت یاد کرنا اور (زبان سے بھی) تہیج و تقدیس کرنا، دن ڈھلے بھی اور شیخ (کے وقت) بھی (اس لئے کہ اس کی قدرت دہے گ

تفییر: باوجود یکہ اللہ تعالیٰ کی قدرت کے معتقد بھی تھا دراس کی قدرت کے نمونوں کا بار بارمشاہدہ بھی کر چکے تھے اورخودی درخواست کی تھی اور دعا کی قبولیت کاعلم بھی ہوگیا تھا۔ پھریہ کہنے کے کیامعنی ہیں کہاڑ کا کیسے ہوگا؟

اس کا جواب بیہ ہے کہ یہ کہنا اس اعتبار سے نہیں تھا کہ اس کو اللہ کی قدرت سے بعید سجھتے تھے اور اس میں شبہ تھا، بلکہ مقعود کیفیت کے بار سے میں معلوم کرنا تھا کہ ہم دونوں میاں بیوی کی جوموجودہ حالت ہے کہ دونوں خوب بوڑھے ہیں، کیا یہی حالت رہے گی یا اس میں پچھتہدیلی کی جائے گی؟ توجواب کا حاصل یہ ہوا کہ نہیں بوڑھے ہی رہو گے اور پھر اس حالت میں اولاد ہوگی اب اس میں کوئی اشکال ندر ہا۔

ادریہ جوفر مایا کہ لڑکا کیے ہوگا، تو لڑکا ہونے کی بات یجی نام سے معلوم ہوگئی، اور نشانی کی جودرخواست کی اس کی وجہ یہ ہے کہ خوشی جلدی حاصل ہوجائے۔ دوسرے پہلے ہی شکر میں مشغول ہوں۔ اور بیشانی جومقرر کی گئی کہ آ دمیوں کے ساتھ کلام کرنے کی قدرت نہیں رہے گی، اس میں لطیف نکتہ یہ ہے کہ نشانی کی درخواست سے ان کا جومقصود تھا کہ شکرادا کریں۔ اس کے لئے ایسی نشانی تجویز کی گئی کہ اس مقصود کے سواکسی دوسرے کام کے نہ رہیں گے۔ اس طرح نشانی بھی ہوگئی اور مقصود بھی پوری طرح حاصل ہوگیا۔ پس میں کا منہ کرنا اضطراری یعنی مجبوری کی صورت تھی، اور نشانی بننے کی صلاحیت اس میں واضح ہے برخلاف اختیاری طور پر کلام نہ کرنا کہ اس کے نشانی بننے میں تکلف ہے جس کا ارتکاب کی کوئی ضرورت نہیں، پھراس کی کوئی دلیں بھی نہیں۔

اوربعض آیتوں میں لفظ فلا فلہ لیال لیعن تین رات آیا ہے، مراد تین دن اور تین رات ہیں، پس دونوں آیتیں صحیح ہیں۔
اوراگر چہان دنوں میں وہ خود ہی ذکر تقبیح میں مشغول رہتے ، کیونکہ نشانی پوچھنے سے بہی مقصود تھا، کین کر کی شان کے اظہار کے لئے تق تعالی نے بھی اس کا ذکر فر مایا۔ اور صبح وشام سے یا تو تمام اوقات سے کنا یہ ہے یاصف دن مراد ہے، کیونکہ رات کے خواب یعنی سونے کا وقت ہونے کی وجہ سے ساری رات کا ذکر نہیں ہوگا۔

وَإِذْ قَالَتِ الْمَلَلِكَةُ يَمْرَيَمُ إِنَّ اللهَ اصْطَفْىكِ وَطَهَّرَكِ وَاصْطَفْىكِ عَلْ نِسَاءِ الْعُلَمِينَ ﴿ يُمْرِيَمُ افْنُتِيْ لِرَبِّكِ وَاسْجُدِى وَارْكَعِيْ مَعَ الرِّكِعِيْنَ ﴿

ترجمہ: اور جبکہ فرشتوں نے کہا کہ اے مریم! بلاشک اللہ تعالیٰ نے تم کونتخب فر مایا ہے اور پاک بنایا ہے اور تمام جہان کھری بیبیوں کے مقابلہ میں منتخب فر مایا ہے، اے مریم اطاعت کرتی رہوا پنے پروردگار کی اور سجدہ کیا کرواور رکوع کیا کروان لوگوں کے ساتھ جورکوع کرنے والے ہیں۔

ربط: اوپرے حضرت مریم رضی الله عنها کا قصه چلا آر ہاہے۔ درمیان میں مناسبت کی وجہ سے حضرت زکر یاعلیہ السلام کا قصه آگیا تھا۔ اب پھر حضرت مریم رضی الله عنها کا قصه پورا فر ماتے ہیں۔

## حفرت مريم رضى الله عنها كقصه كي تحيل:

ادر (وہ وقت بھی یادکرنے کے قابل ہے) جبکہ فرشتوں نے (حضرت مریم سے) کہا کہ اے مریم! بلاشہ اللہ تعالی نے تہمیں منتخب ( یعنی مقبول ) فرمایا ہے اور (تمام نا پہند بدہ افعال واخلاق ہے) پاک بنایا ہے اور (مقبول فرمانا کچھا یک دوعور توں کے اعتبار سے نہیں بلکہ اس زمانہ کی) تمام دنیا بھر کی بیبیوں کے مقابلہ میں منتخب فرمایا ہے (اور فرشتوں نے یہ بھی کہا کہ ) اے مریم! اپنے پروردگار کی اطاعت کرتی رہوا ور سجدہ ( یعنی نماز اوا ) کیا کرو، اور (نماز میں ) رکوع ( بھی ) کیا کرو، اور (نماز میں ) رکوع ( بھی ) کیا کرو، ان لوگوں کے ساتھ جورکوع کرنے والے ہیں۔

تفییر: بعض مفسرین نے نقل کیا ہے کہ بعض یہودیوں نے نماز میں رکوع چھوڑ دیا تھا، جیسے بعض لوگ ہم میں قومہ چھوڑ دیے چھوڑ دیتے ہیں۔اوربعض لوگ رکوع کرتے تھے،اس لئے تھم فرمایا کہ نماز کے طریقہ میں ان لوگوں کے ساتھ رہنا جورکوع کیا کرتے تھے،اس لئے کہ رکوع کا اہتمام مقصود ہے۔

میں کہتا ہوں کہ آگر یہ منقول امر کسی کے نزدیک ثابت نہ ہوتو بہتر وجہ یہ ہوسکتی ہے کہ صلوٰۃ کے فرائض میں قیام وجود
کی ہیت میں عادۃ خلل کم ہوسکتا ہے برخلاف رکوع کے کہ اس کی ہیئت میں خلل کے زیادہ ہونے کا احتمال ہے، جبیبا کہ
اکثر مشاہدہ ہوتا ہے کہ لوگ رکوع میں کم جھکتے ہیں، جس سے وہ قیام سے قریب رہتا ہے اور چونکہ اس ہیئت میں معائنہ کو
ایک خاصل دخل ہے، اس لئے ﴿ صَعَرَ الرِّ حِیدِیٰنَ ﴾ بردھادیا کہ جس طرح کامل رکوع کرنے والے کیا کرتے ہیں، ویبا کیا کرتے ہیں،

دوسری بات تحقیق کے قابل میہ کے فرشتوں کا کلام کرنے کا تعلق خاص نبوت سے نہیں ہے، جیسا کہ سی میں حضرت عمران بن حصین کوفرشتوں کوسلام کرنے کی روایت ہے۔ نبوت کا خاصہ وہ کلام ہے کہایسے خص سے کیا جائے جس کونیلیغ کا تھم دیا گیا ہو۔اگر چہاس خاص کلام کی تبلیغ کا تھم نہ ہو۔

اورلفظ نساء سے جو کہ بالغ خواتین کے ساتھ خاص ہے بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ فرشتوں کا یہ کہنا حضرت مریم رضی اللہ عنہا کے بالغ ہونے کے بعد تھا اوراس بنا پر لفظ اصطفا کے دوبارہ لانے کی بیتوجیہ بھی ہوسکتی ہے کہ پہلا اصطفا بچپن کا ہو، مثلا ان کا نذر میں قبول کیا جانا، بے موسم میوول کے آنے میں ان کی کرامت کا ظاہر ہونا وغیرہ وغیرہ ۔اور دوسر الصطفاء جوانی کا ہوجس سے فرشتوں کا کلام کرنا اور بغیر شوہر کے بچہ ببیدا ہونے کی کرامت، پھراس بچہ ہی کی زبان سے ان کی برائت ٹابت ہونے کی کرامت وغیرہ وغیرہ وغیرہ و

ذَ لِكَ مِنْ آَنْبَاءِ الْغَيْبِ نُوْجِيْهِ إِلَيْكَ مُومَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يُلْقُونَ آَقُلاَمَهُمْ آيُهُمُ يَكْفُلُ مَرْيَمَ مَ وَمَاكُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ يَغْتَصِمُوْنَ ﴿

ترجمہ: یہ قصی مجملہ غیب کی خبروں کے ہیں، ہم ان کی وتی جیجتے ہیں آپ کے پاس اور آپ ان لوگوں کے پاس نہ تو اس وقت موجود تھے جبکہ وہ اپنے اپنے قلموں کوڈ التے تھے کہ ان سب میں کون مخص حضرت مریم کی کفالت کرے، اور نہ آپ ان کے پاس اس وقت موجود تھے جبکہ وہ باہم اختلاف کر رہے تھے۔

ربط: اوپراورآ مے حضرت زکریا علیہ السلام اور حضرت مریم رضی اللہ عنہا دونوں کے تھوڑ ہے تھوڑ ہے قصول کا ذکر ہے۔ اور چونکہ گذشتہ واقعات کی اس طرح خبر دینا کہ نہ کسی سے سنا ہونہ خود دیکھا ہواور نہ کسی کتاب میں پڑھا ہوجیسے حضور سِلائیلیا کے گان تھی، خارق عادت امور میں سے ہے جو مختلف شرطوں کے ساتھ نبوت کی دلیل ہے۔اس لئے اس

آیت میں آپ کی نبوت پران قصول کی خبردیے سے استدلال فرماتے ہیں۔

مذكوره بالاقصول عص محد مَ النَّعَالَيْ لَم كَ نبوت براستدلال:

یہ قص (جن کا اوپر ذکر ہوا جناب رسول اللہ عِلاَیٰ ہے اعتبار سے اس وجہ سے کہ آپ کے پاس کوئی فلا ہمری ذریعہ ان کے معلوم کرنے کانہیں تھا) غیب کی فہروں میں سے ہیں۔ہم آپ کے پاس ان کی وتی ہیں جے ہیں (اس کے ذریعہ آپ کویہ فہریں معلوم ہوتی ہیں اور پھر آپ انہیں دوسروں کو بتاتے ہیں) اور (فلا ہر ہے کہ جولوگ حضرت مریم کے رکھنے میں اختلاف کررہے تھے،جس کا فیصلہ آخر کار قرعہ پر قرار پایا تھا) آپ ان لوگوں کے پاس نہ تو اس وقت موجود تھے جبکہ وہ (قرعہ کے طور پر) اپنے اپنی ملی ڈال رہے تھے (اور قرعہ نکلنے کی صورت یہ قرار پائی تھی کہ جس کا قلم پائی کی حرکت کے خلاف الٹا بہہ جائے وہ ستحق سمجھا جائے ۔اس طرح قرعہ سے غرض اس امر کا طے کرنا تھا) کہ ان سب میں حرکت کے خلاف الٹا بہہ جائے وہ ستحق سمجھا جائے ۔اس طرح قرعہ سے غرض اس امر کا طے کرنا تھا) کہ ان سب میں سے حضرت مریم کی (پرورٹ کی) کفالت کون کرے؟ (چنا نچ آپ نہ تو اس وقت موجود تھے) اور نہ آپ ان کے پاس اس وقت موجود تھے) اور نہ آپ ان کے پاس اس کے بیاس اس کے بیاس اس معاملہ میں (قرعہ سے پہلے) باہم اختلاف کررہے تھے (جے دور کرنے کی ضرورت کے لئے یہ عمادان کی معلوم ہونے کے لئے دوسرے ذرائع کانہ ہونا بھی بھینا معلوم ہے۔ چنا نچہ الی حالت میں بیخبریں دینا آپ کی نبوت کی دلیل ہے)

فائدہ(۱):اوپرجوایک آیت میں ﴿ گفّگھاٗ زُگِرِیّا ﴾ فرمایا تھا۔اس میں قرعہ کےاس قصہ کی طرف اشارہ تھا،جس کی تفصیل بیان کرنے کا وعدہ اُس آیت کے ترجمہ کے ذیل میں کیا گیا تھا۔اور قرعہ کی بیصورت خارق عادت تھی،جس میں حضرت ذکریا علیہ السلام کا کامیاب ہونا،ان کامعجزہ تھا۔

فائدہ(۲): شریعت محمد بیس منفی مسلک پر قرعہ کا بیتھم ہے کہ جن حقوق کے اسباب شریعت میں معلوم و متعین ہیں،
ان میں قرعہ اندازی نا جائز اور جوئے میں داخل ہے۔ مثلاً کسی مشترک شے میں جس کا نام نکل آئے وہ سب لے لیے یا
جس بچہ کے نسب میں اختلاف ہواس میں جس کا نام نکل آئے وہی باپ سمجھا جائے۔ اور جن حقوق کے اسباب کسی رائے
پرر کھے جائیں ان میں قرعہ جائز ہے۔ مثلاً مشتر کہ گھرکی تقسیم میں ایک شخص کو مشرقی حصہ دیدیں اور دوسر کے ومغربی حصہ
کہ ایسا کر ناسا جھا داروں کے اتفاق یا قاضی کے فیصلہ سے بغیر قرعہ کے بھی جائز تھا۔

إِذْ قَالَتِ الْمَلَيِّكَةُ لِيَمْ يَمُ إِنَّ اللهُ يُبَرِّبُ لِحَلِمَةٍ مِنْهُ أَنَّ اسْمُهُ الْمُسِيْعُ عِيْسَى ابْنُ مَرْيَمَ وَجِيْهًا فِي اللَّهُ نَيْنَا وَالْاَخِرَةِ وَمِنَ الْمُقَرِّبِيْنَ ﴿ وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمُقَرِّبِيْنَ ﴿ وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمُهَدِ وَكَهْ لَا قَمِنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿ وَمِنَ الْمُقَرِّبِيْنَ ﴿ وَيُكَلِّمُ النَّاسَ فِي الْمُهْدِ وَكَهْ لَا قَمِنَ الصَّلِحِيْنَ ﴿

ترجمه: جبكة فرشتول نے كہاكما كمام يم إبيشك الله تعالى تم كوبشارت ديتے بي ايك كلمه كى جومنجانب الله موكااوراس

کانام سے عیسی ابن مریم ہوگا با آبر وہو کے دنیااور آخرت میں اور نجملہ مقربین ہو کئے اور آ دمیوں سے کلام کریں گے گہوارہ میں اور بڑی عمر میں اور شائستہ لوگوں میں سے ہو گئے۔

ربط: اوپر کی آیت بطور جمله معترضه کے تھی، جورسول الله مَلِلْ اللهِ عَلَيْظِیم کی نبوت کو ثابت کرنے کے لئے لائی گئی تھی۔اب مجر حضرت مریم رضی اللہ عنہا کا قصہ بیان کیا گیا ہے جس میں زیادہ مقصود حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا قصہ بیان کرنا ہے۔

حضرت مريم كے ساتھ ملائكہ كے كلام كا تتماور حضرت عيسى عليه السلام كے قصد كا آغاز:

(اس وقت کویادکرو) جبکہ فرشتوں نے (حصرت مریم سے یہ بھی) کہا کہ اے مریم! بیٹک اللہ تعالی تہمیں ایک کلمہ کی بثارت دیتے ہیں جواللہ کی جانب سے ہوگا (لیمنی ایک بچر پیدا ہونے کی بثارت جو باپ کے واسطہ کے بغیر پیدا ہونے کے سبب کلمۃ اللہ کہلائے گا) اس کا نام (ولقب) مسے عیسیٰ بن مریم ہوگا (ان کے بیحالات ہوں گے کہ اللہ تعالیٰ کے زدیک) دنیا میں (بھی انہیں نبوت عطا ہوگی) اور آخرت میں (بھی کہا بنی امت کے مؤمنوں کے بارے میں ان کی شفاعت قبول ہوگی) با آبرو ہوں گے اور (جیسے ان میں نبوت وشفاعت کی صفت ہوگی، جس کا تعلق دوبروں سے بھی شفاعت قبول ہوگی) با آبرو ہوں گے اور (جیسے ان میں نبوت وشفاعت کی صفت ہوگی، جس کا تعلق دوبروں سے بھی ہوگی کہ اللہ کے نزدیک مقربین میں سے ہوں گے۔ اور (صاحب مجزد ہے۔ ای طرح ان میں ذاتی کمال کی صفت بھی ہوگی کہ اللہ کے نزدیک مقربین میں سے ہوں گے۔ اور (صاحب مجزد ہی ہوں گے کہ) آ دمیوں سے گہوارہ میں (یعنی بالکل بچین میں ہی) اور بڑی عربیں (بھی دونوں حالتوں میں کیاں) کام کریں گے (اور دونوں کلاموں میں کوئی فرق نہ ہوگا) اور (اعلی درجہ کے ) شائستہ لوگوں میں سے ہوں گے۔

فائدہ:اس شائتگی کی حقیقت او پر لفظ صالحین کی تغییر میں گذر چی ہے، جہاں بیلفظ حضرت بجی علیہ السلام کے لئے آیا ہے اوراس بشارت کا دینا سورہ مریم میں حضرت جرئیل علیہ السلام کی طرف دوسر یے خوان سے منسوب ہے، اس لئے بعض علاء نے تو یہ کہا ہے کہ یہاں بھی ملائکہ سے صرف حضرت جرئیل علیہ السلام مراد ہیں، ان کے لئے جمع کا لفظ استعال کرنا جنسی معنی کے اعتبار سے ہے، جیسے محاورہ ہے کہ اس مسئلہ میں علاء یہ کہتے ہیں، خواہ ایک ہی عالم سے سنا ہو۔ اور یہ بھی اختال ہے کہ جرئیل کی ساتھ جرئیل کی بشارت کی اختال ہے کہ جرئیل علیہ السلام کے ساتھ اور فرشتے بھی ہوں۔ اور انھوں نے خواہ تفصیل کے ساتھ جرئیل کی بشارت کی تقدیق کر کے اجمال کے ساتھ یہ بشارت دی ہو۔ اور کلمۃ اللہ اور ابن مریم دونوں خطابوں میں ان کے بغیر باپ کے پیدا تھدیق کی طرف اشارہ ہے ورنہ باپ کی طرف نسبت ہوتی اور بچپین میں ہونے کی طرف اشارہ ہے ورنہ باپ کی طرف نسبت ہوتی اور بچپین میں ہولئے کا قصہ سورہ مریم میں آئے گا۔

قَالَتْ رَبِ أَنَّى يَكُوْنُ لِى وَلَكَ وَلَهُ وَلَهُم يَهْسَسْنِي بَنَثَرُ وَاللَّهُ اللهُ يَغَلَّقُ مَا يَشَاءُ اللهُ اللهُ يَغَلَّقُ مَا يَشَاءُ اللهُ وَلَا تَطَى آمُرًا فَإِنَّنَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُوْنُ ﴿

ترجمہ: حضرت مریم ہولیں: اے میرے پروردگار! کس طرح ہوگا میرے بچہ، حالانکہ جھے کسی بشرنے ہاتھ نہیں لگایا؟ الله تعالیٰ نے فرمایا کہ ویسے ہی ہوگا۔اللہ تعالیٰ جوچاہیں پیدا کرویتے ہیں جب کسی چیز کو پورا کرنا چاہتے ہیں تواس کو کہہ

دیتے ہیں کہ ہوجا پس وہ چیز ہوجاتی ہے۔

بغیر باپ کے عیسی کے پیدا ہونے کی بشارت پر حضرت مریم کا کا تعجب اوراس کا جواب:
حضرت مریم بولیں: اے میرے پروردگار! میرے بچہ کیے ہوگا، حالانکہ جھے کی بشرنے (صحبت کے طور پر) ہاتھ منہیں لگایا؟ (نہ جائز طریقہ سے نہ نا جائز طریقہ سے ، اور عادت کے طور پر تو بچہ بغیر مرد کے پیدائمیں ہوتا۔ تو معلوم نہیں کہ و یہ بی محض قدرت خداوندی سے بچہ ہوگا یا جھے نکاح کا تھم دیا جائے گا) اللہ تعالی نے (فرشتہ کے واسطہ سے جواب میں) فر مایا کہ ایسے ہی (بغیر مرد کے) ہوگا (کیونکہ) اللہ تعالی جو چاہیں پیدا کردیتے ہیں (یعنی کی چیز کے پیدا ہونے کے لئے صرف ان کا چاہنا کا فی ہے۔ آئمیں کی واسطہ ذریعہ یا خاص سبب کی ضرورت نہیں۔ اور ان کے چاہئے کا طریقہ یہ ہے کہ ) جب کی چیز کو پورا کرنا چاہئے ہیں تو اس کو کہد دیتے ہیں کہ (موجود) ہوجا، پس وہ چیز (موجود) ہوجاتی ہے (یعنی گرا سباب ووسائل کی بنا پر فرما دیا کہ موجود ہوجاتو وہ اس طرح ہوجاتی ہے اورا گرا سباب ووسائل سے پہلے موجود ہونے کو فرما دیا تو وہ اس طرح ہوجاتی ہے)

فائدہ: اس کی عقلی دلیل ہے ہے کہ آخر اسباب دوسائل بھی توشے ہیں، اگر ان کے لئے بھی اسباب دوسائل کی ضرورت ہوتو ان میں بھی یہی کلام ہوگا جس سے شلسل لازم آئے گا جو محال ہے اورا گرضر ورت نہ ہوتو اس میں وسائل اور دیگر اشیا برابر ہیں، دیگر اشیا برابر ہیں، دیگر اشیاء کی ایجاد بھی بغیر وسائل کے ممکن ہوگی۔ اوراس ممکن کی خبر مخبر صادق (مچی خبر دینے والے سے رسول میں ہوگا۔ خوب مجھ لو۔ ﴿ کُنْ فَیکُونُ ﴾ کی تحقیق پارہ آلم کے ختم کے قریب گذر چکی ہے۔ دہرانے کی ضرورت نہیں۔

وَيُعَلِّمُهُ الْكِتْبُ وَالْحِكْمَةَ وَالتَّوْرِلَةَ وَالْإِنْجِيْلَ ﴿ وَرَسُولًا إِلَى بَنِيَ إِسْرَاءِ يُلَ هُ آيَ قَلْ جَنْتُكُمُ بِاللّهِ مِن رَّتِكُمْ آنِي آخُلُقُ لَكُمْ مِن الطّين لَهَيْتَةِ الطّيْرِ فَالْغُخُ فِيْهِ فَيَكُونَ طَيْرًا وَمُنْكُمُ بِاللّهِ مِن رَّتِكُمْ آنِي آخُلُقُ لَكُمْ مِن الطّين لَهُ يَعْتَ الطّين وَمَا لَيْ فَي الْمَوْقُ بِإِذْنِ اللّهِ وَ أَنْتِكُمُ بِمَا تَأْكُونَ وَمَا بِإِذْنِ اللّهِ وَ أَنْتِكُمُ بِمَا تَأْكُونَ وَمَا بَاللّهُ وَالْاَبْرَصُ وَالْحِي اللّهُ وَالْمَالُونُ وَمَا اللّهُ وَالْمَالُونُ وَمَا لَيْ اللّهُ وَلَا فَي اللّهُ لَا يَةً لَكُولُونَ اللّهُ وَمُصَدِّقًا لِمَا تَكُولُونَ وَمَا التَّوْلِيةِ وَلِا حِلْ لَكُمْ بَعْضَ الّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَجِمْتُكُمْ بِاللّهِ مِن التَّوْلِيةِ وَلِا عِلْ لَكُمْ بَعْضَ الّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَجِمْتُكُمْ بِاللّهِ مِن التَّوْلِيةِ وَلِا عِلْ لَكُمْ بَعْضَ الّذِي حُرِّمَ عَلَيْكُمْ وَجِمْتُكُمْ بِاللّهِ مِن اللّهُ وَلِي اللّهُ لَيْ وَرَبُّكُمْ فَا عُبُلُونُهُ وَاللّهُ مُن اللّهُ وَاللّهُ مُن اللّهُ لَا إِلّهُ وَرَبُّكُمْ فَا عُبُلُونُهُ وَاللّهُ مُن اللّهُ وَلِا عَلَى اللّهُ لَهِ وَالْمُ لُولُونَ وَ اللّهُ لَا يَكُمُ إِلّ وَلَا عُلُولُ وَ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ وَلَيْكُمْ فَا عُبُلُونُهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ وَلَا فَا مُنْكُونُ وَ اللّهُ لَكُمْ اللّهُ وَلَا فَا عُبُلُونُهُ وَاللّهُ مُنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَاللّهُ لَكُمْ اللّهُ وَلَا عُلُولُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا عَلَيْكُمْ وَاللّهُ لَكُونُ وَ اللّهُ لَكُونُ وَلَا اللّهُ لَكُونُ وَلَا اللّهُ لَا اللّهُ لَكُونُ وَلَا اللّهُ لَا اللّهُ اللّهُ وَلَا عُلْكُولُ اللّهُ لَا عَلَيْكُمْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَلْهُ لَا اللّهُ لَا عَلَى اللّهُ لَالْمُ لَلْكُمْ الللّهُ لَكُونُ وَلَا اللّهُ لَا عَلَا عَلَاللّهُ لَلْكُولُ الللّهُ لَا عُلْمُ اللّهُ لَا عَلَيْكُمْ اللّهُ اللّهُ لَا عَلَاللّهُ لَلْهُ الللّهُ لَلْمُ اللّهُ لَا عُلْمُ اللّهُ اللّهُ لَلْمُ الللّهُ لَا عَلَاللّهُ الللّهُ لَا الللّهُ لَا اللّهُ لَا عَلَاللّهُ الللّهُ لَا اللّهُ لَا اللّهُ لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَا لَا لَا لَاللّهُ لَا لَا لَهُ لَا اللّهُ لَا لَا لَ

ترجمہ: اوراللہ تعالیٰ ان کو تعلیم فر مادیں گے کتابیں اور بھھ کی با تیں اور توریت اور انجیل اور ان کو بنی اسرائیل کی طرف بھیجیں گے کہ میں تم لوگوں کے لئے گارے سے ایی شکل بھیجیں گے کہ میں تم لوگوں کے لئے گارے سے ایی شکل بناتا ہوں جسے پرندہ کی شکل ہوتی ہے، پھراس کے اندر پھونک ماردیتا ہوں، جس سے وہ پرندہ بن جاتا ہے خدا کے تھم سے بناتا ہوں جسے پرندہ کی شکل ہوتی ہے، پھراس کے اندر پھونک ماردیتا ہوں، جس سے وہ پرندہ بن جاتا ہے خدا کے تھم سے ب

اور میں اچھا کردیتا ہوں مادرزاداندھے کو اور برص کے بیار کو اور زندہ کردیتا ہوں مُر دوں کوخدا کے حکم ہے اور میں کم بتادیتا ہوں جو پچھا ہے گھر وں میں کھاتے ہو اور جور کھ کرآتے ہو، بلاشبدان میں کافی لیل ہے تم لوگوں کے لئے اگر تم ایمان لانا چا ہواور میں اس طور پرآیا ہوں کہ تقدیق کرتا ہوں اس کتاب کی جو جھے سے پہلے تھی، یعنی تورا ہ کی ،اوراس لئے آیا ہوں کہ تم لوگوں کے واسطے بعض ایسی چیزیں حلال کردوں جو تم پرحرام کردی گئی تھیں،اور میں تمہارے پاس دلیل لے کر آیا ہوں، حاصل میر کہ تا ہوں، حاصل میر کرتا ہاں اور تبہارے بھی رب بیں ہور اور میرا کہنا مانو ، بیٹک اللہ تعالیٰ میر ہے بھی رب بیں اور تبہارے بھی رب بیں یہ ہور اور میرا کہنا مانو ، بیٹک اللہ تعالیٰ میر ہے بھی رب بیں اور تبہارے بھی دب بیں ،سوتم لوگ اس کی عبادت کرو ، پس یہ ہے راہ راست!

## عيسى عليه السلام كفضائل كى خوش خرى:

اور (اے مریم!اس مولودمسعود بعنی نیک بخت بیری فضیلتیں ہوں گی کہ)اللہ تعالی ان کو (آسانی) کتابوں سمجھ کی باتوںاور (بالخصوص) توریت وانجیل کی تعلیم فرمائیں گے۔اورانہیں (تمام) بنی اسرائیل کی طرف (پیغیبر بنا کراور ﴿ أَيِّنُ نوت پر) کافی دلیل لے کرآیا ہوں، وہ یہ ہے کہ تم لوگوں کے (یقین لانے کے) لئے گارے سے ایی شکل بنا تا ہول، جیے پرندہ کی شکل ہوتی ہے۔ پھراس (مصنوعی شکل) کے اندر پھونک ماردیتا ہوں جس سے وہ اللہ کے حکم سے (سچ مج کا جاندار) پرندہ بن جاتا ہے (ایک مجز ہ توبہ ہوا) اور میں مادرزادا ندھے کواور برص کے مریض کواچھا کردیتا ہول (بیدوسرا معجزہ ہوا)اور اللہ کے علم سے مردول کو زندہ کردیتا ہول (بیتیسرامعجزہ ہوا)اور میں تمہیں بتادیتا ہول کہ جو پچھتم اینے گروں میں کھا (کرآ)تے ہواور جو (گھروں میں)رکھآتے ہو (بیچوتھامعجزہ ہوا) بیشک ان (معجزات) میں (میرے نی ہونے کی ) کافی لیل ہے اگرتم ایمان لا ناجا ہو۔اور میں اس طرح آیا ہوں کہاس کتاب کی تقدیق کرتا ہوں جو مجھ سے بہلے (نازل ہوئی) تھی یعنی تورات کی اوراس لئے آیا ہول کہتم لوگول کے واسطے بعض ایسی چیزیں حلال کردول جوتم پر (موی علیه السلام کی شریعت میں) حرام کردی گئتھیں (اس لئے کہ ان کی حرمت میری شریعت میں منسوخ ہوگئ) اور (مراتنح کابدوی بلادلیل نہیں ہے۔ بلکہ میں ثابت کرچکا ہوں کہ) میں تمہارے یاس (نبوت کی) دلیل لے کرآیا ہوں (اورماحب نبوت کا قول ننخ کے دعوی میں جحت ہوتا ہے) حاصل ہے کہ (جب میرانی ہونادلاکل سے ثابت ہو چکا تو میری تعلیم کے مطابق)تم لوگ اللہ تعالی (کی نافر مانی) سے ڈرواور (وین کے بارے میں)میرا کہنا مانو (اور میری وین تعلیم کا خلامہ رہے کہ) بیشک اللہ تعالی میرے بھی رب ہیں اور تمہارے بھی رب ہیں (یقوعقیدہ کی بھیل کا حاصل ہے۔اس لئے تم لوگ اس (رب) کی عبادت کرو (یمل کی تکمیل کا حاصل ہے) پس یہی سیدھاراستہ ہے (دین کاراستہ جس میں عقائداوراعمال دونوں کی تکمیل ہو۔اس سے نجات اور اللہ تک پہنچنے میں کامیا بی حاصل ہوتی ہے)

فائدہ: پرندہ کی شکل بنانا تصویر بنانے کاعمل تھا جواس شریعت میں جائز تھا۔ ہماری شریعت میں اس کا جواز منسوخ ہوگیا، اور مادر زاراندھے اور برص کے مریض کواچھا کرنے کا امکان اگر طبعی اسباب سے ثابت ہوجائے تو اس کے اعجاز کی وجہ بیتی کہوہ طبعی اسباب کے بغیرا چھے ہوجاتے تھے۔

فَلَتَا اَحْسَ عِيْسَى مِنْهُمُ الْكُفْرَ قَالَ مَنْ اَنْصَادِئَ إِلَى اللهِ قَالَ الْحَوَارِثُيُونَ فَحَنُ اَنْصَارُ اللهِ الْمَثَا بِاللهِ وَاللهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهِ وَاللّهُ وَاللّه

ترجمہ: سوجب حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے ان سے انکار دیکھا تو آپ نے فرمایا: کوئی ایسے آدمی بھی ہیں جومیرے مددگار ہوجاویں اللہ کے واسطے؟ حواریین بولے کہ ہم ہیں مددگار اللہ کے، ہم اللہ تعالیٰ پرایمان لائے اور آپ اس کے گواہ رہے کہ ہم فرما نبر دار ہیں۔اے ہمارے رب ہم ایمان لے آئے ہیں ان چیزوں پرجو آپ نے نازل فرما ئیں اور پیروی اختیاری ہم نے رسول کی ، سوہم کوان لوگوں کے ساتھ لکھ دیجئے جوتقد بی کرتے ہیں۔

## حضرت عيسى عليه السلام كالين قوم كساتها تحرى معامله:

(غرض ندکورہ بشارت کے بعد حضرت عیسیٰ علیہ السلام اسی شان سے پیدا ہوئے اور بنی اسرائیل سے فدکورہ بالامضمون کی تفتگو ہوئی۔ اور مجر نے ظاہر فرمائے، گربی اسرائیل آپ کی نبوت کے مشکررہے) تو جب عیسیٰ علیہ السلام نے ان کی طرف سے انکار دیکھا (اورانکار کے ساتھ) آزار کے در بے بھی پایا۔ اورا نفاق سے پچھلوگ آئیس ایسے ملے جو حواری کہلاتے تھے) تو (حواریوں سے) آپ نے فرمایا: کیا کوئی ایسے آدمی بھی ہیں جو (خالفین و مشکرین کے مقابلہ میں دین کے معاملہ میں) اللہ کے واسطے میر سے مددگار ہوجا کیں (جس سے دین کی دعوت کے معاملہ میں مجھےکوئی ایڈانہ پہنچائے) حواری ہولے کہ ہم اللہ کے واسطے میر سے مدگار ہیں، ہم (آپ کی دعوت کے مطابق) اللہ تعالی پر ایمان لائے اور آپ اس کے دور آپ کی دعوت کے مطابق ) اللہ تعالی پر ایمان لائے اور آپ اللہ تعالی سے مناجات کی کہ اسے ہمارے پر وردگار! ہم ان چیزوں ( یعنی احکام ) پر ایمان لے آئے جو آپ نے نازل فرما کی ہیروی افتیار کی (اس لئے ہمارا ایمان قبول فرما کر) ہمیں ان لوگوں کے ساتھ کھ و بی عین مناور ہم نے (ان رسول) کی پیروی افتیار کی (اس لئے ہمارا ایمان قبول فرما کر) ہمیں ان لوگوں کے ساتھ کھو دیتے جو (فرکورہ بالامضامین کی) تھدین کرتے ہیں ( یعنی کامل مؤمنوں میں ہمارا ہمی شارفرہ ایمین

فائدہ:﴿ أَمَنَا بِاللّٰهِ ﴾ كترجمه ميں جوہم نے "آپ كى دعوت كے مطابق" كى قيد ظاہر كردى ہے، اس سے ايمان بالسّول كا تَبَعْنَا الرَّسُول ﴾ ميں ايمان بالله بھى آگيا۔ جس كى مناجات ﴿ رَبَّنَاۤ اَمُنَا بِمَنَّا اَنْزَلْتَ وَاتَّبَعْنَا الرَّسُولَ ﴾ ميں تصرح ہوگئ۔

#### عموم بعثت كالشكال اوراس كاجواب:

پراس مقام پریہ باتیں لکھنے کے بعد روح المعانی میں ماکدہ ( دسترخوان ) کے زول کے قصد کے شمن میں ایک روایت ملی، جس کوابواٹینے نے ابن عباس سے قل کیا ہے جس کا مضمون ہے ہے کئیسی علیہ السلام نے بنی اسرائیل سے کہا کہ تمیں روز ہے رکھ کر اللہ تعالی سے جو درخواست کرو گے وہ قبول ہوجائے گی۔ انھوں نے روز ہے رکھ کر ماکدہ لیعنی دسترخوان کے نازل ہونے کی درخواست کی النے اور قرآن میں یہ بات نص سے ثابت ہے کہ بیدرخواست کرنے والے حواری تھے۔ کی نازل ہونے کی درخواست کرنے والے حواری تھے۔ اس معلوم ہوا کہ حواری بنی اسرائیل میں سے تھے۔ اب مذکورہ شبہ کی بنیادہی ختم ہوگئی۔ فللہ المحمد۔ اورسورۃ القف میں فرقال المحکور تیون نَحیٰ اُنْ اَنْ اُنْ عَلَیْ اَنْ اللّٰ اللّٰ کہا آنا بھی ظاہری طور پر اس کی تائید کرتا ہے۔ اس کی تائید کرتا ہے۔ اس کی تائید کرتا ہے۔

11100

وَمُكُرُوْا وَمُكَرَاللهُ وَاللهُ خَيْرُ الْهُكِرِيْنَ هَٰ إِذْ قَالَ اللهُ يَعِيْسَى إِلَيْ مُتَوَقِّيْكَ وَرَافِعُكَ اللهُ يَعِيْسَى إِلَيْ مُتَوَقِّيْكَ وَرَافِعُكَ اللهِ يَنَ مُطَهِّرُكَ مِنَ الدِيْنَ كَفَرُوا وَجَاعِلُ الدِيْنَ اتَّبَعُوْكَ فَوْقَ الدِيْنَ كَفَرُوا اللهِ يَوْمِ الدِيْنَ كَفَرُوا وَجَاعِلُ الدِيْنَ اتَّبَعُوْكَ فَوْقَ الدِيْنَ كَعُرُوا اللهِ يَوْمِ الْفِينَ وَيُمَا اللهِ يَنَ مُنْ الدِيْنَ مَنْ حِعُكُمْ فَا خَكُمْ بَيْنَكُمْ فِيْمَا كُنْتُو فِيهِ تَخْتَلِفُونَ ﴿ اللهِ يَمُ اللهِ مُنْ اللهُ مُنْ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُو

ترجمہ:اوران لوگوں نے خفیہ تدبیر کی اور اللہ تعالیٰ نے خفیہ تدبیر فرمائی۔اور اللہ تعالیٰ سب تدبیریں کرنے والوں

ے اچھے ہیں۔ جبکہ اللہ تعالیٰ نے فر مایا: اے عیسیٰ! بیٹک میں تم کو وفات دینے والا ہوں ، اور میں تم کواپی طرف اٹھائے لیتا ہوں اور تم کوان لوگوں سے پاک کرنے والا ہوں جو منکر ہیں اور جولوگ تمہارا کہنا مانے والے ہیں ان کوغالب رکھنے والا ہوں ان لوگوں پر جو کہ منکرین ہیں روزِ قیامت تک، پھر میری طرف ہوگی سب کی واپسی ، سومیں تمہارے در میان فیصلہ کروں کا ان امور میں جن میں تم باہم اختلاف کرتے تھے۔

## يهودكا مكراور حق تعالى كى حفاظت:

اوران لوگوں نے (جو کہ بنی اسرائیل میں سے آپ کی نبوت کے منکر تھے، آپ کوضرر پہنچانے اور ہلاک کرنے کے لئے) خفیہ تدبیری (چنانچ مروحیلہ سے آپ وگرفار کر کے سولی دینے برآ مادہ ہوئے) اور اللہ تعالی نے (آپ کو محفوظ رکھنے کے لئے) خفیہ تدبیر فرمائی۔ (جس کی حقیقت کا ان لوگوں کو پتہ نہ چلا، کیونکہ ایک اور مخص کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی شکل کا بنادیا اورعیسیٰ علیہ السلام کوآسان پراٹھالیا جس کی وجہ سے وہ محفوظ رہے اور اس ہم شکل کوسولی دیدی گئے۔ان لوگوں کواس تدبیر کاعلم ہی نہ ہوسکا،اس تدبیر کو دفع کرنے پرتو قدرت کیا ہوتی ) اور اللہ تعالیٰ تمام تدبیریں کرنے والول سے اچھے ہیں ( كيونكه دوسرول كي تدبيري كمزور موتى بين اور بهي فتيج اور بيموقع بهي موتى بين اورحق تعالى كي تدبيري توى بهي موتى میں اور ہمیشہ خالص خیر اور حکمت کے مطابق ہوتی ہیں۔اور وہ تدبیر الله تعالیٰ نے اس وقت فرمائی) جبکہ الله تعالیٰ نے (حضرت عيسى عليه السلام سے جبكه وه كرفتارى كے وقت تر دداور پريشانى سے دوچار ہوئے) فرمايا: اے عيسى! ( يجهم نه كرو) بينك ميں (اينے وعدہ كئے ہوئے وقت برطبعي موت سے تمہيں) وفات دينے والا ہوں (اب جبكه تمهارے لئے طبعی موت مقدر ہے تو ظاہر ہے کہ ان دشمنوں کے ہاتھوں سولی پرجان دینے سے محفوظ رہو گے ) اور (فی الحال) میں تہمیں اسين (عالم بالاكى) طرف المائ ليتا مول اورتهمين ان لوگول (كى تهمت) سے ياك كرنے والا مول جو (تمهارے) منكر بیں۔اورجولوگ تمہارا كہنامانے والے بیں انہیں قیامت تك لوگوں پرغالب ر كھنے والا ہوں جو كه (تمہارے) منكر ہیں ( گواس وقت بیمنکرغلبه اور قدرت رکھتے ہیں) پھر (جب قیامت آ جائے گی اس وقت) سب کی واپسی ( دنیا اور برزخ ہے) میری طرف ہوگی،اس لئے (اس وقت) میں تمہارے (سب کے) درمیان ان امور میں (عملی) فیصلہ کروںگا،جن میں تم باہم اختلاف کرتے تھے (کہ انہی امور میں سے پیٹی علیہ السلام کامعاملہ ہے) فاكده: اس آيت ميس چندوعدول كاذكر ب جواس وقت عيسى عليه السلام يفر مائے گئے:

(۱) مقررہ وقت پرطبعی طور پرموت دینا، جس میقصود دشمنوں سے حفاظت کی بشارت دیناتھا، یہ مقررہ وقت اس وقت آئے گاجب قیامت کے قریب عیسیٰ علیہ السلام آسان سے زمین پرتشریف لائیں گے جبیبا کہ بھے احادیث میں آیا ہے۔ (۲) دوسراوعدہ فی الحال عالم بالا کی طرف اٹھالینے کا ہے۔ چنانچہ یہ وعدہ ہاتھ کے ہاتھ پورا کیا گیا۔ جسے پورا کرنے کی خرسورہ نساء میں دی گئی ہے۔ ﴿ بَلُ رَفَعَ لَهُ اللّٰهُ إِلَيْ ﴾ (بلكه الله تعالیٰ نے أبیس اپی طرف اٹھالیا۔ آیت ۱۵۸) اب آسان پر زندہ موجود ہیں۔

ادراگر چہ پہلا وعدہ بعد میں پورا ہوگالیکن اس کا ذکر پہلے ہے، کیونکہ بیددوسرے وعدہ کے لئے دلیل کی حیثیت رکھتا ہے۔ادر دلیل اپنے مرتبہ کے لحاظ سے پہلے ہوتی ہے،ادر واؤچونکہ ترتیب کے لئے لازی نہیں،اس لئے اس کے مقدم ومؤخر کرنے میں کوئی اشکال نہیں ہے۔

(۳) تیسراوعدہ تہمت سے پاک کرنا۔ یہاس طرح پوراہوا کہ جناب رسول اللہ مِلاَ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الله

(۴) چوتھا وعدہ آپ کے منکروں پر قیامت تک آپ کی اتباع کرنے والوں کا غالب رہنا۔ یہاں اتباع سے مراد خاص اتباع ہے بعنی نبوت کا اعتقاد۔ چنانچہ تبعین یا ہیروکاروں کے مصداق وہ لوگ ہیں جوآپ کی نبوت کاعقیدہ رکھتے ہیں۔ چنانچہاس میں نصاری اور اہل اسلام دونوں داخل ہیں۔

اگرچہاس وقت نصاری کا اتنااتباع آخرت کی نجات کے واسطے اس لئے کافی نہیں کہ ایک دوسرے جزمیں وہ اتباع نہیں کرتے بعنی حضرت عیسیٰ علیہ السلام جناب رسول اللہ ﷺ پرایمان لانے کے لئے بھی فرما گئے ہیں لیکن یہاں کامل اتباع مراد ہی نہیں ہے۔اور منکرین سے یہودی مراد ہیں۔جوعیسوی نبوت کے منکر تھے۔

اس طرح آیت کا حاصل بیہ واکہ امت محمد بیا در نصاری ہمیشہ یہود پر حاکم اور غالب رہیں گے۔ چنانچہ جلدہی بیوعدہ پراہوگیا اور یہودی ذلیل وخوار ہوئے۔ اور ان کی سلطنت برباد ہوئی، پھر آج تک بیلوگ جہاں کہیں بھی ہیں یا تو نصاری کی رعایا وتا بع ہیں یا اہل اسلام کے (ا) ۔ اور قیامت کے قریب تک ایسے ہی رہیں گے ، صرف چالیس دن کے لئے دجال کا ایک طرح کا شروف او کچیلے گا جو کہ یہود کا سردار ہے۔ لیکن اول تو وہ فور آمٹ جائے گا، پھران کی کوئی باضا بطرامن اطمینان سے حکومت نہیں ہوگی ۔ اور ایسی عارضی شورش کو سلطنت نہیں کہ سکتے۔

ای طرح مورخ مسعودی سے جوبعض اصحابِ قلم نے بعض عباسیوں کے زمانہ میں یہود کی کچھ چھوٹی حکومتوں کے سلسلہ میں نقل کیا ہے، وہ مسلمانوں اورعیسائیوں کی سلطنتوں کے مقابلہ میں اس قابل نہیں کہ اس کوان دونوں کے برابر (۱) اور آج جو ہر جگہ اور ہر شعبۂ زندگی میں یہود کی بالا دی نظر آتی ہے وہ ﴿حَبْلِ صِّنَ النّاسِ ﴾ کی وجہ سے ہے، اگر امریکہ اور برطانیہ: اسرائیل کے تعاون سے ہاتھ کھنچے لیس تو مسلمان ایک دن میں ان کو دہاں سے نکال دیں، بلکہ یہ انہیں کا بویا ہوا ﴿ كُلِمَةٍ خَبِيْنَةٍ ﴾ ہے اسعیداحمہ پالن پوری

یاان پرغلبہ کہا جاسکے، بلکہ اس حالت میں بھی ان دونوں کوغالب اور یہود کومغلوب ہی کہا جائے گا، جس کا اس آیت میں وعدہ کیا گیاہے۔

(۵) پانچوال وعدہ قیامت کے روز ان فربی اختلافات کے متعلق فیصلہ فرماوینے کے بارے ہیں ہے۔ چنانچہ قیامت آئے گی اور بیدوعدہ پورا ہوگا۔ اور ترجہ ہیں ، عملی ، کی قید لگانے کا بیفا کدہ ہے کہ شرعی دلیل سے تو فیصلہ یہاں ہی ہوگیا ہے۔ چنانچہ یہود کہتے سے کمیسی علیہ السلام کوصلیب یعنی سولی پرچڑ ھایا گیا۔ وہ ڈن ہوئے اور چھرزندہ نہیں ہوئے۔ اور عیسائی کہتے سے کہ صلیب پرچڑ ھائے جانے اور ڈن ہونے کے بعد وہ زندہ ہوکر آسان پر گئے۔ قرآن مجید نے اس اور عیسائی کہتے سے کہ صلیب پرچڑ ھایا۔ النساء کہ اس وونوں کی نئی ارزادہ وکر آسان پر گئے۔ قرآن مجید نے اس ارثادہ وکر آسان پرچڑ ھائے۔ النساء کہ اس میں میں خواں کی فی فی ارزادی سے متعلق بیان کو اختراء ہوگیا) ہیں تندیہ فرمادی۔ اگرکوئی شخص حقیقت کا منگر ہواور صلیب پرچڑ ھائے جانے سے متعلق بیان کو قاتر کی تا تار مشہور ہوئے کا مدگ ہوتا اس کا جواب صاف ظاہر ہے کہ وہاں آپ کے ھائی تو خوف کی وجہ سے جمع ہی نہیں سے مصرف مخالف یہودی ہی جمع سے اس لئے وہ تھوڑی ہی تعداد تو از کہ ہوگیا۔ اور بعض علاء کے مطابق وہاں موجود لوگوں کی طرف سے غلط خبرا اڑا دیے کی وجہ سے جولوگ وہاں موجود نہیں سے قان پر معاملہ مشتبہ ہوگیا کہ کی تھی طرح مشاہدہ نہ رہا۔ تیسرے ان کا وہ من موقود کی دور سے براتھ کو خواں کا وہ من ہو تو ان پر معاملہ مشتبہ ہوگیا کہ کہی کھرح مشاہدہ نہ رہا۔ تیسرے ان کا وہ من ہو تو اس کو جو ذہیں سے اس طرح تو اتر کی شوطیں مفقود ہوگئیں۔ حموث پر اتفاق کو ثابت کرتا ہے۔ اس طرح تو اتر کی شوطیں مفقود ہوگئیں۔

## قادیانی تحریف پر ضروری تنبیه:

تفیر کی تقریر سے ان لوگوں کی غلطی واضح ہوگی جوآج کل بغیر دلیل کے بید دعوی کرتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی وفات ہوگی اورآپ وفن کر دیئے گئے۔اوراب آپ قیامت کے قریب تشریف نہیں لائیں گے اوراس بنا پرعیسیٰ علیہ السلام کی تشریف آوری سے متعلق احادیث میں تحریف کرتے ہیں کہ اس سے مثیل عیسیٰ (حضرت عیسیٰ جیسی دوسری شخصیت) مراد ہے اور پھراس مثیل 'کامصداق خودکوقر اردیتا ہے۔

اس مدی کے پیدا کئے ہوئے تمام شبہات کی بنیا ددوامر ہیں: ایک نفتی دوسراعقلی نفتی ہے کہ حق تعالی نے آپ کے بارے میں افظ ﴿ مُتَوَقِیْ یُک کُو وَفَات دینے والا ہوں) فرمایا ہے۔ عقلی ہے کہ جسد عضری (عناصر سے بنے ہوئے جسم) کا آسان پر جانا محال ہے۔ اوراس بنیا د پر معراج کے قصہ میں بھی تاویل کی ہے۔

نقلی دلیل کا جواب تفسیرے ظاہر ہوگیا کہ اگر ﴿ مُتُو قِیْكَ ﴾ کے معنی وفات کے بھی لئے جائیں تب بھی یہ وعدہ قیامت کے قریب آسان سے زول کے وقت کے اعتبار سے ہے۔اس سے ان کے دعوی کے مطابق قبل کرنے یاصلیب

پر چڑھائے جانے کے وقت موت کے واقع ہونے یا اٹھائے جانے یا فی الحال زندہ ہونے کی نفی لازم نہیں آتی۔اور دوسرے دلائل سے اٹھایا جانااورزندہ ہونا ثابت ہے،اس لئے اس کاعقیدہ رکھنااور قائل ہوناواجب ہے۔

رفع یعنی اٹھایا جانا تو آیت ﴿ زُفَعَ اللهُ اللهُولِ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

اورآپ کا زندہ ہونا احادیث اوراجماع سے ثابت ہے۔ چنانچہرسول الله میلائی کا ارشاد ہے: عیسیٰی مرے نہیں وہ قیامت کے دن سے پہلے تمہاری طرف لوٹ کرآنے والے ہیں (اس حدیث کوعلامہ سیوطی نے درمنثور ہیں روایت کیا ہے اورا بن کثیر نے آلی عمران میں نقل کیا ہے اورا بن ابی حاتم نے کہا ہے: مجھ سے میر سے والد نے بیان کیا کہ ہم سے احمد بن عبدالله بن ابی جعفر نے اپنے والد کے واسطہ سے بیان کیا کہ ہم سے رہے بن انس نے من کے واسطہ سے بیان کیا کہ ہم سے عبدالله بن ابی جعفر نے اپنے والد کے واسطہ سے بیان کیا کہ ہم سے رہے بن انس نے حسن کے واسطہ سے بیان کیا ۔ اس طرح ان سے ایک اثر بیان کیا پھر کہا کہ رسول الله میلائی ہے کہ دوسر سے طریق سے ان مرین ہیں اور اس کو سورہ نسامیں دوسر سے طریق سے ان مرین ہیں ہیں اور آس کو این جریا نے ہیں اوراس کو رسامیں دوسر سے طریق سے ان سے مرفو فی کرتے ہوئے بیان کیا ۔ اور وہ حسن کے زد دیک مرفوع ہے اور ان پرموقوف ہے اوراس طرح اس کو ابن جریا نے ان سے مرفوعار وایت کیا ہے ۔ اس کا فیل میں بیان کیا گیا ہے ۔ اورا جماع ظاہر ہے کہ سی بھی سلف یا خلف متند عالم سے اس کے خلاف نقل نہیں کیا گیا ہے ۔ اورا جماع ظاہر ہے کہ سی بھی سلف یا خلف متند عالم سے اس کے خلاف نقل نہیں کیا گیا ہے ۔

اوراگر ﴿ مُتَوَقِّدُنِكَ ﴾ میں وفات کے معنی نہ لئے جائیں جیسا کہ دوسرے علماء نے لکھاہے کہ توفی کے معنی پورالینے کے ہیں۔اس سے مرادیہ ہے کہ میں تہمہیں آسمان پر پورایعنی جسم سمیت لے اوں گا۔ تواس جواب میں استدلال کی بنیادہی منہدم ہوجائے گی۔

یاوفات کے معنی لیں اور پھرزندہ ہونے کے بعداٹھائے جانے کے قائل ہوں جیسا کہ بعض کی بیرائے بھی ہے تو بھی فی الحال زندہ موجود ہونے کی نفی لازم نہیں آتی۔

اور عقلی دلیل کے جواب کے لئے ﴿ إِنَّ اللّٰهُ عَلَیٰ کُیلِ شَیْ ﴿ قَلْ اللّٰہ ہِ چِیز پِر قادر ہے ) کافی ہے۔البتہ جو امور ذاتی طور پر ممتنع ہیں وہ شے کے عموم سے مستنیٰ ہیں۔ یا جوشر عاممتنع ہیں،ان کا واقع نہ ہونا یقینی ہے۔اور جسم کے اٹھائے جانے کا امتناع نہ تابت ہوا ہے اور نہ ہی ہوسکے گا۔اس لئے مدعی کا دعوی بالکل باطل اور گمراہی ہے۔اور احادیث کی تحری نیف ایک فاسد کی دوسر نے فاسد پر بنیا در کھنا ہے۔ پھر مصداق کی تعیین بغیر مرج کی ترجیج ہے۔ کیا دوسر افخص ایسا دمثیل 'ہونے کا ایک فاسد کی دوسر نے فاسد پر بنیا در کھنا ہے۔ پھر مصداق کی تعیین بغیر مرج کی ترجیج ہے۔ کیا دوسر افخص ایسا دمثیل 'ہونے کا ایٹ لئے دعوی نہیں کرسکتا ؟ اس بحث میں بہت سے کا اینے لئے دعوی نہیں کرسکتا ؟ اس بحث میں بہت سے دسالے اور کتابیں ہمارے زمانہ کے علماء حق نے شائع فرماد ہے ہیں اگر شوق ہوتو مطالعہ فرمائے جا کیں ،کین سمجھ دار آ دمی

#### اس مخفرتقرريسے تمام شبهات كاجواب مجوسكتا ہے۔

فَا مَنَا الَّذِينَ كَفَرُوا فَأَعَذِ بُهُمْ عَنَا اللَّهُ فِي فِي اللَّهُ فَيَا وَالْاَخِرَةُ وَمَا لَهُمْ مِن تَصِدِبُنَ ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُ الظّلِمِينَ ﴾

ترجمہ بنفصیل یہ ہے کہ جولوگ کا فرتھے، سوان کو سخت سزادوں گاد نیا میں بھی اور آخرت میں بھی ،اور اُن لوگوں کا کوئی حامی نہ ہوگا ،اور جولوگ مؤمن تھے اور انھوں نے نیک کام کئے تھے، سوان کو اللہ تعالیٰ ان کے ثواب دیں گے اور اللہ تعالیٰ محبت نہیں رکھتے ظلم کرنے والوں سے۔

ربط: اوپر کی آیت میں ارشاد تھا کہ میں ان اختلاف کرنے والوں کے درمیان قیامت کے دن عملی فیصلہ کروں گا۔ اب اس آیت میں اُس فیصلہ کابیان ہے۔

## قیامت کے دن اہل حق اور اہل باطل میں کیا فیصلہ ہوگا؟

(فیصلہ کی) تفصیل بیہ ہے کہ (ان اختلاف کرنے والوں میں) جولوگ کا فرتھے۔ان کو (ان کے کفر پردونوں جہانوں میں) سخت سزا دوں گا۔ دنیا میں بھی (کہ وہ نیا ہیں بھی (کہ وہ باقی ہے) اور ان لوگوں کا کوئی حامی (حمایتی) نہ ہوگا۔اور جولوگ مؤمن تھے اور انھوں نے نیک کام کئے تھے تو ان کو اللہ تعالی ان کے (ایمان اور نیک کاموں کا) ثواب دیں گے اور (کفارکوسز الملنے کی وجہ بیہ ہے کہ) اللہ تعالی (ایسے) ظلم کرنے والوں سے محبت نہیں رکھتے (جواللہ تعالی یا پنج بیروں کے منکر ہوں، یعنی چونکہ بیل مظلم عظیم ہے، معافی کے قابل نہیں، اس لئے وہ شدید عضب کے ستحق ہوکر سزا یاب ہونگے)

#### ايك خفيف اشكال كاجواب:

اس آیت کے مضمون میں ایک خفیف سااشکال ہے کہ قیامت کے فیصلہ کے بیان میں بیہ کہنے کیامعتی ہیں کہ دنیا اور آخرت میں سزادوں گا، کیونکہ اُس وقت تو دنیوی سزانہیں ہوگی۔اس کاحل بیہ ہے کہاس کہنے کی مثال ایسی ہے جیسے کوئی حاکم کسی مجرم سے کہے کہاس وقت تو ایک سمال قید کی سزا کرتا ہوں،اگر جیل خانہ میں کوئی شرارت کی تو دوسال کردوں گا۔ اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ بیسال آج کی تاریخ سے شروع ہوں گے،اس طرح اس بنا پر بیقینی ہے کہ شرارت کے بعددو سال مراز نہیں ہوں گے۔ بلکہ اس شرارت کے وقت اگر چہ کچھ مدت گذر چی ہو پھر بھی بیہ کہا جاتا ہے کہ شرارت کے بعددو سال کا تھم ہوجائے گا تو حاصل بیہ وتا ہے کہ شرارت پراس مجموعی سزا کی تکمیل ایک سال زیادہ ملاکر ہوگی۔ سال کا تھم ہوجائے گا تو حاصل بیہ وتا ہے کہ شرارت پراس مجموعی سزا کی تکمیل ایک سال زیادہ ملاکر ہوگی۔ اس کے ساتھ آخرت کی سزا ملاکر بیہ مجموعی سزا قیامت کے دن

ممل کردی جائے گی۔ بعنی دنیا کی سزا آخرت کی سزا کے لئے کفارہ نہیں ہوگی۔ایمان والوں کے برخلاف کہ اگران پر دنیا میں کوئی مصیبت وغیرہ آتی ہے تو گناہ معاف ہوتے ہیں اور آخرت کی عقوبت خفیف یا ختم ہوجاتی ہے۔

اوراس کی وجہ کی طرف ﴿ لَا بِحِبُ الظّلِمِینَ ﴾ میں اشارہ فرمایا گیاہے۔ لینی اہل ایمان ایمان کے سبب محبوب ہیں۔ مجبوب میں محبوب کے ساتھ الیا معاملات ہوا کرتے ہیں۔ اور اہل کفر مبغوض یعنی غضب کے ستحق ہیں۔ مبغوض کے ساتھ الیا معاملہ نہیں ہوتا۔

اور کفار میں دواحمال ہیں یا تو خاص کفار یعنی یہودی یا مطلق کفار جن میں دوسر نے بھی شامل ہوجا کیں گے،
سب سے لئے لئے آخرت کی سزانو ظاہر ہے اور دنیوی سزایہود کے لئے تو یہی کافی ہے جس کا اوپر ذکر ہوا یعنی وہ ہمیشہ مغلوب
رہیں گے اور دوسر سے کفار کی سزا بھی مختلف اوقات میں ہوتی رہتی ہے کہ وہ بھی مسلمانوں کو جزید دیتے ہیں بھی ہلاک کئے
جاتے ہیں ہوجھی دوسر سے امراض ومصائب میں مبتلا ہوتے ہیں اوراگر چہ بیوا قعات اہل اسلام کو بھی پیش آتے ہیں ہگران
کے لئے وہ مبغوضیت کی سزا کے طور پرنہیں ہوتے بلکہ رحمت اور سیئات کا کفارہ ہوتے ہیں۔

## ذلك تَتْلُونُهُ عَكَيْكَ مِنْ الْأَيْتِ وَالذِّكْرِ الْحَكِيْمِ ﴿

ترجمہ: یہ ہم تم کو پڑھ پڑھ کرسناتے ہیں جو کہ تجملہ دلائل کے ہے اور مجملہ حکمت آمیز مضامین کے ہے۔ ربط: یہ قصہ یہاں ختم ہوگیا۔اب اس خبر دینے کا خارق عادت ہونا یعنی معجزہ ہونے کی وجہ سے نبوت محمد میر کی دلیل ہونا بیان فرماتے ہیں۔جسیا کہ او پر آیت ﴿ ذٰ لِكَ مِنْ اَنْ بَاءِ الْغَیْبِ ﴾ میں اس کی تقریر گذر چکی۔اور آ گے بھی آتی ہے۔

ندكوره بالا واقعه عض نبوت محديد براستدلال:

ید (فدکورہ قصہ) ہم تہمیں (وحی کے ذریعہ) پڑھ پڑھ کرساتے ہیں جو کہ آپ (کی نبوت) کے دلائل میں سے ہے اور حکمت سے بھرے ہوئے مضامین میں سے ہے۔

تفسیر: یعنی اس کے قدرت الہیا وردیگر علوم پر دلالت کرنے کی وجہ سے بیذاتی طور پر بھی علم وحکمت کی باتوں مرشمل ہاور آپ کے اعتبار سے بھی نبوت کے دعوی کی سچائی پر دلیل ہے، کیونکہ آپ کو بیقصہ ماضی کے دوسر نے قصول کی طرح وی کے علاوہ کسی اور ذریعہ سے معلوم نہیں ہوا، اس لئے ایسی حالت میں خبر دینا خارق عادت (معجزہ) ہے جو کہ نبوت کے ثبوت کے دلاکل میں سے ہے۔

إِنَّ مَثَلَ عِيلِي عِنْدَاللهِ كَمُثَلِ أَدُمَ مُخَلَقَة مِنْ تُرَابِ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ ﴿

ترجمہ:بےشک حالت ِعجیبہ بیٹی کی اللہ تعالیٰ کے نز دیک مشابہ حالت ِعجیبہ آ دم کے ہے کہ ان کومٹی سے بنایا پھران کو تھم دیا کہ ہوجا،بس وہ ہوگئے۔

ربط: قصہ کے ختم ہونے کے بعداب اہل کتاب کے مباحثہ اور لڑائی کی طرف رجوع ہے، جیسے سورت کے شروع میں نصاری پر جیسی علیہ السلام کی خدائی کی فی پر دلائل قائم کئے تھے۔ اب بھی اس مضمون کا بیان ہے چونکہ نصاری کے شبہات میں سے ایک حضرت عیسی علیہ السلام کا بغیر باپ کے بیدا ہونا تھا جس سے انہیں آپ کی خدائی یا اللہ کا بیٹا ہونے کا شبہ ہوگیا تھا، اس لئے اس استدلال کا ناکافی ہونا بتاتے ہیں۔

عیسیٰعلیالسلام کے بغیر ہاپ کے پیداہونے سے نصاری کے استدلال کا جواب:

بیشک الله تعالی کے نزدیک (حضرت) عیسلی (علیه السلام) کی عجیب حالت (بعنی ان کی از لی تجویز) میں حضرت آدم (علیه السلام) کی عجیب حالت کی طرح ہے کہ ان کو (بعنی ان کے قالب کو) مٹی سے بنایا پھر ان (کے قالب) کو حکم دیا کہ (جاندار) ہوجا، پس وہ (جاندار) ہوگئے۔

تفسیر: جواب کی تقریر کا حاصل یہ ہوا کہ عیسیٰ علیہ السلام کا بغیر باپ کے پیدا ہونا قدرت الہیہ ہے کوئی بعیر ہبی کے چنانچیان سے پہلے حضرت آ دم علیہ السلام بغیر باپ اور مال کے محض مٹی سے پیدا ہو چکے ہیں۔ اس طرح بغیر باپ کے پیدا ہونے میں دونوں شریک ہیں۔ اور بغیر مال کے پیدا ہونے میں حضرت آ دم علیہ السلام کا معاملہ اور بھی زیادہ عجیب ہے۔ کیونکہ آ دمی کا صرف مال کے خون سے بنتا اتنا عجیب نہیں جتنامٹی سے بنتا زیادہ عجیب ہے۔ پھر جب آ دم علیہ السلام کا خدانہ ہونے کا شبہ کسے ہوسکتا ہے۔ اور از لی خدانہ ہونا سب کے زد یک مسلم ہے تو اس بنیاد پر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے خدا ہونے کا شبہ کسے ہوسکتا ہے۔ اور از لی شبح یہ کہ پیدا کرنے سے پہلے علم الٰہی میں یوں مقدر تھا کہ ان حضرات کی پیدائش اس کیفیت سے ہوگ۔

## الْحَقُّ مِنْ رَّبِّكَ فَلَا تَكُنُّ مِّنَ الْمُمْ تَرِينَ ٥

ترجمہ بیامرواقعی آپ کے پروردگاری طرف سے ہے، سوآپ شبرکرنے والوں میں سے نہ ہو جے۔ ربط :اب مذکورہ بالامضمون کے تق ہونے کی تا کید فرماتے ہیں۔

ندكوره بالامضمون كى تاكيد:

یہ واقعی معاملہ (جس کا اوپرذکر ہوا) آپ کے پروردگار کی طرف سے (بتلایا گیاہے) اس لئے آپ شبہ کرنے والوں بس سے نہ ہونا۔

فاكده:اس سے بيلازم نبيس آتا كەنعوذ بالله آپ كے اندرشبه كرنے كا احمال تھا۔اصل بيہ كه فاكده كامقصود بهى بهى

خاطب کی خصوصیت ہوتی ہے کہتم ایسا کام نہ کرنا، جبکہ اس کام کے کرنے کا احمال ہو۔ اور بھی اس سے قطع نظر نفس مضمون کی تاکید اور مہتم بالشان ہونا بیان کرنا مقصود ہوتا ہے۔ جیسے کوئی بادشاہ اپنے وفاد اروز پر کوہیں جاتے وقت اپنے پرانے ادکام ومعمولات کی جن کووز برایسے موقع پر پہلے بھی تعمیل کرتا آیا ہے، تاکید کرے۔ اگر چہ بی بھی اطمینان ہو کہ بی بغیرتاکید کے بھی حسب معمول عمل کرے گا۔ وہاں بہی مقصود ہوتا ہے، اس طرح آیت میں یہی دوسرامعا ملہ مراد ہے۔ خوب مجھلو۔

فَهَنْ حَاجَكَ فِيهِ مِنْ بَعُدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ فَقُلْ تَعَالُوْا نَدُعُ اَبْنَاءُنَا وَ اَبْنَاءُكُمُ وَنِسَاءُنَا وَنِسَاءُكُمُ وَانْفُسَنَا وَانْفُسَكُمْ ﴿ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعُنْتَ اللهِ عَلَى الْكُذِيبُنَ ۞

ترجمہ: پس جو محض آپ سے عیسیٰ علیہ السلام کے باب میں جست کرے آپ کے پاس علم آئے بیجھے تو آپ فرماد ہے کہ آجا کہ م فرماد ہے کہ آجا کہ ہم بلالیں اپنے بیٹوں کو اور تمہارے بیٹوں کو اور اپنی عور توں کو اور تمہاری عور توں کو ، اور تمہارے تنوں کو، پھر ہم خوب دل سے دعا کریں اس طور پر کہ اللہ کی لعنت جھیجیں ان پر جوناحق پر ہوں۔

ضدى لوگول كوچىپ كرنے كاايك طريقة: مباہله كى دعوت دينا بھى ہے:

اب جوکوئی آپ کے پاس (واقعی)علم آجانے کے بعد (بھی)عیسیٰ علیہ السلام کے بارے میں جھٹڑا کر ہے وہ آپ (جواب میں یوں) فرماد بیجئے کہ (اچھااگر دلیل سے نہیں مانے تو پھر) آجاؤ، ہم (اورتم) اپنے بیٹوں کواورتمہارے بیٹوں کواورا پی عورتوں کواورتمہاری عورتوں کواورخودہم بھی اپنے آپ کواورتم بھی اپنے آپ کوبلا (کرجمع کر) لیں۔ پھرہم (سب ملکر) خوب دل سے دعا کریں ،اس طرح کہ ان پرلعنت بھیجیں جو (اس بحث میں) ناحق پرہوں۔

تفسیر: مطلب بیک دلیل سے گفتگوختم نه ہوتو یوں کرلوکہ سب مل کراللہ تعالیٰ سے دعا کروکہ جواس معاملہ میں باطل پر ہو، اس پراللہ تعالیٰ کی طرف سے وبال اور ہلاکت ہو۔ کیونکہ لعنت کے معنی حق کی رحمت سے دور ہوجانا ہیں اور رحمت سے دور ہوجانا ہیں اور رحمت سے دور ہوجانا ہیں اور رحمت سے دور ہوجانا اللہ کے قبر وغضب نازل ہو۔ تو جو مخص جمونا ہوگا وہ اس کا خمیازہ بھگتے گا۔ اس صورت میں اہل عناد کے نزدیک بھی صادق اور کا ذب کی پوری تعیین واضح ہوجائے گا۔

اس طرح بددعا کرنے کوعر بی میں مبلہہ کہتے ہیں۔اوراس میں دراصل خود مباحثہ کرنے والوں کا ذکورہ مضمون کی بددعا کرنا ہے۔اپنے اعزا واقر با کوجع کرنے کی ضرورت نہیں، تاہم اس سے اہتمام بڑھ جاتا ہے، کیونکہ ایسے لوگوں کے نقصان اور ہلاکت سے خود طبعی طور پر انسان کورنج ہوتا ہے۔اس لئے اس مضمون سے کہ جوہم میں سے سے جھوٹا ہواس کے ریمزیز واقارب بھی ہلاک ہوجا کیں اور مصیبت میں مبتلا ہوں، اپنے دعوی کی سچائی کا اور زیادہ کامل یقین ہونا ثابت ہوتا ہوں۔

یہ آیت اس وقت نازل ہوئی تھی کہ حضور سِلانے کیا ان کر ہے والے نصاری کواسلام کی وعوت کافر مان لکھا تھا۔
اور اس کے مضمون کا خلاصہ ترتیب وارتین امور تھے: یا تو اسلام قبول کرویا جزید دویا پھر قبال وجنگ کے لئے تیار ہوجا کہ انھوں نے آپس میں مشورہ کر کے شرحیل اور عبداللہ بن شرحیل اور جبار بن قص کو حضور سِلانی ہے گفتگو کرنے کے لئے بھیجا، ان لوگوں سے آپ کی فم بھی گفتگو ہوئی، یہاں تک کہ حضرت عیسی علیہ السلام کے معاملہ میں بات چیت کی نوبت آگئی۔ اس وقت بیآیت نازل ہوئی۔ آپ نے ان کواس مضمون کی خبر دی اور خود حضرت فاطمہ رضی اللہ عنہا اور حضرت علی وحضرت حسن اور حضرت حسین رضی اللہ عنہا اور حضرت علی وحضرت حسن اور حضرت حسین رضی اللہ عنہ ہم سیسے تشریف الا کرمبا ہلہ کے لئے تیار ہوئے۔ شرحیل نے بید کھی کراپ ووف مراہیوں سے کہا کہ تہمیں ان کا نبی ہونا معلوم ہے۔ نبی سے مبا بلہ کر کے فلاح نبیس پاسکتے، بلاشہ ہم سب ہلاک ہوجا کمیں گئے، تب ان دونوں نے کہا کہ پھر کیارائے ہے؟ شرحیل بولا کہ میری رائے یہی ہے کہ ان کی رائے کے مطابق ان سے صلح کراو۔ چنا نچے آپ سے عرض کیا گیا آپ نے ان پر جزیہ مقرر فرما دیا اور انھوں نے منظور کرلیا۔ یہ بات روح المانی میں دلائل البہتی کی روایت سے مروی ہے، گراس میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کے اور نبیس ہے۔ اور نبوت المحدی میں مزید دو شخصوں عا قب اور سید کے آنے کا بھی ذکر ہے۔ مکن ہے کہ روسید کے آنے کا بھی ذکر ہے۔ مکن ہے کہ روسید ہوں۔

فائدہ: آیت میں الفاظ ﴿ اَنْفُسْنَا وَ اَنْفُسْکُمُمُ ﴾ (ہم بھی اپنے آپ کواورتم بھی اپنے آپ کو) سے مرادتو خوداہل مباحثہ ہیں اور ﴿ نِسْکَاءُ نَا وَ نِسْکَاءُ کُمُ ﴾ سے مراد خاص زوجہ ہیوی مراد نہیں، بلکہ اپنے گھر کی جو بھی عورتیں ہوں مراد ہیں، جن میں بیٹی بھی داخل ہے۔ چنانچہ آپ اس وجہ سے کہ حضرت فاطمہ کو جواولا دمیں سے سب سے زیادہ عزیز تھیں، لائے۔ اسی طرح ﴿ اَبْنَاءٌ نَا ﴾ سے خاص سلبی اولا دمراد نہیں، بلکہ اولا دکی اولا دبھی اس میں شامل ہے۔ جو مجاز آاولا دکہ لاتے ہیں یعنی عرف عام میں اولا دکے مثل سمجھ جاتے ہوں۔ اس میں نواسے اور بھی داخل ہیں۔ چنانچہ آپ حضرات حسنین اور حضرت علی رضی الله عنهم کولائے۔

پی بعض شیعوں کا یہ کہنا کہ حضرت علی ﴿ اِنسَاءٌ نَا ﴾ میں تو ظاہر ہے داخل نہیں اور اس طرح ﴿ اَبْنَاءُ نَا ﴾ میں کھی داخل نہیں کہ داماد بیٹا نہیں ہوتا۔ اس لئے ﴿ اَنفُسْنَا ﴾ میں داخل ہوں گے تو عین رسول ہوئے اور خلافت بلافصل کے مستحق ہوئے۔

یہ بات بالکل بناءالفاسد علی الفاسد ہے بینی غلط بات کی غلط بات پر بنیا در کھنا ہے کہ اول تو ہم نے ان کا ابناء میں داخل ہونا خابت کر دیا۔ دوسرے اگر ﴿ اَنفُسَنَا ﴾ میں داخل ہونا بھی مان لیا جائے تو محاورہ میں اپنے متعلقین پرخواہ وہ متعلق کوئی بھی ہوا ورتعلق کی درجہ کا بھی ہو ﴿ اَنفُسَکُمُ ﴾ آیا کوئی بھی ہوا ورتعلق کی درجہ کا بھی ہو ﴿ اَنفُسَکُمُ ﴾ آیا طلاق سے جے۔ چنانچہ قرآن میں ﴿ تَفْتُلُونَ اَنفُسَکُمُ ﴾ آیا ہے (البقرة ۸۵) جبکہ وہاں تقتلون قومکم مراد ہے۔

#### اب بھی ضرورت کے وقت مباہلہ جائزہے:

ردالحتارکے باب الرجعۃ میں حلالہ کی بحث میں البحرالرائق سے غایۃ البیان کے حوالہ سے قتل کیا ہے کہ مباہلہ اب بھی ضرورت کے دفت جائز اور مشروع ہونے کی کافی دلیل ہے اور عبد بن حمید نے قیس بن سعد سے روایت کیا ہے کہ ابن عباس اور ایک شخص کے در میان کسی چیز کے بارے میں تنازع ہواتو حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہمانے اس کو مباہلہ کی دعوت دی اور یہ آیت پڑھی اور اپنے ہاتھ اٹھائے اور رکن یمانی کی طرف رخ کیا گویا آپ رضی اللہ عنہ اپ اس ممل سے مباہلہ کی کیفیت کی طرف اشارہ فر مارہ ہے ہے۔ اور اس میں ہاتھ اٹھائے جائیں گے ، جبیا کہ اٹھائے جائیں گے ، جبیا کہ روایت میں اس کی تصریح کے دہاں ہاتھ کا ندھوں تک اٹھائے جائیں گے ، جبیا کہ روح المعانی میں ہے۔

## مبابله ظنى اختلافى مسائل مين جائز نبين:

اورردالحتار باب اللعان بحث صفت اللعان میں جواز کے لئے بیشرط لگائی ہے کہ مباہلہ کرنے والاسچا ہو۔ میں کہتا ہوں کہ صدق سے مرادصد قطعی ہے،صدق طنی نہیں،اس لئے مسائل اختلا فیظنیہ میں ناجائز ہوگا۔

اورمبللہ کا انجام کہیں صراحت کے ساتھ تو نظر سے نہیں گذرا۔ گرحدیث میں ندکورہ بالاقصہ کے متعلق اتناذکر ہے کہ اگر وہ لوگ مبللہ کر لیتے تو ان کے اہل وعیال اوراموال سب ہلاک ہوجاتے ۔ اورایک روایت میں ہے کہ وہ جل جاتے ، اسے جلالین میں امام احمد کی روایت سے ابن عباس سے نقل کیا ہے۔ اس سے قیاس کے طور پرمعلوم ہوتا ہے کہ اس کا اثر اب بھی یہی ہلاکت یا عظیم ضرر ہوگا، کیکن ضرر کے لائق ہونے میں دیر لگنے یا ظاہر نہ ہونے پرشبہیں کرنا چاہئے ، کیونکہ تق و باطل کی تعیین کے لئے شری دلائل کافی ہیں۔ مبللہ پرموقوف نہیں کہ اس کی برسی غرض زبانی تنازعہ کا ختم کرنا ہے واللہ اعلم

## إِنَّ هٰذَا لَهُوَ الْقَصَصُ الْحَقُّ وَمَا مِنَ اللَّهِ إِكَّا اللهُ وَإِنَّ اللهَ لَهُوَ الْعَزِيْرُ الْحَكِيْرُ الْ

ترجمہ: بے شک بیر فروروہی ہے سچی بات اور کوئی معبود ہونے کے لائق نہیں بجر اللہ تعالی کے، اور بلاشک اللہ تعالیٰ ہی غلبہ والے حکمت والے ہیں۔

ربط: اوپر عیسیٰ علیہ السلام کے بغیر باپ کے بیدا ہونے سے ان کے خدا ہونے پر استدلال کرنا باطل ابت ہوگیا اور جواب پورا ہوگیا۔ اب اہتمام کے لئے اس مضمون کاحق ہونا اور نتیجہ کے طور پرحق تعالیٰ کا واحد معبود ہونا بیان فرماتے

-U

مذكوره مضمون بالا ك هتيت كى تاكيداورتوحيد كااثبات:

بے شک بیدندکورہ بات ہی تجی ہے اور اللہ تعالی کے سواکوئی معبود ہونے کے لائق نہیں (بیتو حید ذاتی ہوئی) اور بلاشبہ اللہ تعالیٰ ہی غلبہ والے ، حکمت والے ہیں (بیتو حید صفاتی ہوئی)

فَإِنْ تَوَلُّوا فِإِنَّ اللَّهُ عَلِيْمٌ بِالْمُفْسِدِينَ ﴿

ع (ق

ترجمہ: پھراگرسرتانی کریں توبےشک اللہ تعالیٰ خوب جاننے والے ہیں، فساد والوں کو۔ ربط: اب فساد پھیلانے والوں اور عنا در کھنے والوں سے جو کہ اتن حجتوں کے بعد بھی نہ مانیں، گفتگو کی ممانعت ہے اور ان کا معاملہ اپنے حوالہ ہونے کا اعلان فر ماتے ہیں۔

ابل فساد كاانجام:

پھر (ان سب حجتوں کے بعد بھی) اگر (وہ حق قبول کرنے سے) سرکشی کریں تو (آپان کا معاملہ اللہ کے حوالہ سیجے، کیونکہ) بیشک اللہ تعالی فساد پھیلانے والوں کوخوب جاننے والے ہیں۔

قُلُ يَاهُلُ الْكِتْبِ تَعَالُوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَآمِ بَيْنَنَا وَبَيْتَكُمْ اَلَّا نَعْبُدُ اللهُ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلَا يَتَّالُوا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهِ وَإِنْ تَوَلُّوا اللهُ لَا يَتِّيْنَ بَعْضُنَا بَعْضًا اَرْبَابًا مِّنْ دُوْنِ اللهِ وَإِنْ تَوَلُّوا فَقُوْلُوا اللهُ لَهُ وَإِنَّا مُسْلِمُونَ ۞ شَيْئًا وَلا يَتِّيْنَ بَعْضُنَا بَعْضًا اَرْبَابًا مِّنْ دُوْنِ اللهِ وَإِنْ تَوَلُّوا فَقُولُوا اللهُ لَهُ وَإِنَّا مُسْلِمُونَ ۞

ترجمہ: آپ فرماد یجئے کدا ہے اہل کتاب! آؤایک الیی بات کی طرف جو کہ ہمارے اور تبہارے درمیان برابر ہے کہ بجز اللہ تعالیٰ کے ساتھ کسی کوشریک نہ ٹھیرائیں، اور ہم میں سے کوئی کسی دوسرے کورب نہ قرار دے، خدا تعالیٰ کوچھوڑ کر، پھراگروہ لوگ اعراض کریں تو تم لوگ کہہ دو کہ تم اس کے گواہ رہو کہ ہم تو مانے والے ہیں۔

ربط: اوپراہل کتاب سے مباحثہ وجھڑا تھا، جس کوبہتر طریقہ سے ختم کردیا گیا۔اب انہیں پھرلطف ونرمی کے ساتھ حق کی دعوت دی جاتی ہے۔اوراوپر روئے خن زیادہ تر نصاری کی طرف تھااور آ گےالفاظ کے عموم سے یہودونصاری دونوں کی طرف ہے۔

اہل کتاب کونری کے ساتھ اسلام کی دعوت:

(اے محمد مِیَّالْیَیَیِیْمُ) آپ فرمادیجئے کہ اے اہل کتاب! ایک ایسی بات کی طرف آجاؤجو کہ ہمارے اور تمہارے درمیان (مسلم ہونے میں) برابر ہے(وہ) بی(ہے) کہ اللہ تعالیٰ کے سواہم کسی اور کی عبادت نہ کریں اور اللہ تعالیٰ کے

ساتھ کی کوشریک نہ تھہرائیں اور ہم میں سے کوئی اللہ تعالیٰ کے علاوہ کی دوسرے کورب قرار نہ دے۔ پھراگر (اس کے بعد بھی)وہ لوگ (حق سے ) منہ پھیریں تو تم (مسلمان) لوگ کہہدو کہ تم (ہمارے) اس (اقرار) کے گواہ رہوکہ ہم تو (اس بات کے ) ماننے والے ہیں) (اگرتم نہ مانو تو تم جانو)

تفسیر: اس مضمون کو سلم اس لئے کہا گیا کہ تمام آسانی شریعتوں میں اس کی تعلیم دی گئی ہے اور اجمالی وکلی طور پراہل کتاب بھی اس کو مانتے ہیں کہ تو حید فرض ہے، اور شرک نفر ہے۔ لیکن اس کے باوجودوہ لوگ شرک میں اس لئے مبتلا تھے کہ وہ اس کو تو حید کے خلاف اور شرک نہیں سیجھتے تھے۔ چنانچہ اس تقریر میں لطف ونرمی بیہ وئی کہ ان کو سلمہ کلیات یا دولا نے کے بعد ان کلیات میں مختلف فیہا جزئیات کے داخل ہونے کو ثابت کرنا آسان ہوگیا۔

اوران کے شرک ہونے کی وجہ بیتی کہ وہ لوگ حق تعالیٰ کی بعض خصوصی صفات مثلاً الوہیت یا خدائی کو حضرت عیسیٰ علیہ السلام یا حضرت عزیر علیہ السلام کے لئے ثابت کرتے تھے، جس کوآیت میں غیراللہ کی عبادت کہا گیا۔ اس طرح مطلق طور پر قابل اطاعت ہونے کی صفت کو جو کہ باری تعالیٰ کے خواص میں سے ہے، اپنے احبار اور راہوں کے لئے مانتے تھے، جس کوآیت میں ﴿ اَ زُبُ اَبِّا صِّنُ دُونِ اللّٰهِ ﴾ فرمایا گیا ہے۔ کیونکہ ان کے حلال اور حرام کرنے کو، خواہ وہ اجماع کے ماتھ معمول بنائے ہوئے محکم اور تطعی نصوص کے بھی خلاف ہو، واجب العمل سمجھتے تھے اور شرک کی حقیقت یہی ہے کہ واجب الوجود یعنی اللہ تعالیٰ کے خواص کو ممکن الوجود یعنی مخلوقات کے لئے ثابت مانا جائے ، لیکن ان کواشتہا ہ اس سے ہوگیا تھا کہ وہ بالذات اور بالعرض کا فرق کرتے تھے۔ حالانکہ بیفرق غیر مختص صفات میں صحیح ہے اور مختص صفات میں غیر صحیح ہے اور شرک کو دفع نہ کرنے والا ہے۔

اور یہ جوفر مایا کہ ' خدا کوچھوڑ کر' تو بیاول تو اس وجہ ہے ہے کہ احبار ور بہان کی ایسی اطاعت میں اللہ تعالی کے احکام ترک ہوئی جاتے ہے۔ دوسرے اس لئے کہ اس سے مرادیہ ہے کہ ' خدا کی تو حید کوچھوڑ کر' اور ظاہر ہے کہ شرک کے ساتھ توحید چھوٹ ہی جاتی ہے۔ اور چونکہ ظاہر میں: شرک خدا اور غیر خدا دونوں کو ماننا ہے، اس لئے بعض مقامات میں ﴿ مَعَ اللّٰهِ وَاللّٰهُ الْحَدُ ﴾ فرمادیا۔ اور یہ کہنے کے لئے جوفر مایا کہ'' تم گواہ رہو' اس میں یہ تعلیم ہے کہ جب بات واضح ہوجانے اللّٰهِ واللّٰهُ الْحَدُ کو کونہ مانے تو جحت تمام کرنے کے لئے اپنا مسلک ظاہر کرکے بات ختم کردینی جائے۔

## تقلید فقهاء جائز اورمشروع ہے:

تنبیہ: اس آیت کے ذریعہ ایسی تقلید باطل قرار پاتی ہے، جیسی اہل کتاب کرتے ہیں، جس کا بھی بیان ہوااور جوتقلید جمہور اہل اسکام میں اب رائج ہے، وہ جائز اور مشروع ہے۔ اور وہ اس آیت کے مضمون میں واخل نہیں، جس کامحل وہ مسائل ہیں جوفنی ہیں اور جن میں دونوں طرف کا احتمال ہے، جب تک کہ نص قطعی مجکم اور جس پراتفاق ہویا جس کا اجماع

## كے خلاف ہونا ثابت نہ ہو (نہ پایا جائے )ورنفص اوراجماع كومقدم ركھا جائے گا۔

يَاهُلَ الْحِتْ لِمَرْتُحَاجُونَ فِي الْبُرْهِيْمَ وَمَمّا أُنْزِلَتِ التَّوْرَاتُ وَ الْإِنْجِيْلُ اللّا مِنْ اللّهِ مِنْ الْخَلْرَ وَمَمّا أُنْزِلَتِ التّوْرِلَةُ وَ الله يَعْلَمُ وَهُمَا نَعْمُ اللّهُ مِنْ اللّهُ يَعْلَمُ وَ اَنْتُمُ لَا تَعْلَمُونَ ﴿ مَا كُنْ الْبُرْهِيْمُ يَهُوْدِيّا وَلا نَصْرَانِيّا لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَالله يَعْلَمُ وَ اَنْتُمُ لا تَعْلَمُونَ ﴿ مَا كُنْ الْبُرْهِيْمُ يَهُوْدِيّا وَلا نَصْرَانِيّا وَلَا اللّهُ وَلِي النّاسِ بِإِبْرِهِيْمَ لَلّذِينَ التّبَعُونُ وَهُمَا النّبِينُ وَاللّهُ مِنْ الْمُوْمِنِيْنَ ﴿ وَاللّهُ وَلِلّهُ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴿ وَاللّهُ وَلِلّهُ اللّهُ وَلِلّهُ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾

ترجمہ:اےاہل کتاب! کیوں جمت کرتے ہواہراہیم کے بارے میں حالانکہ نہیں نازل کی گئی تورات اورانجیل مگران کے بعد، کیا پھر سمجھتے نہیں ہو۔ ہال تم ایسے ہوکہ اسی بات میں تو جت کرہی چکے تھے، جس سے تم کو کسی قدرتو واقفیت تھی ہو الی بات میں کیوں جمت کرتے ہوجس سے تم کو اصلاً واقفیت نہیں۔ اوراللہ تعالیٰ جانتے ہیں اور تم نہیں جانتے۔ اہراہیم علیہ السلام نہ تو یہودی تھے اور نہ نفرانی تھے، لیکن طریق متنقیم والے صاحب اسلام تھے۔ اور مشرکین میں سے نہ تھے۔ بلاشبہ سب آدمیوں میں زیادہ خصوصیت رکھنے والے اہراہیم کے ساتھ، البتہ وہ لوگ تھے جنھوں نے ان کا اتباع کیا تھا اور بینی ہیں اور بیا یمان والے۔ اور اللہ تعالیٰ حامی ہیں ایمان والوں کے۔

ربط: مندرجہ بالا مباحثہ میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام سے متعلق گفتگوتھی کہ نصاری ان کے خارق عادت مجز کے والے امور سے ان کی الوجیت یعنی خدائی کو ثابت کرتے تھے، اس کو دلائل کے ذریعہ باطل ثابت کر دیا کہ اگر چہ خارق عادت کام حق ہیں، مگر بیالوجیت کی دلیل نہیں ہوسکتے۔ اب ان آیات میں حضرت ابراہیم علیہ السلام سے متعلق گفتگو ہے، جس کا سبب بیہ ہوا کہ ایک بارنج ان کے نصاری اور یہود کے پچھ علاء حضورا قدس شائی تینے کی خدمت میں جمتع ہوگئے اور ہرفریق حضرت ابراہیم علیہ السلام کو اپنے طریق پر بتانے لگا۔ جبیبا کہ ابن اسحاق اور بیہ بی سے مقدود اپنے اپنے طریق پر بتانے لگا۔ جبیبا کہ ابن اسحاق اور بیہ بی سے ابن عباس کی روایت سے مبار بین کی حقائیت اور جواز و مشروعیت کی بقا ثابت کرنا تھا اور ان کے اس باطل مقصود سے رسالت مجمد بیر پر الزام آتا تھا۔ کیونکہ آپ کی شریعت دوسر سے طریقوں کو منسوخ بتار بی ہو اور ناخ ومنسوخ مشروعیت میں جم نہیں ہو سکتے۔ اس کے حق تعالی ان کے قول کو باطل قرار دیتے ہیں۔ اور اگر بفر خس نقد پر مسالت کی مسلوک تی قرار دیا۔ ان کے اس لئے موسوز بیا ہے موسوز کی مجہ سے کی موسوز میں مشروعیت کی بقالا زم نہیں ، لیکن چونکہ خود مطابقت کا دعوی بی غلط تھا، اس لئے سرے سے ای کو غلط میں رسالت کے مسئلہ کو تی قرار دیا۔ اس طرح اس تقدیر پر سابقہ مباحثہ ہیں تو حید کے مسئلہ کو تی قرار دیا۔ اس طرح اس تقدیر پر سابقہ مباحثہ ہیں تو حید کے مسئلہ کو تی قرار دیا گیا ہے اور اس بحث ہیں رسالت کے مسئلہ کو تی قرار دیا۔ اس طرح اس تقدیر پر سابقہ مباحثہ ہیں تو حید کے مسئلہ کو تی قرار دیا گیا ہے اور اس بحث ہیں رسالت کے مسئلہ کو تی قرار دیا گیا ہے اور اس بحث ہیں رسالت کے مسئلہ کو تی قرار دیا ہیا۔

#### ملت ابراجیم کے بارے میں اہل کتاب کے دعوی کی تروید:

اے اہل کتاب! (حضرت) ابراجیم (علیہ السلام) کے بارے میں بحث وجت کیوں کرتے ہو؟ ( کہ وہ میہودی طریقہ پر تھے یا نصرانی طریقہ پر) حالانکہ توریت وانجیل ان کے (زمانہ کے بہت) بعد میں نازل کی میکن (اوربیدونوں طریقے ان دونوں کتابوں کے نازل ہونے کے بعد ظاہر ہوئے۔ پہلے سے ان کا وجود ہی نہ تھا۔ پھر حضرت ابراہیم ان طريقول پركسے ہوسكتے ہيں؟) كيا (الي خلاف عقل بأت منه سے نكالتے ہواور) پر بھی نہيں سجھتے ہو؟ بال! تم ايسے ہوكه تم اليي بات ميں تو جحت كر ہى چكے تھے، جس سے تہميں كسى قدر تو وا تفيت تھى (اگرچەاس ميں ايك غلط بات جوڑ كرغلط نتيجه نكالتے تھے۔اس سے حضرت عيسى عليه السلام كے خارق عادت امور مراد ہيں، كه وہ واقعہ كے مطابق ہيں، البته اس ميں سي مقدمه غلط ملاليا كياكمايسے خوارق والا اله يا ابن الاله يعنى خدا كابيا موكا ليكن يه مقدمة واشتباه بيداكر في والاتها اس لئ اس کونا کافی واقفیت کہیں گے۔ جب اس میں تمہاری غلطی ظاہر ہوگئ) تو (پھر) ایسی بات میں کیوں جبت کرتے ہوجس ہے تہیں بالکل ہی واقفیت نہیں ( کیونکہ اس دعوی کے لئے تو تمہارے پاس اشتباہ کا بھی کوئی منشانہیں، کیونکہ ان کے اور ابراجيم عليه السلام كي شريعت كے فروعات ميں مطابقت بھى نہيں تھى) اور (ابراجيم عليه السلام كے طريقه كو) الله تعالى (خوب) جانتے ہیں اورتم نہیں جانتے (اس لئے توالیے بے سرویا دعوے کرتے ہو،جس سے ملم بھی عدم علم کی طرح سمجھا جاتا ہے۔تواب اللہ تعالی سے ان کے طریقہ کے بارے میں سنوکہ) ابراہیم (علیہ السلام) نہتو یہودی تھے اور نہ نفرانی تھے۔ بلکہ البتہ سید سے راستے والے ( یعنی ) صاحب اسلام تھے اور مشرکین میں سے ( بھی ) نہ تھے ( اس طرح یہود ونساری کوتوند ہی طریق کے اعتبار سے ان کے ساتھ کوئی مناسبت نہ ہوئی، ہاں!) بلاشبہ (حضرت) ابراہیم (علیہ السلام) كے ساتھ سب سے زیادہ خصوصیت رکھنے والے وہ لوگ تھے جنھوں نے (ان كے وقت میں) جنھوں نے ان كااتباع كيا تھا۔ادریہ نبی (محمد مِتَالِعُنِیَائِیمُ) اورایمان والے ہیں (جونبی مِتَالِعُیائِیمُ کی امت ہیں) اوراللہ تعالی ایمان والوں کے حامی ہیں (كەنبىسان كايمانكا توابدىس كے)

تفسیر: اگران یہود ونصاری کا حضرت ابراہیم علیہ السلام کے سلسلہ میں بید دوی بغیر تاویل کے تھا خواہ جہالت کی وجہ سے باعزاد کی وجہ سے بتب تو رد ظاہر ہے۔ اور ان کی غلطی بدیہی ہے اور اگر اس تاویل سے تھا کہ ان کا جوطر بقہ تھا وہی ہماری شریعت میں مقرر ہوا تو رد کی تقریر کا حاصل ہے ہے کہ فروع میں موافقت نہ ہونا تو ظاہر ہے اور اصول میں مطابقت مراد ہے تو یہودیت کے اصولوں کی حقیقت مخصوص فروع کے ساتھ موافقت ہے۔ اس طرح نفر انبیت کا بھی معاملہ ہماد ہو تھی موافقت ہے۔ اس طرح طور پر سامنے آنے والے معنی کے اعتبار سے غلط ہوا۔

اورا گرجدیداصطلاح مقرر کی جائے تو اول تو شرعی الفاظ کولغوی معنی پرمجمول کرنا غلط ہے۔ دوسرے باطل کا وہم پیدا کرنے کی وجہ سے روکا جار ہاہے اور جس کا وہم ہور ہاہے وہ غلط ہے۔اس بنیا دیپ نظمی نظریاتی ہوگی۔

رہایہاشکال کہای طرح اسلام بھی حضرت ابراہیم علیہ السلام کے بعد آیا ہے پھروہ صاحب اسلام کیے ہوئے؟ اس کا جواب سورہ بقرہ کی آیت ۱۳۳۳ کی تفسیل کے ساتھ گذرچکا ہے۔

اور یہال رسول اللہ میں کھل اور بہت سارے فروعات میں مطابقت ہے۔ چنانچہ یہ ملیہ السلام کے ساتھ است کی جوزیادہ خصوصیت حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ساتھ ابت کی آیت ہے اس کی وجہ تمام اصولوں میں کھل اور بہت سارے فروعات میں مطابقت ہے۔ چنانچہ یہ مضمون بھی سورہ بقرہ کی آیت مصوصیت احت ہونے میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔ اور اس سے سیجی سمجھ میں آجائے گا کہ ﴿ لَلّٰذِینَ السَّبِعُوٰہ ﴾ کی خصوصیت احت ہونے کے میں کوئی فرق نہیں پڑتا۔ اور اس سے سیجی سمجھ میں آجائے گا کہ ﴿ لَلّٰذِینَ السَّبِعُوٰہ ﴾ کی خصوصیت احت ہونے کے اعتبار سے اور جملہ ﴿ مَا كُانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴾ کی وضاحت بھی اعتبار سے اور جملہ ﴿ مَا كُانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ ﴾ کی وضاحت بھی اس جگہ گذر چکی ہے۔ وہال دیکھ لی جائے۔ اس طرح گویا یہ بعد کا مضمون جمت بازی وجھ کرے کا تمتہ ہے کہ یہودونصاری ابرا جبی طریقہ کی مطابقت کا دعوی نہیں کر سکتے۔ البت احت محمد بیاس کی مستحق ہے۔

وَدَّتْ ظَا إِنْ أَفْ مِنْ آهُ لِ الْكِتْبِ لَوْ يُضِلُّونَكُوْ ، وَمَا يُضِلُّونَ اللَّا ٱنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ ۞

ترجمہ: دل سے چاہتے ہیں بعضے لوگ اہل کتاب میں سے اس امر کو کہتم کو گمراہ کردیں۔اوروہ کسی کو گمراہ ہیں کر سکتے گرخودا پنے آپ کواوراس کی اطلاع نہیں رکھتے۔

ربط: مندرجہ بالا آیتوں میں اہل کتاب کی گمراہی کا بیان تھا کہ وہ اس درجہ گمراہ ہوگئے ہیں کہ ایسی حجتوں کے باوجود الزام اورا تمام کے حق کوقبول نہیں کرتے۔اب ان کے دوسروں کو گمراہ کرنے کا ذکر فرماتے ہیں یعنی خودتو گمراہ تھے ہی،اس سے بڑھ کریہ کہ اوروں کو بھی گمراہ کرنے کی فکر میں ہیں۔

## ابل كتاب كالمراه كرنا:

اہل کتاب میں سے بعض لوگ دل سے بیرچاہتے ہیں کتمہیں (دین حق سے) گمراہ کردیں۔اوروہ اپنے سواکسی کو گمراہ نہیں کر سکتے (وہ خودکو گمراہی کے وبال میں گرفتار کررہے ہیں)اوراس کی خبرنہیں رکھتے۔

تفسیر: اگر ﴿ یُضِلُون کُو ﴾ میں خطاب کی خمیر کے مخاطب خاص صحابہ ہیں تب تو یہ فرمان کہ کسی کو گمراہ نہیں کر سکتے
بالکل ظاہر ہے۔ کیونکہ یہاں بھی مرادیہی ہوگی کہتم میں سے کسی کو گمراہ نہیں کر سکتے، چنانچہ اللہ تعالی کے فضل سے ان خاص
حضرات میں سے وہ کسی کو گمراہ نہ کر سکے۔ اور اگر مراد مطلق اہل اسلام ہیں تو اس ارشاد کے یہ معنی ہوں گے کہ یہ معاملہ ان
کے اختیار وقدرت سے خارج ہے، اور یول کوئی خود ہی گمراہ ہوجائے تو اور بات ہے۔ ﴿ مَمَا یُضِلُونَ ﴾ مذکورہ معنی کے

منانی نہیں۔اور بیجوفر مایا کہاس کی خبرنہیں رکھتے ،اس کا مطلب بیہے کہاس بات پر توجہ نہیں دیتے ،ورنہان میں جوعلاء تھے وہ چونکہ اسلام کی حقانیت کاعلم رکھتے تھے، جیسا آ کے ﴿ فَشُهِ کُونَ ﴾ اور ﴿ نَعْلَمُونَ ﴾ سے ظاہر ہوتا ہے۔اس لئے گراہ کرنے کے وبال سے بھی باخبر تھے اور لفظ طا کفہ سے مراد جہلاء ہوں تو ﴿ صَا یَشْعُدُونَ ﴾ میں کوئی اشکال نہیں۔

يَا هُلَ الْكِتْ لِمَ تَكُفُرُونَ بِالْيِواللهِ وَآنَتُمُ تَشْهَدُونَ ﴿ يَا هُلُ الْكِتْ لِمَ تَلْبِسُونَ الْكَتْ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ ﴿ الْكِتْ لِمَ تَلْبِسُونَ ﴿ الْكَتَّ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ ﴿ الْكَتْ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ ﴿ الْكِتْ لِمَ تَلْبِسُونَ ﴾ الْكَتْ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُونَ ﴿ الْكِتْ لِمَ تَلْبِسُونَ ﴾ الْكَتْ بِاللَّهِ وَآنَتُمُ تَعْلَمُونَ ﴾

ترجمہ:اےاہل کتاب! کیوں کفرکرتے ہواللہ تعالیٰ کی آینوں کے ساتھ حالانکہ تم اقرار کرتے ہو۔اےاہل کتاب! کیوں مخلوط کرتے ہوواقعی کوغیر واقعی سے اور چھپاتے ہوواقعی بات کو حالانکہ تم جانتے ہو۔ ربط:اب ان کے گمراہ ہونے اور گمراہ کرنے پرانہیں ملامت فرماتے ہیں۔

الل كتاب كو كمراه مونے اور كمراه كرنے برملامت:

اے اہل کتاب! اللہ تعالیٰ کی (ان) آیتوں کے ساتھ کفر کیوں کرتے ہو؟ (جو کہ توریت اور انجیل میں نبوت محدیہ پر دلات کرتی ہیں۔ کیونکہ حضور مِیلائیا ہے گئے کے انکار کرناان آیات کو جھٹلانا ہے اور اللہ کی آیتوں کو جھٹلانا کفر ہے) حالانکہ تم (اپنی زبان سے) افر ارکرتے ہو (کہ وہ آیتیں حق ہیں، بیتوان کے گمراہ ہونے پر ملامت ہوئی۔ آگے ان کے گمراہ کرنے پر ملامت فرماتے ہیں کہ) اے اہل کتاب! حق (بعنی نبوت محدیہ) کو باطل (بعن تح یف شدہ عبارت یا فاسد تغیر) کے ساتھ خلط ملط کیوں کرتے ہو) اور (کیوں) حق کو جانے ہو جھتے چھیاتے ہو؟

تفسیر: دونوں جگہ جو ﴿ نَشْهَا وُنَ ﴾ اور ﴿ نَعْلَمُونَ ﴾ فرمایا ہے اس کی مجہ یہ بیں ہے کہ اقرار نہ کرنے اور علم نہ ہونے کی حالت میں کفروغیرہ جائز ہے۔ جو چیز ذاتی طور پر فتیج ہووہ تو کسی حال میں جائز ہو،ی نہیں سکتی۔ بلکہ وجہ یہ ہے کہ اقرار نہ کرنے اور ﴿ تَلْدِیسُونَ ﴾ اور ﴿ تَکُتُهُونَ ﴾ کی اور ﴿ تَکُتُهُونَ ﴾ کی حقیقت کا حاصل سورۃ البقرۃ آیت ۳۲ کی تفسیر میں بیان ہو چکا ہے۔

وَقَالَتَ طَآيِفَةٌ مِنَ آهُ لِل الْكِتْلِ الْمِنُوا بِالَّذِي الْمِنُوا بِالَّذِي الْمَنُوا وَجُهُ النَّهَارِ وَالْفُرُ وَالْخِرَةُ لَعَلَّهُمْ يَرْجِعُونَ ﴿ وَلَا نُوْمِنُواۤ اللَّهِ لِمِنَ تَبِعَ دِيْنَكُمُ وَلُل إِنَّ الْهُل عَهُ لَك اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ

ترجمه: اوربعضے لوگوں اہل كتاب ميں سے كہا كما يمان كے آؤاس پرجونازل كى كئى ہے مسلمانوں برشروع دن ميں

اورا نکار کربیٹھوآ خردن میں، عجب کیاوہ پھرجاویں۔اور کسی کے روبروا قرارمت کرنا گرایٹے خض کے روبروجو تہارے دین کاپیروہ و۔اے محمد سلائی آئے ہم اور کو بھی تاہدایت اللہ کی ہے، ایسی با تیں اس لئے کرتے ہو کہ کسی اور کو بھی ایسی چیز مل رہی ہے جیسی تم کو ملی تھی، یاوہ اور لوگ تم پرغالب آجاویں، تہمارے رب کے نزدیک، اے محمد! آپ کہد دیجے کہ بیشک نضل تو خدا کے قبضہ میں ہے۔وہ اس کو جسے چاہیں عطافر ماویں، اور اللہ تعالی بڑی وسعت والے، خوب جانے والے ہیں۔خاص کردیتے ہیں اپنی رحمت کے ساتھ جس کو چاہیں۔ اور اللہ تعالی بڑے فضل والے ہیں۔

ربط: اوپر بیان تھا کہ بعض اہل کتاب مسلمانوں کو گمراہ کرنے کی فکر میں رہتے ہیں، آ گے ان کی ایک تدبیر کو بیان فرماتے ہیں جوانھوں نے مؤمنوں کو گمراہ کرنے کے لئے تجویز کی تھی۔

#### نومسلموں کوشک میں مبتلا کرنے والے اہل کتاب کے مکر وفریب کا بیان:

اوراہل کتاب میں سے بعض لوگوں نے (آبھی مشورہ کے طوریر) کہا کہ (مسلمانوں کو گمراہ کرنے کی ایک تدبیر ہے کہ)مسلمانوں پر جو (کتاب رسول اللہ مِنالِيَ الله عِنالِيَ الله عِنالِيَ الله عِنالِيَ الله عَنالِهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ الله عَنالِيَ الله عَنالِهِ اللهِ عَنالِهِ الله عَنالِهِ اللهُ عَنالِهِ اللهُ عَنالِهِ اللهُ اللهُ عَنالِهِ اللهُ عَنالِهِ الللهُ عَنالِهِ اللهُ عَنالِهُ اللهُ عَنالِهِ اللهُ عَنالِهِ اللهُ عَنالِهِ الللهُ عَنالِهِ اللهُ عَنالِهِ اللهُ عَنالِهِ اللهُ عَنالِهِ اللهُ عَنالِهِ الللهُ عَنالِهُ عَنالِهِ اللهُ عَنالِهُ عَنالِهِ اللهُ عَنالِهُ عَنالِهُ عَنالِهِ اللهُ عَنالِهُ عَنال لے آؤ،اور (پھر) دن کے آخر میں (یعنی شام کو) اس کا انکار کر بیٹھو، کوئی بعین ہیں ( کہاس تدبیر سے مسلمانوں کو بھی قرآنِ کریم اوراسلام کے حق ہونے میں شک پیدا ہوجائے اور) وہ (اپنے دین سے) پھرجائیں (اور بیرخیال کریں کہ بیلوگ اہل علم ہیں اور انہیں کوئی تعصب بھی نہیں ہے کہ اسلام قبول کرلیا۔اس کے بعد بھی جب وہ پھر گئے تو یقینی بات ہے کہ انہیں علمی دائل سے اسلام کا غیر حق ہونا ثابت ہوگیا ہوگا۔اور لازمی بات ہے کہ انھوں نے اسلام میں کوئی خرابی دیکھی ہوگی۔ اس لئے تو پھر گئے۔اوراہل کتاب نے آپس میں یہ بھی کہا کہ سلمانوں کودکھانے کے لئے صرف ظاہری طور پرایمان لانا) اور (سیے دل سے ) کسی ایسے مخص کے سواجوتمہارے دین کا پیروہوا قرارمت کرنا (اپنے دین کی پیروی کرنے والے کے سامنے تواہیے قدیم دین کا اقرار خلوص کے ساتھ کرنا جاہئے۔ باقی غیر مذہب والوں یعنی مسلمان کے سامنے ویسے ہی مذكوره بالامصلحت كے تحت زبانی اسلام كا اقرار كرلينات تعالی ان كی اس تدبير كے گھٹياو بے ہودہ ہونے كا اظہار فرماتے ہیں کہ اے محمد! مَاللَّهِ اِیْنَا اِیْنَا کے کہدویجئے کہ (ان حالا کیوں سے پھی ہوتا، کیونکہ یقیناً ہدایت تو (جو بندوں کی ہوتی ہے، وہ)اللہ ہی کی (طرف سے ہوتی) ہے (اس طرح جب ہدایت اللہ کے قبضہ میں ہے تو وہ جس کو ہدایت برقائم رکھنا جا ہیں اس کوکوئی بھی سرکشی کی تدبیر سے نہیں ڈ گرگا سکتا۔ آگے ان کے اس مشورہ اور تدبیر کی علت بتاتے ہیں کہ اے اہل کتاب! تم) الیی باتیں اس لئے کرتے ہو کہ کسی اور کو بھی الیمی چیز مل رہی ہے۔جیسی تہمیں ملی تھی ( یعنی کتاب اور آسانی دین ) یا دوسر بےلوگ تمہار بے رب کے نزدیک (اس دین حق کی تعیین میں) تم پرغالب آجائیں۔ (علت کا حاصل میہ ہے کہ مہیں مسلمانوں پر بید صدہے کہ انہیں آسانی کتاب کیوں مل گئی۔ یا بیلوگ ہم پر فدہبی مناظرہ میں کیوں غالب آجاتے ہیں۔

اس حدى وجہ سے اسلام اور اہل اسلام كا درجہ كم كرنے كى كوشش كررہے ہو۔ آگے اس حسد كا رد ہے كہ اے محمد المیلائی اللہ اللہ تعلقہ تعلقہ اللہ تعلقہ اللہ تعلقہ اللہ تعلقہ اللہ تعلقہ اللہ تعلقہ اللہ تعلقہ تعلقہ اللہ تعلقہ تعلقہ اللہ تعلقہ اللہ تعلقہ اللہ تعلقہ تعل

وَمِنَ اَهْلِ الْكِتْلِ مَنُ اِنْ تَامَنْهُ بِقِنْطَارِ تُؤَدِّهِ اللَّكَ وَمِنْهُمْ مَّنَ اِنْ تَامَنْهُ بِكِ بِنَارِلَّا يُؤَدِّهِ اللَّهِ وَمِنْهُمْ مَّنَ اِنْ تَامَنْهُ بِكِ بِنَارِلَّا يُؤَدِّهِ اللَّهُ مَا دُمْتَ عَلَيْهِ فَا إِمَّا وَلِكَ بِالنَّهُمْ قَالُوا لَبُسَ عَلَيْنَا فِي الْرُصِّيِّنَ سَبِيلً وَاللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللللْلُولِ الللِّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللْمُعُلِمُ اللَّهُ اللْمُعُلِمُ اللْمُعَالِمُ اللْمُعُلِمُ اللْمُو

ترجمہ: اور اہل کتاب میں سے بعض شخص ایسا ہے کہ اگرتم اس کے پاس انبار کا انبار مال بھی امانت رکھ دوتو وہ اس کو تہارے پاس لار کھے، اور ان میں سے بعض وہ شخص ہے کہ اگرتم اس کے پاس ایک دینار بھی امانت رکھ دوتو وہ بھی تم کوا دا نہرے، اگر حب تک کہتم ہیں کہ ہم پرغیر اہل کتاب کے نہرے مگر جب تک کہتم ہیں کہ ہم پرغیر اہل کتاب کے بارے میں کسی طرح کا الزام نہیں اور وہ لوگ اللہ تعالی پرجھوٹ لگاتے ہیں۔ اور وہ بھی جانتے ہیں۔

ربط: اوپری آیتوں میں دین کے معاملوں میں اہل کتاب کی خیانت یعنی ان کا اللہ کی آیتوں کا کفر کرنا ، اور حق وباطل کا خلا ملط کرنا اور حق کو چھپانا اور مؤمنوں کو گمراہ کرنے کی تد ابیر کا ذکر تھا۔اب ان آیتوں میں ان کی مالوں میں خیانت کا ذکر ہے۔اور چونکہ ان میں سے بعض لوگ امانت دار تھے،اس لئے دونوں قسموں کا ذکر فرمایا۔

#### الل كتاب كابل امانت اورابل خيانت كاذكر:

اوراہل کتاب میں سے کوئی تو ایسا ہے کہ اگرتم اس کے پاس کوئی بڑا انبار بھی امانت رکھ دوتو وہ (واپس ما تکتے ہی)

ال کوتمہارے پاس لار کھے۔اورا نہی میں سے کوئی ایسا بھی ہے کہ اگرتم اس کے پاس ایک دینار بھی امانت رکھ دوتو وہ (بھی انہ کرے (بلکہ امانت رکھانے کا بھی اقر ارنہ کرے ) الابید کہ تم (امانت رکھ کر برابر) اس کے سر پر کھڑے دور او خیراس وقت تک نہ مکر ہے گئین جہاں الگ ہوئے بھرا داکرنے کا تو کہاں سوال پیدا ہوتا ہے، سرے سے امانت ہی سے مکر جائے بیا کہ اوانہ کرنا) اس سبب سے ہے کہ وہ لوگ کہتے ہیں کہ ہمارے اوپر غیر اہل کتاب کے (مال کی سے مکر جائے بیا انہ کی غیر اہل کتاب کے (مال کی بارے میں (اگر پچھے چوری چھے لے لیا جائے تو نہ ہی طور پر) کسی طرح کا الزام نہیں (یعنی غیر اہل کتاب قریش وغیرہ کا مال چرالینا چھپالینا سب جائز ہے۔اللہ تعالی ان کے اس دعوی کور دفر ماتے ہیں) اور وہ لوگ اللہ تعالی پر جانے وغیرہ کا مال چرالینا سب جائز ہے۔اللہ تعالی ان کے اس دعوی کور دفر ماتے ہیں) اور وہ لوگ اللہ تعالی پر جانے

بوجھتے جھوٹ گھڑتے ہیں ( کہاس نعل کوحلال سجھتے ہیں کہ دل میں وہ بھی جانتے ہیں کہاںللہ تعالیٰ نے اس کوحلال نہیں کیا چھن ان کا گھڑا ہوادعوی ہے )

تفسیر: یہاں جس بعض کی مدح دستائش کی گئی ہے اگر اس سے وہ لوگ مراد ہیں جو اہل کتاب میں سے ایمان لے آئے تھے، تب تو اس میں کو کی اشکال نہیں (جیسا کہ معالم النز ل میں ضحاک کی روایت سے حضرت ابن عباس سے قال کیا ہے کہ اس سے مراد عبداللہ بن سلام ہیں کہ کی شخص نے ان کے پاس بارہ سواوقیہ سونا امانت رکھا تھا۔ اور انھوں نے جوں کا تول اداکر دیا تھا، جبکہ دوسر ہے بعض سے مراد فخاص بن عاز ورا یہودی ہے کہ سی قریش نے ایک دینار امانت رکھا اور اس میں بھی خیانت کی۔

اوراگرخاص مؤمن مرادنہ ہوں بلکہ مطلقا الل کتاب میں امین اورخائن دونوں کا ہونا بیان کرنا مقصود ہوتو مد آ اللہ تعالیٰ کے نزدیک قبول کے اعتبار سے نہیں کیونکہ بغیرا بیمان کے کوئی بھی صالح عمل مقبول نہیں ہوتا۔ نہاں پر ثواب ملتا ہے جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے: ﴿ مَنْ کَانَ یُرینُدُ الْحَیْوةَ اللّٰهُ نُیْنَا وَ زِیْدُنَتُهَا نَوْوَقِ الْدَیْتُهَا کَوْ یُکِیْکُو اَلْدُیْنَا وَ اللّٰهِ اللّٰهُ نُیْنَا وَ اللّٰهُ النّازَدُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُواْ وَنُیها کُو یُکُونِ وَ اُولِیْکُ الّٰہِ الْنَائِدُ وَحَبِطَ مَا صَنعُواْ وَنُیها کُونَ وَ اُولِیْکَ الّٰہِ اِیْنَ کَیْسُ کَهُمْ فِی اللّٰ خِدَةِ اللّٰا النّائِدُ وَحَبِطَ مَا صَنعُواْ وَنُیها کُونِ اِیْکُونَ وَ اُولِیْکَ الّٰہِ اِیْنَ کَیْسُ کَهُمْ فِی اللّٰا خِدَةِ اللّٰا النّائِدُ وَحَبِطَ مَا صَنعُواْ وَنُیها وَ اِیْلِیْکَ الّٰہِ اللّٰہُ وَمُونِ کَا وَرِیْکُونَ وَ اُولِیْکَ الّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہُ وَمُونِ اللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَمِن اللّٰہُ وَمُونِ وَاللّٰهِ اللّٰہُ وَلَیْکُ اللّٰہُ وَمُونِ وَاللّٰمُ وَمُونِ وَمِولِ اللّٰہُ وَاللّٰہُ وَمِن اللّٰہُ وَاللّٰہُ وَاللّٰہُ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَاللّٰہُ وَمُونِ وَمِن وَمِ اللّٰہِ وَمُعَلّٰ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونَ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَاللّٰمُ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُؤْلِقُ وَمُونِ وَمُونِ وَمُؤْلِقُ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُونِ وَمُؤْلِقُ وَمُونِ وَلَا وَمُونِ وَاللّٰمُ وَالْمُونُ وَمُونِ وَاللّٰمُ وَلَالْمُونُ وَلَا وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَاللّٰمُ وَلِي وَاللّٰمُ وَلِي وَاللّٰمُ وَلِي وَلَالْمُونُ وَلِي وَلِمُ وَلِي وَلِمُ وَلِي وَلِمُ وَلِي وَلِي وَاللّٰمُ وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِمُ وَلِي وَلِي وَلِي وَلِي وَلِمُ وَلِي وَلِي وَلِي و

بَلَىٰ مَنْ اَوْفَىٰ بِعَهْدِمْ وَاتَّقَىٰ فَإِنَّ اللهَ يُجِبُّ الْمُتَّقِيْنَ ﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ يَشْتَرُوْنَ بِعَهْدِ اللهِ وَانَّقَىٰ فَإِنَّ اللهَ يُجِبُّ الْمُتَّقِيْنَ ﴿ إِنَّ اللَّهِ وَالْمَانِهِمْ اللهُ وَلا يَنْظُرُ البَهِمْ وَالْمَانِهِمْ اللهُ وَلا يَنْظُرُ البَهِمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَلا يُنَكِّمُ اللهُ وَلا يَنْظُرُ البَهِمْ يَوْمَ الْقِيْمَةِ وَلا يُزَكِّيْهِمُ " وَلَهُمْ عَذَابٌ الِيْمُ ۞

ترجمہ: الزام کیوں نہ ہوگا؟ جو محض اپنے عہد کو پورا کرے اور اللہ تعالیٰ سے ڈریتو بیشک اللہ تعالیٰ محبوب رکھتے ہیں متقیوں کو، یقیناً جولوگ معاوضہ حقیر لے لیتے ہیں بمقابلہ اس عہد کے جواللہ تعالیٰ سے کیا ہے اور اپنی قسموں کے ان لوگوں کو کچھ حصہ آخرت میں نہ ملے گا اور نہ خدا تعالیٰ ان سے کلام فر ما ئیں گے اور نہان کی طرف دیکھیں گے قیامت کے روز اور نہ ان کو یاک کریں گے اور ان کے لئے در دناک عذاب ہوگا۔

ربط: اوپر ﴿ وَيَقُولُونَ ﴾ میں ان کے دعوی کاردتھا۔ اب اس ردکی تاکیداورعہدکو پورا کرنے کی فضیلت اورعہد شکنی کی ذمت کی صراحت ہے۔

# اہل کتاب کے قول کار داور عہد کو پورا کرنے کی فضیلت اور غداری کی برائی:

(خیانت کرنے والے پر)الزام کیوں نہ ہوگا (ضرور ہوگا۔ کیونکہ اسے متعلق ہمارے بیدوقانون ہیں: ایک بیکہ) جو شخص اپنے عہد کو (خواہ وہ عہد، اللہ تعالیٰ سے ہوا ہو یا جوازی شرط کے ساتھ کسی مخلوق سے) پورا کرے اور اللہ تعالیٰ سے وُرے تو بیشک اللہ تعالیٰ (ایسے) متقیوں (یعنی وُرنے والوں) کو محبوب رکھتے ہیں (اور دوسرا قانون بیہ کہ) یقیناً جو لوگ اس عہد کے مقابلہ میں جو انھوں نے اللہ تعالیٰ سے کیا ہے (مثلاً انبیاء کیہ ماسلام پر ایمان لانا) اور اپنی قسموں کے مقابلہ میں مثلاً حقوق العباد اور معاملات کے سلسلہ میں قسم کھالین) حقیر معاوضہ (یعنی دنیوی نفع) لے لیتے ہیں۔ ان لوگوں کو آخرت میں (وہاں کی نعمت کا) کچھ حصہ نہ ملے گا۔ اور نہ اللہ تعالیٰ قیامت کے دن ان سے (لطف ومحبت کے ساتھ) کلام فرما کیں گے۔ اور نہ ان کی طرف (محبت کی نظر سے) دیکھیں گے اور نہ ان کو (گنا ہوں سے) پاک کریں گے۔ اور کان دردناک عذاب ( تبحویز) ہوگا۔

تفییر: احقر نے مخلوق کے ساتھ عہد کے سلسلہ میں 'جوازی شرط کے ساتھ' اس لئے کہا کہ اگروہ عہد نا جائز ہے تو اس کو پورا کرنا حرام ہے۔ اور اللہ کے عہد کی مثال میں ' انبیاء کیہ مالسلام پرایمان' کا اس لئے ذکر کیا کہ یہود ہمارے رسول اللہ طالع کے اللہ طالع کی رسالت کے منکر تھے۔ ویسے متحصیص بطور مثال ہے، ورنداللہ کے عہد میں سارے احکام آگئے۔ جس کی عومیت میں مال سے متعلق احکام بھی واضل ہیں اور ﴿ اَنْهَا نِهِمْ ﴾ میں اس کی زیادہ وضاحت ہوگئی اور ﴿ اُنْهَا لِیْهِمْ ﴾ کا اللہ میں علی کے اللہ تعالی ان کی تعریف نہ کریں گے۔ جسے مؤمنوں کی کریں گے۔

یہاں پیشبہ نہ کیا جائے کہ عہد پورا کرنے پر جومحبت کی بشارت ہے،اس میں ایمان بھی شرط نہیں، کیونکہ اللہ کے عہد کی عومیت میں ایمان بھی داخل ہے، جبکہ اتقی کی عمومیت سے اور زیادہ تا کید ہوگئی۔

اور میہ جو کہا گیا کہ نعمت کا پچھ حصہ نہ ملے گا۔ اگر میآیت کفار کے حق میں لی جائے تو میسب وعیدیں ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ہیں اور اگر فاجروں اور فاسقوں کے لئے بھی عام کہا جائے تو معنی میہ ہیں کہ پچھ دن تک وہ ان وعیدوں کے مستحق ہول گے، اس میں نہ ہمیشہ کی کی بات ہے نہ یقینی طور پر واقع ہونے کی ، کیونکہ اہل سنت کے نز دیک بغیر سز ا کے معافی بھی مجھے سر

وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِنِقًا يَلُوْنَ ٱلْسِنَتَهُمْ بِالْكِتْبِ لِتَخْسَبُوْهُ مِنَ ٱلْكِتْبِ وَمَا هُوَمِنَ الْكِتْبِ وَيَقُولُوْنَ هُوَ مِنَ الْكِتْبِ وَمَا هُوَمِنَ الْكِتْبِ وَيَقُولُوْنَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللهِ وَلَوْنَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ۞

ترجمہ: اور بے شک ان میں سے بعضے ایسے ہیں کہ بچ کرتے ہیں اپنی زبانوں کو کتاب میں تا کہتم لوگ اس کو کتاب کا جزو مجھو، حالانکہ وہ کتاب کا جزونہیں اور کہتے ہیں کہ بی خدا تعالیٰ کے پاس سے ہے، حالانکہ وہ خدا تعالیٰ کے پاس سے نہیں، اور اللہ تعالیٰ پر جھوٹ بولتے ہیں اور وہ جانتے ہیں۔

ربط:اوپرخیانت کی مذمت کابیان تھا۔ابان کی خیانت کی ایک عادت کہ اللہ کی کتاب میں ایک خاص طریقہ سے تحریف کرتے ہیں:بیان فرماتے ہیں۔

## الل كتاب كى ايك عادت كرايك خاص طريقة سيتحريف كرتے تھے:

اور بے شک ان میں ہے بعض (لوگ) ایسے ہیں کہ کتاب (پڑھنے) میں اپنی زبان کج کرتے ہیں (یعنی اس میں کوئی غلط لفظ یا تفییر ملادیتے ہیں اور غلط پڑھنا کج زبانی کہلاتا ہے) تا کہتم لوگ (جواس کوسنوتو) اس (ملائی ہوئی چیز) کو (ہجی) کتاب کا حصہ مجھو۔ حالانکہ وہ کتاب کا حصہ نہیں۔ اور وہ (صرف دھوکہ دینے کے لئے اس عملی طریقہ پر ہی اکتفا نہیں کرتے بلکہ زبان ہے بھی) کہتے ہیں کہ یہ (لفظ یا مطلب) اللہ تعالیٰ کے پاس سے ہے۔ یعنی یہ الفاظ یا قواعد نازل ہوئے ہیں۔

ان سے ثابت ہے) حالانکہ وہ (کسی بھی طرح) اللہ تعالیٰ کے پاس سے نہیں (اس سے ان کا جھوٹا ہونالازم آگیا۔ آگے تاکید کے لئے پھراس کی مزید تصریح ہے) اور اللہ تعالیٰ کے بارے میں جان بوجھ کرجھوٹ بولتے ہیں (اور اپنے جھوٹ بولنے کے بارے میں وہ خودا چھی طرح جانتے ہیں)

## تحریف لفظی اور معنوی:

یہ بھی جمکن ہے کہ ترفی افظی کرتے ہوں اور یہ بھی جمکن ہے کہ تغییر غلط بیان کرتے ہوں تر یف افظی میں تو دعوی ہوتا ہے کہ یہ افظہ ہی اللہ کی طرف سے نازل ہوا ہے، جبکہ غلط تغییر میں بیتو نہیں ہوتا الیکن یہ دعوی ہوتا ہے کہ یہ تغییر شریعت کے قواعد کا اللہ کی جانب سے ہونا ظاہر ہے۔ ایک صورت میں صورت کے لحاظ سے جز ہونے کا دعوی ہوگا ، اس معنی کرکے کہ یہ جز شریعت ہونے کا دعوی ہوگا ، اس معنی کرکے کہ یہ جز شریعت سے ثابت ہے ، اور ہرامر جوشریعت سے ثابت ہے وہ حقیقت میں کتاب سے ثابت ہے ، کیونکہ دوسر سے شرعی دلائل احکام کو ظاہر کرنے والے اس لئے احقر نے ترجمہ میں دونوں احتمالوں کی رعایت کو ظاہر کرنے والے ہوتے ہیں ، نہ کہ احکام کو ثابت کرنے والے اس لئے احقر نے ترجمہ میں دونوں احتمالوں کی رعایت

رکھی۔ ملحدوں نے اس امت میں بھی حدیث میں تحریف لفظی اور قرآن میں تحریف معنوی کی ہے، کیونکہ قرآنی الفاظ نصاً اللہ کی طرف سے محفوظ ہیں۔

مَاكَانَ لِبَشَرِ أَنْ تَيُوْلِتِيَهُ اللهُ الْكِنْبُ وَالْحُكُمْ وَالنَّبُوَّةَ ثُمَّ يَقُوْلَ لِلنَّاسِ كُوْنُواْ عِبَادًا لِيْ مِنْ دُوْلِ اللهِ وَلَكِنْ كُوْنُوا رَبِّنِ بِهِنَ مِمَا كُنْتُمُ تُعُلِّمُوْنَ الْكِنْبُ وَمِمَا كُنْتُمُ تَكُولُونَ ﴿ وَلَا يَامُرُكُمْ اللهِ اللهِ وَلَكِنْ كُونُوا رَبِّنِ بِهِنَ ارْبَا بًا وَالنَّيِبِ إِنَّ الْمُؤْلِمُ اللهُ وَلَا يَامُرُكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا يَامُرُكُمْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَالنَّيبِ إِنَّ ارْبَا بًا وَاللهِ اللهُ اللهُ

ترجمہ کسی بشرسے یہ بات نہیں ہوسکتی کہ اللہ تعالیٰ اس کو کتاب اور فہم اور نبوت عطافر ماویں پھروہ لوگوں سے کہنے لگے کہ میرے بندے بن جاؤ، خدا تعالیٰ کو چھوڑ کر الیکن کہے گا کہتم لوگ اللہ والے بن جاؤ، بوجہ اس کے کہتم کتاب سکھاتے ہو۔اور بوجہ اس کے کہتم پڑھتے ہو،اور نہ یہ بات بتلاوے گا کہتم فرشتوں کواور نبیوں کورب قرار دے لو، کیا وہ تم کو کفر کی بات بتلاوے گا بعد اس کے کہتم مسلمان ہو۔

ربط: اوپرکی آیتوں میں اہل کتاب کے افعال واقوال پراعتراض تھا۔ ان آیات میں اہل کتاب کے ایک لغواعتراض کو باطل کیا گیا ہے جو انھوں نے رسول اللہ مِیلِیْمَا اللہ مِیلِیْمَا جیسا کہ لباب النقول میں ابن اسحاق اور بیہی کی روایت سے معزت ابن عباس نے نقل کیا ہے کہ جب حضورا قدس مِیلِیْمَامِیْمَا کی خدمت میں یہوداور نجران کے نصاری جمع ہوئے اور آپ نے انہیں اسلام کی طرف بلایا تو ابورا فع قرظی یہودی نے کہا کہ کیا آپ بیچا ہے ہیں کہ ہم آپ کی عبادت کریں، جسے نصاری (حضرت) عیسی (علیہ السلام) کی عبادت کرتے ہیں۔ آپ نے فرمایا: معاذ اللہ! اس پربیآ بت نازل ہوئی۔ جسے نصاری (حضرت) عیسی (علیہ السلام) کی عبادت کرتے ہیں۔ آپ نے فرمایا: معاذ اللہ! اس پربیآ بت نازل ہوئی۔

انبياءيهم السلام اپني معبوديت كى بات بهي تهدسكة:

کی بشر سے بیہ بات نہیں ہوسکتی کہ اللہ تعالی (تو) اس کو کتاب اور (دین کی) فہم اور نبوت عطافر مائیں جن میں سے ہرایک کامقتضی کفر وشرک کی ممانعت ہے اور پھر وہ لوگوں سے (بول) کہنے لگے کہ اللہ تعالی (کی تو حید کو چھوٹر کر) میر بین میادت کر فی بیت بندے (بعنی عبادت کر فی بیت کی میں ہوسکتے) کیکن (وہ نبی بیتو) بندے (بعنی عبادت کر فی اللہ کی عبادت کر و) اس وجہ سے کہ تم (اور وں کو بھی اللہ کی) کتاب سکھاتے ہو، اور اس وجہ سے کہ تم (خور بھی اس کو) پڑھتے ہو (اور اس کتاب میں تو حید کی تعلیم ہے) اور نہ (وہ بشر جس کو نبوت عطاکی میں اور بیت کہ تم فر شتوں کو اور (یا دوسرے) نبیوں کو رب قرار دے لو کیا (بھلا) وہ تہمیں کفر کی بات بتائے گا۔ اس کے بعد کہ تم (اس عقید ہ خاص میں خواہ فی الواقع یا برعم خویش) مسلمان ہو؟

تفسیر: شایداعتر اض کرنے والے نے عناد کی وجہ ہے اطاعت اور عبادت میں فرق نہ کیا ہو، اس لئے اعتراض کر دیا ہو۔ جواب میں تصریح فر مادی کہ نبی سے غیراللّٰہ کی عبادت کا حکم شرعی طور پر محال ہے اور عبادت واطاعت کا فرق ظامرتھا۔ اور پیشبہ نہ کیا جائے کہ تو حید کے عقیدہ کا پابند ہونے کی علت کتاب کی تعلیم اوراس کے درس کوقر اردیا۔ حالا نکہ عوام میں پیم مفقود ہے جبکہ تو حید کا تھم موجود ہے۔ اس کا جواب بیہ کہ پیعلت محض تقاضہ کرنے والی ہے، شرطنہیں ہے۔ اس کے عوام میں دوسرا مفقفی لیعنی علم کا موجود ہونا کا فی ہے، اوراس کی تخصیص اس کے کمل ہونے کی وجہ سے اور موقع وکل کے تقاضہ کی وجہ سے ہے کہ کوام اکثر خواص کے مقلد ہوتے ہیں۔ اس قاضہ کی وجہ سے ہے کہ عوام اکثر خواص کے مقلد ہوتے ہیں۔ اس طرح خواص کے ایمان کا تقاضہ عام طور پرعوام کے لئے بھی تقاضہ ہوجا تا ہے اور انبیا و ملائکہ کے ذکر سے اس موقع کے مضمون کی تاکید ہوگئی کہ اس میں کسی کی تخصیص نہیں، بلکہ علت کے عموم یعنی نبوت کے منافی ہونے اور شرک کے تم کی وجہ مضمون کی تاکید ہوگئی کہ اس میں کسی کی تخصیص نہیں، بلکہ علت کے عموم یعنی نبوت کے منافی ہوئے اور شرک کے تم کی وجہ سے یہ ضمون کا تاکید ہوگیا کہ سب کا عقیدہ نبوت کی تعلیم کے خلاف ہے۔

اوراحقرنے''خاص اس عقیدہ'' کی جو تخصیص کی ہے،اس کی وجہ یہ ہے کہ جواب کے مخاطب یہود ہیں، نہ کہ مسلمان۔ اوراعتراض کے وقت وہ تو حید کے مدعی تھے۔اس خاص امر کولغت کے اعتبار سے اسلام کہددیا۔ پھروہ معترض خواہ واقعی طور پرتو حید کا پیروہ و یا محض زعم ہی زعم ہو۔ کیونکہ بعض یہود شرک کے عقید ہے بھی رکھتے تھے۔واللہ اعلم

وَإِذُ اَخَذَ اللهُ مِيْثَاقَ النَّبِتِى لَمَا اتَيْتُكُمُ مِن كِتْبِ وَحِلْمَةٍ ثُمُّ جَاءِكُو رَسُولُ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمُ مِن كِتْبِ وَحِلْمَةٍ ثُمُّ جَاءِكُو رَسُولُ مُصَدِّقٌ لِمَا مَعَكُمْ لَعُورُنَا وَاللهُ اللهُ عَلَى ذَلِكُمُ اصْرِى وَالنَّوَا الْوَرَانَا وَاللهُ اللهُ الله

ترجمہ: اور جبکہ اللہ تعالیٰ نے عہد لیا انبیاء سے کہ جو پچھ میں تم کو کتاب اور علم دوں پھر تمہار ہے پاس کوئی پنجمبر آوے جو مصداق ہواس کا جو تمہارے پاس ہے تو تم ضروراس رسول پراعتقاد بھی لا نا اوراس کی طرف داری بھی کرنا فرمایا کہ آیا تم نے اقرار کیا ، ارشاد فرمایا تو گواہ رہنا اور میں اس پرتمہارے ساتھ گواہوں میں سے ہول۔

ربط:اوپر﴿ وَدَّتَ طَلَ إِنفَ اللهِ عَلَى اللهِ كَالْ كَالْمِيلُ كَالْمَة كَرِفَ اورضررونقصان بِنها لَيْ عَلَى اللهِ كَاللهُ عَلَى اللهِ كَاللهُ عَلَى اللهِ كَاللهُ عَلَى اللهُ كَاللهُ عَلَى اللهُ كَاللهُ عَلَى اللهُ كَاللهُ عَلَى اللهُ كَاللهُ كَاللهُ عَلَى اللهُ كَاللهُ ك

پھیرنے والوں کی سوائے تو برکنے والوں کے ندمت اور عقوبت کا ذکر فرماتے ہیں۔ اور یہ بات یا در کھنی چا ہے کہ اسلام
کی حقیقت ہرز مانہ میں احکام الہی کی اطاعت ہے۔ جبیبا کہ پارہ آلم کے آخر میں واقع آیت ﴿ اَهْ کُنْ تُنْ شُهِ کُنَاءً ﴾
کی تقییر میں اس معنی کے اعتبار سے تمام حضرات انبیاء کیہم السلام کا ملت اسلام پر ہونا ٹابت کیا گیا ہے۔ اور ظاہر ہے کہ وہ اطاعت اب ہمارے رسول حضرت محمد میں المنظامی کی اطاعت میں مخصر ہوئی ہے کیونکہ آپ کا دوسری شریعتوں کو منسوخ کرنے والا نبی ہونا مجھ مستند اور مخصوں دلائل سے ٹابت ہے۔ اس لئے آپ کا انکار لازمی طور پر اطاعت الہی کے منافی ہے۔ اس لئے آپ کا انکار لازمی طور پر اطاعت الہی کے منافی ہے۔ اس لئے آب کا انکار الازمی طور پر اطاعت الہی کے منافی بھا ہراس مقام پر ہوسکتے تھے، دفع ہوگئے۔

# انبیاء کیم السلام سے دوسرے رسولوں کی تصدیق کاعہدلیا گیاہے:

(اوروہ وقت بھی قابل ذکرہے) جبکہ اللہ تعالی نے (حضرات) انبیاء (علیم السلام) سے عبدلیا کہ میں تم کو جو پچھ کتاب اور (شریعت کا) علم دوں (اور) پھر تمہارے پاس کوئی (اور) پنیمبر آئے جواس (علامت) کا مصداق (اور مطابق) ہو جو تمہارے پاس (موجود کتاب اور شریعت میں) ہے (لیمن شریعت کے نزد یک معتبر دلائل سے اس کی رسالت ثابت ہو) تو تم ضروراس رسول (کی رسالت) پر (دل سے) ایمان بھی لا نااور (ہاتھ پاؤں سے) اس کی طرف داری بھی کرنا (پھر یے عہد بیان کر کے ارشاد فر مایا کہ کیا تم نے اقر ارکیا؟ اوراس (مضمون پر میراع ہد (اور تھم) قبول کیا؟ وہ بول ہو لے ہم نے اقر ارکیا۔ارشاد فر مایا تو (اپنے اس اقر ارکے) گواہ (کے طور پر) رہنا (کہ اقر ارکر نے والے کے بر خلاف اللہ تعالی گواہی سے پھرنے کو برا سجھتا ہے کیونکہ کی غرض کی وجہ سے اقر ار دالے کا پھر جانا کوئی زیادہ بعیہ نہیں ہوتا۔اس طرح تم اس اقر ارسے مت پھرنا) اور میں (بھی) اس (مضمون) پر تمہارے ساتھ گواہوں میں سے ہوں (لیمنی واقعہ کی خراور علم رکھنے والا ہوں)

تفسیر: انبیاعلیهم السلام سے اس عہد کے لئے جانے کی تو قرآن مجید میں تصریح ہے۔ باتی ان کی امتوں سے بیع ہد یا تو اس وقت لیا گیا ہوگا یا ممکن ہے انبیاعلیهم السلام کے ذریعہ سے لیا گیا ہو۔ اور چونکہ اس کا ایسا واجب ہونا جو انبیاء اور امتوں سب پر بالعموم واجب ہو، بہت ظاہر ہے۔ اس لئے اس کا ذکر نہ کرنے سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ اور اس عہد کامحل یا تو پہلی بارعالم ارواح ہویا صرف دنیا میں وحی کے ذریعہ لیا گیا ہو۔

اس عبد کا حاصل ظاہر ہے کہ ہررسول جس کی رسالت دلائل سے ثابت ہو، کی تقید بی اور نفرت فرض ہے۔ آخر میں اس کے مصداق جناب رسول اللہ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّ

کا یمی حاصل ہے۔

اور کتاب و حکمت جودو چیزیں ارشاد فرما کیں تواس کی وجہ شاید بیہ ہوکہ بعض انبیا اصلاً صاحب کتاب نہیں ہوئے۔البتہ صاحب علم سب تضاورا گر''اصلاً'' کی قیدنہ لگا کیں تو یہ ضمون بھی عام ہوگا۔اور بیوسوسہ کہ عالم ارواح کا عہد تو یا دہیں، اس لئے دور ہوجا تا ہے کہ اگر کوئی معتبر محض عہد کرنے و بیان کردی قوا پنی یاد کی طرح ہی اس کا پورا کرنا واجب ہوتا ہے۔ اور یہاں دلائل قطعیہ نے بیان کردیا ہے۔

## فَمَنْ تَوَلَّ بَعْلَ ذَلِكَ فَأُولَيِّكَ هُمُ الفَّلِيقُونَ

ترجمہ سوجو خص رُوگردانی کرے گابعداس کے توالیے ہی لوگ بے کمی کرنے والے ہیں۔ ربط: اوپر عہد کابیان تھا، اب عہد شکنی پروعید ہے۔

عهد شکنی کی بروعید:

تو(امتوں میں سے) جو مخص اس کے بعد (اس عہد سے) روگر دانی کرے گا (جبکہ انبیاء تک سے عہد کیا گیا، توامتیں تو کس گنتی میں ہیں) توالیے ہی لوگ (پوری) نافر مانی کرنے والے (لیعنی کافر) ہیں۔

فائدہ: چونکہ روگر دانی کرنے والے امتوں کے لوگ تھے اور خطاب وغیرہ کا لفظ بھی نہیں ہے۔اس لئے آیت کوعام معنی میں لینے کی ضرورت نہیں۔

اَفَغَيْرُ دِيْنِ اللهِ يَبْغُونَ وَلَهُ اَسْلَمَ مَنْ فِي السَّلُوتِ وَ الْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرُهًا وَإِلَيْهِ يُرْجَعُونَ ۞

ترجمہ: کیا پھردینِ خداوندی کے سوا اور کسی طریقہ کو چاہتے ہیں۔ حالانکہ حق تعالیٰ کے سامنے سب سرا قکندہ ہیں، حقنے آسانوں میں اور زمین میں ہیں، خوشی سے اور باختیاری سے اور سب خدا کی طرف لوٹائے جاویں گے۔ ربط: اوپراسلام کے عہد کے پورا کرنے کے واجب ہونے اور اس کوتو ڑنے کی حرمت کا ذکر تھا۔ اب اس عہد شکنی پر زجرو تنہیہ ہے۔

اسلام كونه ماننے پر ڈانث:

کیا( دین اسلام ہے جس کا عہدلیا گیا ہے، روگردانی کرکے) پھر(اس) دین خداوندی کے سواکسی اور طریقہ کو چاہتے ہیں؟ حالانکہ حق تعالیٰ (کی پیشان ہے کہان) کے (علم کے) سامنے سب سرا فگندہ (سر جھکائے ہوئے تابعدار)

ہیں، جینے آسانوں میں (ہیں) اور (جینے) زمین میں ہیں (بعض راضی) خوثی (اور اختیار ہے) اور بعض بے اختیار ک ہے (اول قواس عظمت ہی کا تقاضا میتھا کہ کوئی ان کے عہد کی مخالفت نہ کرے، خاص طور ہے جبکہ آئندہ سزا کا بھی ڈر ہو۔ چنانچہ )سب خدا ہی کی طرف (قیامت کے روز) لوٹائے (بھی) جائیں گے (اور اس وقت مخالفوں کوسز اہوگی)

تفسیر: حق تعالی کے احکام وقتم کے ہیں: ایک بکو بنی یعنی جن پر آ فار کا مرتب ہوتا بندہ کے اختیار میں نہیں۔ جیسے جلانا، مارنا، اور بیار کرنا وغیرہ۔ دوسر یہ تشریعی لیمنی جن کے آثار بندہ کے اختیار میں ہیں جیسے نماز پڑھنے کو فرمانا کہ اس کا اثر نماز پڑھنے کا عمل ہے اور وہ بندہ کے اختیار میں ہے۔ اس طرح اس مقام کا حاصل میہوا کہ تی تعالی کے تکوینی احکام کے بھی فرماں بردار ہیں اور طوعاً کا بہی مطلب ہے۔ اس طرح تھم کی ایک قسم تو سبھی پر جاری ہے اور دوسری قسم کو بھی بہت سے لوگوں نے قبول کر رکھا ہے جس مطلب ہے۔ اس طرح تھم کی ایک قسم جو دوسری قسم کی خلاف ورزی کرتے ہیں تو کیا کوئی اور اس عظمت کا مالک ہے، حصام کی عظمت نمایاں ہے۔ اب بعض جو دوسری قسم کی خلاف ورزی کرتے ہیں تو کیا کوئی اور اس عظمت کی المل ہے۔ حسام کی عظمت نمایاں ہے۔ اب بعض جو دوسری قسم کی خلاف ورزی کرتے ہیں تو کیا کوئی اور اس عظمت کی الماک ہے، حس کی مطابقت کے لئے میخالفت کرتے ہیں؟

قُلُ امَنَا بِاللهِ وَمَّا أُنُولَ عَلَيْنَا وَمَّا أُنُولَ عَلَى الْبِرْهِبُمُ وَالْهُمْعِيْلُ وَإِسْلَحَ وَيَعْقُونَ وَالْالْسَبَاطِ
وَمِّا الْوَتِيَ مُوْسِكُ وَعِيْلِكُ وَالنَّبِيُّوْنَ مِنْ تَرْبِهِمْ لِللهُ نُفَرِّقُ بَيْنَ اَحَدٍ هِنْهُمْ لَوَنَحُنُ لَهُ
مُسْلِبُونَ ﴿ وَمَا اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مُعْلَى مَا لَنْهُ وَالنَّبِيُّوْنَ مِنْ تَرْبِهِمْ لِللَّهُ وَلَا لَمُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ لَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا لَهُ اللَّهُ لَهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الل

ترجمہ: آپ فرماد یجئے کہ ہم ایمان رکھتے ہیں اللہ پراوراس پرجو ہارے پاس بھیجا گیااوراس پرجوابراہیم واساعیل واساقی ویعقوب اوراولا دِیعقوب کی طرف بھیجا گیااوراس پربھی جوموی ویسی اوردوسر نیبیوں کو دیا گیاان کے پروردگار کی طرف سے اس کیفیت سے کہ ہم ان میں سے کسی ایک میں بھی تفریق نہیں کرتے اور ہم تواللہ ہی کے مطبع ہیں۔ ربط: او پراسلام کی حقیقت کا بیان تھا۔ اب حضور مِنالله ایک مقیقت کا حاصل ظاہر کردینے کا ارشاد ہے۔ اسلام کی حقیقت کا حاصل:

(اے محمد! میلانیکی آپ (دین اسلام کے حاصل کے اظہار کے لئے ) فرماد یجئے کہ ہم ایمان رکھتے ہیں اللہ پر اور اس (حکم ) پر جو ہمار ہے ہیں اللہ پر اسلام ) پر جو ہمار ہے ہیں ہیں ہیں ہیں ہیں اور اس (حکم ) پر جو ہمار ہیں جو نبی گذر ہے ہیں، ان ) کی طرف ہیں جا گیا اور اس (حکم اور معجزہ) پر بھی جو (حضرات) موک اور اولادِ یعقوب (ہیں جو نبی گذر ہے ہیں، ان ) کی طرف ہیں جا گیا اور اس (حکم اور معجزہ) پر بھی جو (حضرات) موک ویسی کی اسلام ) اور دوسر سے نبیوں کو دیا گیا، ان کے پر وردگار کی طرف سے (تو ہم ان سب پر ایمان رکھتے ہیں۔ اور ایمان بھی اس کی اس کیفیت سے کہ ہم ان (حضرات) ہیں سے کسی ایک ہیں بھی (ایمان لانے میں دوسر ہے ۔ ) تفریق نہیں کرتے (کہ کسی پر ایمان رکھیں اور ہم تو اللہ ہی کے مطبع (فرماں بردار) ہیں (انھوں نے بیدین نہیں کرتے (کہ کسی پر ایمان رکھیں اور ہم تو اللہ ہی کے مطبع (فرماں بردار) ہیں (انھوں نے بیدین

ہمیں بتایااورہم نے اختیار کرلیا)

فائدہ: بالکل ای مضمون کی آیت سورہ بقرہ آیت ۲ سااگذر چکی ہے جوملت ابراہیم کےخلاصہ کےعنوان سے شروع ہوئی ہے، اس کے ضروری متعلقات وہاں لکھ دیئے ہیں۔ملاحظہ کرلئے جائیں۔مقصودیہ ہے کہ اسلام کی اس حقیقت ہی سے اس کی خوبی ظاہر ہے، پھراس کوٹرک کرناسخت بددینی اور ناانصافی ہے۔

وَمَنْ يَنْتَغُ غَيْرَ الْإِسْلَامِ دِينًا فَكُنْ يُقْبَلَ مِنْهُ ، وَهُوَ فِي الْاخِرَةِ مِنَ الْخُسِرِيْنَ @

ترجمہ:اور جواسلام کے سواکسی دوسرے دین کوطلب کرے گا تووہ اس سے مقبول نہ ہوگا اور وہ آخرت میں تباہ کاروں میں سے ہوگا۔

> ربط: اب الله کے دین مینی اسلام کے سواکسی دوسر مطریقه کا الله کنز دیک مقبول نه مونا بتاتے ہیں۔ اسلام کے سواکسی دین کامقبول نه ہونا:

اور جو مخص اسلام کے سواکسی دوسرے دین کوطلب کرے گا تو وہ (دین)اس (شخص) سے (اللہ کے نز دیک) مقبول (ومنظور) نہ ہوگا۔اوروہ (شخص) آخرت میں تباہ ہونے والوں میں ہوگا (یعنی نجات نہ یائے گا)

كَيْفَ يَهْدِى اللهُ قَوْمًا كَفَرُوْا بَعْلَ إِيمَانِهِمْ وَشَهِلُوْا اَنَّ الرَّسُولَ حَقَّ وَ جَاءَ هُمُ الْبَيِّنْتُ وَاللهُ لَا يَهْدِى اللهِ قَوْمَ الظّلِمِينَ وَ الْوَلِيكَ جَزَا وَهُمُ اَنَّ عَلَيْهِمْ لَعْنَهُ اللهِ وَالْمَلَاكَةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِيْنَ فَ وَاللهُ لَا يَهْدِهُ اللهِ وَالْمَلَاكِةِ وَالنَّاسِ اَجْمَعِيْنَ فَ وَاللهُ لَا يَهُ وَالْمَلَاثِ وَالْمَلَامِينَ وَيُهَا اللهُ عَنْهُمُ الْعَنَابُ وَلَا هُمْ يُنْظُرُونَ فَ إِلَّا الَّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَاصُلَحُوا اللهُ عَفُورٌ رَحِيْهُمُ الْعَنَابُ وَلَا هُمْ يُنْظُرُونَ فَ إِلَّا الّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَاصُلَحُوا اللهُ عَفُورٌ رَحِيْهُمْ الْعَنَابُ وَلَا هُمْ يُنْظُرُونَ فَ إِلَّا الّذِينَ تَابُوا مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ وَاصُلَحُوا اللهُ عَفُورٌ رَحِيْهُمْ اللهُ عَفُورٌ رَحِيْهُمْ

ترجمہ:اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو کیسے ہدایت کریں گے جو کافر ہوگئے بعدا پنایان لانے کے اور بعدا پناس اقرار کے کہ رسول سے ہیں اور بعداس کے کہ ان کو واضح دلائل بہن چکے تھے۔اور اللہ تعالیٰ ایسے بے ڈھنگے لوگوں کو ہدایت نہیں کرتے۔ ایسے لوگوں کی سزایہ ہے کہ ان پر اللہ کی بھی لعنت ہوتی ہے اور فرشتوں کی بھی اور آدمیوں کی بھی سب کی۔وہ ہمیشہ ہمیشہ کواسی میں رہیں گے ان پر سے عذاب ہلکا بھی نہ ہونے پاوے گا اور نہ ان کو مہلت ہی دی جاوے گی، ہاں مگر جو لوگ تو بہ کرلیں اس کے بعداور اپنے کوسنواریں سو بیشک خدا تعالیٰ بخش دینے والے ہیں۔

اوگ تو بہ کرلیں اس کے بعداور اپنے کوسنواریں سو بیشک خدا تعالیٰ بخش دینے والے ہیں۔

اربط: اب اسلام سے منہ پھیرنے والوں میں سے ان لوگوں کا بیان ہے جو اسلام کو قبول کر کے پھر اس سے پھر گئے۔

ان دونوں کا بیان ہے۔

ان دونوں کا بیان ہے۔

# مرتدلوگول كااوردوباره ايمان لانے والول كابيان:

(پہلے ان مرتد لوگوں کا بیان ہے جو کفر پر قائم رہ کراس کو ہدایت سمجھتے رہے۔ چونکہ ان کاعقیدہ یا دعوی یہ تھا کہ اللہ تعالی نے ہمیں اب ہدایت عطافر مائی ہے، لہذاان کی ندمت میں اس کی نفی بھی فرماتے ہیں، کہ بھلا) اللہ تعالیٰ ایسے لوگوں کو کیسے ہدایت (عطا) کریں گے جو (ول سے) اپنے ایمان لانے کے بعداور (زبان سے) اپنے اس اقرار کے بعد کا فرہو گئے کہ رسول (سلام کی حقانیت کے دعوی میں) سیچ ہیں اور اس کے بعد کہان کو (اسلام کی حقانیت کے ) واضح دلاکل پہنچ چکے تھے۔اوراللہ تعالیٰ ایسے بے ڈھنگے لوگوں کو ہدایت (عطا) نہیں کیا کرتے (بیمطلب نہیں ہے کہ ایسے لوگوں کو بھی بھی اسلام کی توفیق نہیں ویتے ، بلکم قصودان کے اس مذکورہ بالا دعوی کی فی کرنا ہے کہ وہ کہتے تھے کہ ہم نے اسلام کوچھوڑ کرجوبیہ طریقه اختیار کیا ہے اس کی ہمیں اللہ نے ہدایت دی ہے نفی کا خلاصہ یہ ہوا کہ جھخص کفر کا بے ڈھنگار استہ اختیار کرے، وہ الله کی ہدایت پرنہیں۔اس لئے وہ پنہیں کہ سکتا کہ مجھےاللہ نے مدایت دی ہے۔ کیونکہ کفر مدایت کا راستہ نہیں ہے، بلکہ ایسے لوگ یقیناً گمراہ ہیں۔اور) ایسے لوگوں کی سزایہ ہے کہ ان پراللہ تعالیٰ کی بھی لعنت ہوتی ہے اور فرشتوں کی بھی اور (بہت سارے) انسانوں کی بھی (غرض) سب کی (اور پھر وہ لعنت بھی اس طرح رہے گی کہ) وہ ہمیشہ ہمیشہ کواس (لعنت) میں رہیں گے (اور چونکہ اس لعنت کا اثر جہنم ہے۔ پس حاصل میہوا کہ وہ ہمیشہ جہنم میں رہیں گے اور) ان پر سے عذاب ہلکا بھی نہ ہونے یائے گا۔اورنہ (داخل ہونے سے پہلے)ان کو (کسی میعادتک) مہلت ہی دی جائے گ (آ گےان کا بیان ہے جو پھرمسلمان ہو گئے،ان کواس حکم ہے مشٹی فرماتے ہیں۔ یعنی) ہاں مگر جولوگ اس ( کفر) کے بعدتوبهرلیس (یعنی مسلمان موجائیس) اوراین (دل) کو (بھی) سنواریں (یعنی منافقانه طور پرصرف زبان سے توبه کافی نہیں) توبیثک (ایسےلوگوں کے لئے)اللہ تعالیٰ بخش دینے والے،رحمت کرنے والے ہیں۔

فائدہ: ایسی ہی آیت ۱۲ اسورہ بقرہ میں گذری ہے۔ اس کی ضروریات کی تغییر وہاں دیکھ لی جائے۔ اور پھدی اور لا یھدی میں جوان کے زعم کے مطابق ہدایت کی فی فر مائی ہے۔ اس کی مثال ہمارے محاوروں میں ایسی ہے جیسے کسی بدمعاش کوکوئی حاکم اپنے ہاتھ سے خصوصیت عنایت فر مائی ہے اور اس کے جواب میں کہا جائے کہ ایسے بدمعاش کوہم خصوصیت کیوں دینے لگے۔ یعنی بیام خصوصیت ہے ہی نہیں۔ اور مطلب بیہ نہیں ہوتا کہ ایسا ہوتا کہ بعد بھی ہدایت ہوجاتی ہے۔

اتَالَيْنِينَ كَفَرُوا بَعْدَ إِيمَا مِنْمُ ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْرًا لَنْ تُقْبَلَ تَوْبَتُهُمْ وَاولِيكَ هُمُ الطَّهَا لَوُنَ ﴿

ترجمہ: بے شک جولوگ کا فر ہوئے اپنے ایمان لانے کے بعد، پھر بڑھتے رہے کفر میں، ان کی توبہ ہرگز مقبول نہ

ہوگی اورایسےلوگ کیے گمراہ ہیں۔

ربط: اوپرتوبہ کرنے والوں کوسزاسے متنٹی فرمایا تھا اور ظاہر ہے کہ اس خاص توبہ کی حقیقت اسلام قبول کرنا ہے۔ چونکہ اس بات کا احمال تھا کہ لفظ توبہ کوس کر اور اس کی حقیقت میں غور نہ کر کے کوئی مرتد کہنے لگے کہ میں بھی تو توبہ کیا کرتا ہوں بعنی ان امور سے جواس کی کفروالی ملت میں فتیج ہیں تو میں بھی نجات کا مستحق ہوں گا۔ اس لئے اس آیت میں بغیر اسلام کے محض گنا ہوں سے توبہ کا قبول نہ ہونا بیان فرماتے ہیں۔

بغيرايمان كيوبه كاقبول نههونا:

بے شک جولوگ اپنے ایمان لانے کے بعد کافر ہوئے، پھر کفر میں بڑھتے رہے (لیعنی کفر پر قائم رہے، لیعنی ایمان انہیں لائے ) ان کی توبہ (جووہ دوسرے گناہوں سے کرتے ہوں) ہرگز مقبول نہیں ہوگی (کیونکہ گناہوں سے توبہ ایک فروعی طاعت ہے۔ اور فروعی طاعتوں کے مقبول ہونے کی شرط ایمان ہے) اور ایسے لوگ (اس توبہ کے بعد بھی بدستور) کی گراہ ہیں۔

فائدہ:جوکا فراصلی ہوہشر بعت میں اس کا بھی یہی تھم ہے۔

ا تَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَمَا تُؤَا وَهُمُ كُفَّارٌ فَكَنَ يُغْبَلَ مِنْ اَحَدِهِمْ مِّلُ الْاَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِافْتَلْكَ إِنْ الْعَالَمُ مِنْ الْعَدِيثَ مَنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ اللَّ

ترجمہ: بے شک جولوگ کا فرہوئے اور وہ بھی مرگئے حالت کفرہی میں سوان میں سے کسی کا زمین بھر سونا بھی نہ لیا جاوے گا گرچہ وہ معاوضہ میں اس کو دینا بھی چاہے۔ان لوگوں کوسزائے در دناکہ ہوگی اور ان کے کوئی حامی بھی نہ ہونگے۔

رلط: اوپر کی آیت میں کفر میں بوھنا آیا ہے، جس کی تفسیر مرتے وقت تک کفر پر قائم رہنا لیعنی کفرہی پر موت کا آنا ہے۔اس آیت میں اس تفسیر کی تصریح ہے اور اوپر کی آیت ظاہری طور پر مرتد کے بارے میں تھی ۔حالانکہ جس تھم کا ذکر کیا گیا وہ عام ہے۔اس کے اس آیت میں اس کی بھی نفی ہے۔اس طرح اس آیت میں تین نئے امور سے متعلق فائدے بیان ہوئے ہیں۔

مرتے دم تک کا فررہے والے سے فدری قبول نہ ہونا:

بے شک جولوگ کا فرہوئے اور وہ حالت کفر ہی میں مربھی گئے تو ان میں سے سی سے زمین بھرسونا بھی نہ لیا جائے گا اگر چہوہ فند سیمیں اسے دینا بھی چاہے ( اور بغیر دیئے تو پوچھتا ہی کون ہے ) ان لوگوں کو در دنا ک سز اہو گی اوران لوگوں کا کوئی حامی (مددگار ) بھی نہ ہوگا۔ فائدہ: لفظ''اگرچ'' مبالغہ کے لئے ہوتا ہے اور یہاں مبالغہ کی وجہ بیہ کہ خود دینے کی درخواست کرنے میں ایک طرح کی معذرت وندامت کے معنی بھی ہوتے ہیں جس میں عام طور سے تبولیت کے زیادہ ہونے کا احتمال ہوتا ہے۔ اس عالت کے برعکس کہ مجرم کی درخواست کے بغیراس سے جرمانہ کے طور پر زبردتی لیا جائے۔ اس میں تو معذرت کی بھی کوئی دلیل نہیں اور اس میں نفع بھی دور کا اور بہت کم ہے۔ اس طرح حاصل یہ ہوا کہ جب اس کا فرکی براءت کے لئے مال خرچ کرنے کا قریبی طریقہ بھی نفع بخش اور مقبول قرار نہیں پایا تو اس کا بہت کم اور دور کا نفع تو بدرجہ اولی غیر نفع بخش اور غیر مقبول ہوگا۔ خوب سمجھلو۔

اور یہ جوفر مایا کہ زمین بھر سونا بھی نہ لیا جائے گا۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ اگر بالفرض اس کے پاس ہو، جیسا کہ دوسری آیت میں ہے ﴿ وَلَوْ اَنَ لِلَّانِ نِینَ ظَلَمُوْا مَا فِي الاَدْنِ ﴾ الخ (اور اگرظم کرنے والوں کے پاس دنیا بھر کی تمام چزیں ہوں اور وہ لوگ قیامت کے دن سخت عذاب سے چھوٹ جانے چزیں ہوں اور اوہ لوگ قیامت کے دن سخت عذاب سے چھوٹ جانے کے لئے فدیہ میں ان کو د سے لگیس (تو نہ لیا جائے گا) اور خدا کی طرف سے ان کو وہ معالمہ پیش آئے گا جس کا انہیں گمان بھی نہ تھا۔ سورۃ الزمر سے ) اور ایک آیت میں ہے: ﴿ مِنْ اللّٰهِ مِینَ کَفُرُوا لَوْ اَنَ لَهُمْ مَافِح الْحَرُونِ جَمِیْعًا ﴾ الخ (یقیناً جولوگ کا فریس، اگران کے پاس تمام دنیا بھر کی چیزیں ہوں اور ان چیز وں کے ساتھ اتی ہی چیزیں اور بھی ہوں تاکہ وہ ان کو دے کر قیامت کے دن عذاب سے چھوٹ جائیں، تب بھی وہ چیزیں ان سے ہرگر قبول نہ کی جائیں گی اور تاکہ وہ ان کو در دناک عذاب ہوگا۔ المائدۃ ۳۱) اور وہاں مال کا نہ ہونا تو معلوم ہی ہے۔

لَنْ تَنَالُوا الْبِرِّحَتَّىٰ تُنْفِقُوا مِمَّا تَحُبُّونَ مُ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ شَيْءِ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيمُ

ترجمہ: تم خیر کامل کو بھی نہ حاصل کر سکو گے یہاں تک کہاپنی پیاری چیز کوخرچ نہ کرو گے۔اور جو پچھ بھی خرچ کرو گے الله تعالیٰ اس کو بھی خوب جانتے ہیں۔

ربط: اوپر کفار کے لئے فدید کا فائدہ مندنہ ہونا بیان کیا گیا تھا۔ اب بتاتے ہیں کہ مؤمنوں کے لئے دنیا میں اللہ کی راہ میں خرچ کرنا یقیناً آخرت میں نفع بخش ہوسکتا ہے۔ اور اس میں یہ بھی اشارہ ہے کہا گر کفارا پنے اموال سے آخرت میں فائدہ اٹھانا جا ہیں تو مسلمان ہوکر یہاں دنیا میں فی سبیل اللہ یعنی اللہ کے راستہ میں خرچ کریں۔

خرج كرنے كى ترغيب اوراس كے آواب:

(اے مسلمانو!)تم خیر کامل (مکمل نیکی یا بھلائی اور سب سے بڑے تواب) کو بھی حاصل نہ کرسکو گے، جب تک اپنی (بہت) پیاری چیز کو (اللّٰہ کی راہ میں)خرچ نہ کرو گے۔اور (یوں) جو کچھ بھی خرچ کرو گے (چاہے غیر پیاری چیز ہی کیوں نہ ہو) اللّٰہ تعالیٰ اس کو بھی خوب جانتے ہیں (مطلق ثواب اس پر بھی دیدیں گے۔لیکن خیر کامل اور کامل ثواب حاصل

کرنے کاوہی طریقہہے)

فائدہ: آیت سے معلوم ہوا کہ تو اب تو ہر طرح کا خرچ کرنے سے ہوتا ہے جواللہ کی راہ میں کیا جائے ، مگر زیادہ تو اب محبوب چیز کے خرچ کرنے سے ہے۔

ترجمہ:سب کھانے کی چیزیں نزولِ توراۃ کے بل باستثناءاس کے جس کو یعقوب نے اپنے نفس پرحرام کرلیا تھا، بنی اسرائیل پرحلال تھیں۔فرماد بیجئے کہ پھرتوراۃ لاؤ پھراس کو پڑھوا گرتم سپے ہو۔سوجو مخص اس کے بعداللہ تعالی پرجھوٹ بات کی تہمت لگائے سوایسے لوگ بڑے بے انصاف ہیں۔

ربط: اوپری آیتوں میں اہل کتاب سے جت دلائل اور بحث ومباحثہ کا سلسلہ چلا آر ہاہے، کہیں یہود سے کہیں نصاری سے کہیں دونوں سے ۔ایک معاملہ کا اب بیان ہوتا ہے۔جس کا قصدروح المعانی میں کلبی سے واحدی کی روایت سے نقل کیا گیا ہے کہ جب حضور مطابع کے معاملہ کا اب بیان ہوتا ہے۔ جس کا قصدروح المعانی میں کلبی سے واحدی کی روایت سے نقل کیا گیا ہے کہ جب حضور مطابع کے معابلہ سے اس کا دودھ پیتے ہیں، ابرا جسی پر ہونا بیان فر مایا تو یہود نے اعتراض کے طور پر کہا کہ آپ اوزٹ کا گوشت کھاتے ہیں اور اس کا دودھ پیتے ہیں، حالانکہ حضرت ابرا ہیم علیہ السلام پر بید دونوں چیزیں حرام تھیں۔ جناب رسول اللہ میانی تھی ہوا ہور حضرت ابرا ہیم علیہ السلام پر بیدود نے کہا کہ جننی چیزیں ہم حرام سمجھتے ہیں بیسب حضرت نوح اور حضرت ابرا ہیم علیہ السلام کے زمانہ سے حرام چلی آر ہی ہیں، یہاں تک کہ ہم تک ان کے حرام ہونے کا تھم پہنی اللہ نے یہود کی غلط بیانی فلام کرنے کے لئے بیآ یت نازل فرمائی۔

ابراہیم اوران کی اولاد پر اونٹ کے گوشت کے حرام ہونے کے یہود کے دعوی کی تکذیب:

( کھانے کی جن چیزوں کے بارے میں گفتگو ہے، یہ) کھانے کی تمام چیزیں (حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ذمانہ سے ہرگز حرام نہیں چلی آرہی ہیں، بلکہ یہ چیزیں توریت کے نازل ہونے سے پہلے سوائے اس کے (یعنی اونٹ کے گوشت کے) جے (حضرت) یعقوب (علیہ السلام) نے (ایک خاص وجہ سے) اپنے نفس پر حرام کرلیا تھا (اور پھروہ ان کی اولاد ہیں بھی حرام رہیں، باتی سب چیزیں خود) بنی اسرائیل (تک) پر (بھی) حلال تھیں (تو ابراہیم علیہ السلام کے کی اولاد ہیں بھی حرام ہونے کا دعوی کب صحیح ہوسکتا ہے اور توریت کے نازل ہونے سے پہلے اس لئے فرمایا کہ توریت کے نازل ہونے کے بعد ان ذکورہ حلال چیزوں میں سے بھی بہت سی چیزیں حرام ہوگئی تھیں۔ جس کی پچھ تفصیل سورہ کے نازل ہونے کے بعد ان ذکورہ حلال چیزوں میں سے بھی بہت سی چیزیں حرام ہوگئی تھیں۔ جس کی پچھ تفصیل سورہ

فا کدہ: وہ خاص وجہ یہ ہوئی تھی کہ حضرت یعقوب علیہ السلام کوع ت النہاء (ا) کامرض ہوگیا تھا، تب آپ نے نذر مانی کھی کہ اگر اللہ تعالی بجھے اس سے شفا دیدیں تو بجھے جو کھانا سب سے زیادہ محبوب ہو، اس کوچھوڑ دوں گا۔ چنا نچے انہیں شفا ہوگی اور آپ کو اونٹ کا گوشت سب سے زیادہ محبوب تھا، اس لئے آپ نے اس کوترک فرمادیا (حاکم وغیرہ نے سند صححے سے حضرت ابن عباس رضی اللہ عنہما سے روایت کیا ہے۔ جیسا کہ روح المعانی میں ہے اور ترفذی سورہ رعد میں مرفوعاً مروی ہے) پھر بہی تحریم جو نذر کی وجہ سے ہوئی تھی بنی اسرائیل میں بھی وی سے باقی رہی۔ اور معلوم ہوتا ہے کہ غالبا ان کی شریعت میں نذر سے تحریم بھی ہوجاتی ہوگی جس طرح ہماری شریعت میں مباح چزنذر کی وجہ سے واجب ہوجاتی ہے۔ گرگیا کی چیز کو حرام کرنے کی نذر جو حقیقت میں بیمین ہے ہماری شریعت میں جائز نہیں، بلکہ اس قسم کوتو ڈر نااور پھر قسم تو ڈر نے کا کفارہ واجب ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ یَکَائِنُهُا النَّبِیُ لِحَدُ تُحَدِّمُ مِنَا اَحَدُلُ اللهُ لُک ﴾ (اے نبی! کفارہ واجب ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ یَکَائِنُهُا النَّبِیُ لِحَدُ تُحَدِّمُ مِنَا اَحَدُلُ اللهُ لُک ﴾ (اے نبی! آپ ایک چیز کو حرام کیوں کرتے ہیں جے اللہ نے اللہ نے اللہ کے اللہ کیا ہے؟ سورۃ التحریم آیت اللہ کے کیوں کرتے ہیں جے اللہ نے اللہ نے اللہ کیا ہے؟ سورۃ التحریم آیت ایا تھیں جیر میں اس طرح بیان کیا گیا ہے۔

قُلْ صَدَى اللهُ سَفَا تَبِعُوا مِلَّةَ إِبْرَهِ يُمَ حَنِينَا مُومَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴿

ترجمہ: آپ کہدد یجے کہ اللہ تعالیٰ نے کہد میاسوتم ملت ابراہیم کا اتباع کروجس میں ذرا کجی نہیں۔اوروہ مشرک نہتھ۔ رلط:اوپر یہودکا دعویٰ جھوٹا ٹابت ہوگیا اور قرآن اس کے مناقض (خلاف) ہے تو اس کی سچائی عقل کے طور پر ٹابت (ا) برن ق النّسا: چڈوں سے مختوں تک پہنچنے والا در داا ہوگئے۔اس آیت میں ای سچائی کی صراحت ہے اور اس پرایک فرع بیان کی گئے ہے۔

قرآن کی سچائی کے ظاہر ہونے پراسلام کی دعوت:

آپ کہہ دیجئے کہ اللہ تعالیٰ نے سی کہہ دیا تو (اب) تم (کوجائے کہ قرآن کی ھتیت کے ثابت ہونے کے بعد) ملت ابراہیم (یعنی اسلام) کا اتباع (اختیار) کرو۔جس میں ذرابھی بجی (ٹیڑھاپن) نہیں ،اوروہ (ابراہیم علیہ السلام) مشرک نہیں تھے۔

حوالہ: سورہ بقرہ (آخربارہ التر)میں ایس آیت آ چی ہے۔اس کی تفسیروہاں لکھدی ہے۔

إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وَضِعَ لِلنَّاسِ لَلَذِى بِبَكَّةَ مُلِرَكًا وَهُدَّ عَ لِلْعَلَمِينَ ﴿ فِيهِ النَّاسِ لَلْفَ بَيِنْكُ مَا النَّاسِ جِرُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ مَقَامُ النَّاسِ جِرُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ مَقَامُ النَّاسِ جِرُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ مَقَامُ النَّاسِ جِرُ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ مَنَ اللَّهُ عَنِي الْعَلَمِينَ وَ سَبِيلًا وَمَنْ كَفَرَفَانَ اللهَ عَنِيُّ عَنِ الْعَلَمِينَ وَ

ترجمہ: بقینا وہ مکان جوسب سے پہلے لوگوں کے واسطے مقررکیا گیا، وہ مکان ہے جو کہ مکہ میں ہے جس کی حالت یہ ہے کہ وہ برکت والا ہے اور جہاں بھر کے لوگوں کا رہنما ہے۔ اس میں کھلی نشانیاں ہیں منجملہ ان کے ایک مقام ابراہیم ہے اور جو شخص اس میں واخل ہوجاوے وہ امن والا ہوجا تا ہے، اور اللہ کے واسطے لوگوں کے ذمہ اس مکان کا حج کرنا ہے لین اس میں واخل ہوجاوے وہ امن والا ہوجا تا ہے، اور اللہ کا میکر ہوتو اللہ تعالی تمام جہان والوں سے غنی ہیں۔ اس محض کے جو کہ طاقت رکھے وہاں تک کی تبدیل کی۔ اور جو شخص میکر ہوتو اللہ تعالی تمام جہان والوں سے غنی ہیں۔ ربط: او پر سے جبتوں کا سلسلہ چلا آر ہا ہے، اس سلسلہ کی ایک کڑی بیتھی کہ یہود نے بیت المقدس کو خانہ کعبہ سے افضل بتا تھا۔ مسلمان خانہ کعبہ کو افضل کہتے تھے، اللہ تعالی نے بحث میں مسلمانوں کا حق پر ہونا بیان فر مایا۔ روح المعانی میں ابن جرتے سے ان کی بلاغات میں اور کبیر میں یہود کے اس دعوی کی غرض بیکھی ہے کہویل المنذ روغیرہ کی روایت میں ابن جرتے سے ان کی بلاغات میں اور کبیر میں یہود کے اس دعوی کی غرض بیکھی ہے کہویل قبلہ پراعتراض کرنا مقصود تھا کہ افضل قبلہ کوچھوڑ کرغیر افضل کو اختیار کیا۔

# دوسرى عبادت گامول بربیت الله كی افضلیت:

یقیناً جومکان (عبادت گاہوں میں) سب سے پہلے لوگوں (کی عبادت گاہ بننے کے واسطے (اللّہ کی جانب سے) مقرر کیا گیا وہ مکان ہے جو کہ (شہر) مکہ میں ہے (یعنی خانہ کعبہ) جس کی حالت یہ ہے کہ وہ برکت والا ہے (یعنی اس میں دینی نفع یعنی نواب ہے) اور (عبادت خاص یعنی نماز کارخ بتانے میں) دنیا بھر کے لوگوں کا رہنما ہے (مطلب یہ کہ وہاں جج ہوتا ہے اور مثلاً حدیث کی تصریح کی روسے وہاں نماز کا ثواب بہت زیادہ ہوتا ہے۔ دینی برکت تو یہ وئی اور جو وہاں نہیں ہیں انہیں اس میان کے ذریعے نماز کارخ معلوم ہوتا ہے، یہ رہنمائی ہوئی۔ غرض) اس میں (پھے تشریعی اور پھے

تموین) کھلی نشانیاں (اس کی افعنلیت کی موجود) ہیں۔ (چنانچ تفریعی نشانیوں میں اس کے مبارک اور مذکورہ تغییر کے مطابق ہدایت ہونے کا توبیان ہو چکا۔ اور پچھکا بیان مقام ابراہیم کے بعد ہے۔ یعنی اس میں داخل ہونے والے کا امن کا مستحق ہوجانا۔ اور اپنی شرا لکا کے ساتھ اس کے جج کا فرض ہونا، جو کہ پہلے بیان کا گئی جج کی مطلق مشروعیت پرزیادہ ہے۔ ان چارتشریعی نشانیوں کا ذکر قرماتے ہیں کہ ) ان (نشانیوں) میں ان چارتشریعی نشانیوں کا ذکر قو اس جگہ ہے۔ اب در میان میں تکوینی نشانیوں کا ذکر قرماتے ہیں کہ ) ان (نشانیوں) میں ہے۔ ایک مقام ابراہیم (نشانی) ہے اور (ایک تشریعی نشانی ہے کہ ) جو شخص اس (کے متعلقہ حدود) میں داخل ہوجائے وہ (شری طور پر) امن والا ہوجا تا ہے اور (ایک تشریعی نشانی ہے کہ ) اللہ کے (خوش کرنے کے ) واسطے لوگوں کے ذمہ وہ وہاں تک اس مکان کا حج کرنا (فرض) ہے (گرسب کے ذمہ نہیں، بلکہ خاص خاص کے ) یعنی اس شخص کے ذمہ جو وہاں تک (بہنچنے) کی سیمیل (راہ) کی طاقت واستطاعت رکھے اور جو شخص احکام خداوندی کا مشر ہوتو (اللہ تعالیٰ کا اس سے کیا نقصان ہے، کیونکہ ) اللہ تعالیٰ ماری دنیا والوں سے بے نیاز ہیں (کسی کے مانے پران کا کوئی کام اٹکا ہوانہیں ہے، بلکہ خوراس انکار کرنے والوں کائی نقصان ہے)

تفیر: اس کے تمام عبادت گاہوں سے پہلے مقرر ہونے سے یہ جی معلوم ہوگیا کہ بیت المقدس سے بھی پہلے بنا ہے۔ چنانچے حجین کی حدیث میں اس کی تصرح بھی ہے۔ اور لیلنّایس اور لّلْعٰلَیدین کا عموم اس طرح ہے کہ سابقہ شریعتوں میں بھی یہ بابرکت اور زیارت کے لئے مقصود رہا ہے۔ اور مقام ابرا جیم ایک پھر ہے جس پر کھڑے ہوکر حفرت ابرا جیم علیہ السلام نے کعبہ کی تغیر کی تھی اور اس پھر میں آپ کے قدموں کے نشان بن گئے ہیں (روح المعانی میں سعید بن جبیر کی روایت) اس طرح اس کا عجیب نشان ہونا تو ظاہر ہے، لیکن اس نشان کا کعبہ کی طرف منسوب ہونا ال وجہ سے ہدا ہوئی۔ اور اب وہ پھر خانہ کعبہ سے ذرا فاصلہ پرایک محفوظ ال وجہ سے ہدا ہوئی۔ اور اب وہ پھر خانہ کعبہ سے ذرا فاصلہ پرایک محفوظ عگر میں رکھا ہے۔ اور ان فہ کورہ آ بیوں میں اس مقام ابرا جیم کا نشان ہونا تو معلوم وظاہر ہے۔ باتی احکام تشریعی کا نشان فضیلت ہونا ان کے غیر محسوس ہونے کے باوجود اس لئے ہے کہ وہ احکام صحیح دلیلوں سے ثابت ہیں۔

اس طرح استدلال کا حاصل بیہ ہوا کہ دیکھویہ شرق احکام خانہ کعبہ سے متعلق ہیں، جن کا متعلّق ہونا دلائل سے ثابت ہوگئ۔ ہوادالسے احکام بیت المقدس سے متعلق شریعت میں بیان نہیں کئے گئے۔ اس طرح اس کی افضلیت ثابت ہوگئ۔ اورامن سے متعلق تفییر سور ہ بقرہ کی آیت کے تحت گذر چکی ہے۔ اور ببیل کی تفییر حدیث میں زادورا حلہ یعنی سامان سفر اور سواری سے فرمائی ہے جسے حاکم وغیرہ نے روایت کیا ہے اور بدن کی صحت اور نظر کی سلامتی اور عقل و اسلام و آزادی یعنی غلام نہ ہونا و غیرہ دوسر سے دلائل سے ثابت ہیں۔

اورجانتا جائے کہ باوجود یکہ مقام ابراہیم کے سوایہاں باتی آیات ونشانیاں تشریعی ہیں، کیکن ان کا دلوں پراٹر تکویی طور پر بھی ایسا تھا کہ جاہلیت کے زمانہ میں بھی ان کے آثار ظاہر ہوتے تھے۔مثلاً دور دراز سے حج کو آنا۔طواف کرنا، عد حرم میں امن قائم رکھنا، جیسا کہ تاریخ کی کتابوں میں منقول ہے اور بعض امور کا قرآن میں بھی بعض مقامات میں فرکور ہے، جیسا کہ اللہ تعالی نے فرمایا: ﴿ وَقَالُوْا اَنْ نَتَبِعِ الْهُ کُلٰی مَعَكَ نُتُخَطَفْ ﴾ (اور بیاوگ کہتے ہیں کہ اگر ہم آپ کے ساتھ ہوکراس (دین کی) ہدایت پر چلئے گئیں تو فی الفورا پے مقام سے مارکرنکال دیے جائیں، القصص ۵۵) اور ﴿ لِاِیْلُو فَیْ نَیْلُو فَیْ نَیْلُو فَیْ نَیْلُو فَیْ نَیْلُو فَیْ نَیْلُو فَیْلُوں کُی باوری سورت) اور ﴿ وَ صَدَرَبَ اللهُ مَثَلًا قَدْرِیَةً کَانَتُ الْمِنَةً مُصُطَمَعِتَ ﴾ (اور اللہ تعالی ایک بستی ( مکہ ) کی عجیب حالت بیان فرماتے ہیں کہ اس کے باشند سے براسے امن واطمینان کے ساتھ دہتے ۔ انظم النے اللہ تعالی ایک بستی ( مکہ ) کی عجیب حالت بیان فرماتے ہیں کہ اس کے باشند سے براسے امن واطمینان کے ساتھ دہتے ۔ انظم النے اللہ تعالی ایک بستی ( مکہ ) کی عجیب حالت بیان فرماتے ہیں کہ اس کے باشند سے براسے امن واطمینان کے ساتھ دہتے ۔ انظم النے اللہ تعالی ایک بستی ( مکہ ) کی عجیب حالت بیان فرماتے ہیں کہ اس کے باشند سے براسے امن واطمینان کے ساتھ دہتے ۔ انظم النے اللہ تعالی ایک بین کی استی کی باشند کے استان کی باشند کے استان کی باشند کے استان کی باشند کے باشند کے براسے کیا کہ کانٹ کی باشند کے استان کی باشند کے براسے کیا کہ کانٹ کی باشند کے استان کی بین کہ کہ کی بین کہ کرا کہ کی باشند کے براسے کی باشند کے براسے کیا کہ کو کی باشند کے براسے کی باشند کی باشند کے براسے کی باشند کے براسے کیا کہ کو کی باش کی باشند کے براسے کی باشند کے براسے کی باشند کے براسے کی باشند کے براسے کی باشند کی باشند کی باشند کے باشند کے باشند کی باشند کے باشند کے باشند کے باشند کے باشند کے باشند کی باشند کی باشند کی باشند کے بیان کی باشند کی باشند کے باشند کے باشند کی باشند کی باشند کی باشند کے باشند کی باشند کے باشند کی باشند کی باشند کی باشند کی باشند کی باشند کی باشند کے باشند کی بائی کے باشند کی باشند کی باشند کے باشند کی باشند کر

قُلْ يَالَهُ لَ الْكِتْ لِمَ تَكْفُرُونَ بِالنِ اللهِ ﴿ وَاللهُ شَهِيْدً عَلَى مَا تَعْمَلُونَ ﴿ قُلُ لَيَ اللهِ وَ اللهُ شَهِيْدًا عَلَى مَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَاللهُ مَنَ اللهِ مَنَ اللهِ مَنَ اللهِ مَنَ اللهِ مَنَ اللهِ عَمَا عَوَجًا وَ اَنْتُمُ شُهَدَا إِلا اللهِ مَنَ اللهِ مَنَ اللهِ عَنَا فِي عَمَا وَمَا اللهِ عَنَا اللهِ مَنَ اللهِ مَنَ اللهِ عَنَا فِي عَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَمَا اللهِ عَنَا فِي عَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ وَمَا اللهِ عَمَا اللهِ عَمَا تَعْمَلُونَ ﴾

ترجمہ: آپ فرماد بیجئے کہ اے اہل کتاب! تم کیوں انکار کرتے ہواللہ تعالیٰ کے احکام کا حالانکہ اللہ تعالیٰ تمہارے سب کا موں کی اطلاع رکھتے ہیں۔ آپ فرماد بیجئے اے اہل کتاب! کیوں ہٹاتے ہواللہ تعالیٰ کی راہ سے ایسے خص کوجو ایمان لاچکا اس طور پر کہ بجی ڈھونڈھتے ہواس راہ کے لئے حالانکہ تم خود بھی اطلاع رکھتے ہو۔ اور اللہ تعالیٰ تمہارے کا موں سے بے خبرہیں۔

ربط : اوپر سے اہل کتاب کے اقوال اور خیالات ونظریات کا رد ہوتا چلا آرہا ہے، اب ان کے ایک فعل پر دو طامت ہے جس کا قصہ مختر طور پر بیہ ہوا تھا کہ ایک بہودی شاس بن قیس مسلمانوں سے بہت زیادہ کینہ اور بغض رکھتا تھا۔ اس نے ایک مجلس میں انصار کے دوقعیلوں لیعنی اوں اور خزرج کو ایک جگہ جمع اور آپس میں متحدد بکھا تو اس کو حسد کے سب خت نا گوار ہوا، چنا نچوان کے درمیان تفریق اور النے کی فکر میں لگ گیا، آخر بیہ بجو بز کیا کہ ایک مخص کو وہاں بھیج دیا کہ ان وونوں قبیلوں میں اسلام سے پہلے جو ایک طویل مدت سے لڑائی چلی آرہی تھی، اس سے متعلق دونوں فریق کے جو فخر بیا شعار سے وہاں میں کرما گرمی ہونے لگی۔ میں اسلام سے پہلے جو ایک طویل مدت سے لڑائی چلی آرہی تھی، اس سے متعلق دونوں فریق کے جو فخر بیا شعار سے وہاں تھے وہاں کے بہر کرما گرمی ہونے لگی۔ کہاں تک کہ لڑائی کا موقع اور وقت مقرر ہوگیا۔ حضور میں انگیا آئی کی معلوم ہوا تو آپ ان کے پاس تشریف لائے اور فرمایا کہ بیہ کہاں تک کہ لڑائی کا موقع اور وقت مقرر ہوگیا۔ حضور میں انگیا کے باوجود اور آپس میں ایک دوسر سے متعنق ہونے اور الفت و محبت رکھنے کے بعد بیوا ہیات حرکت ہے، کیا کفر کی سابقہ حالت کی طرف لوشا چا جتر ہو؟ آپ کے سمجھانے اور الفت و محبت رکھنے کے بعد بیوا ہیات حرکت ہے، کیا کفر کی سابقہ حالت کی طرف لوشا چا جتر ہو؟ آپ کے سمجھانے سے سب متنبہ ہوئے اور سمجھا کہ بیشطانی حرکت تھی ، تب ایک دوسر سے سے گئے لگ کر بہت روئے اور تو ہی کے اس موقع کی بریہ تا ہوئے۔ اس موقع کی بریہ تا ہوئے کیا ہوئی بریا تھیں نازل ہوئیں (روح المعانی بروایت این اسحاق اور ایک جماعت نے زید بن اسلم سے روایت کیا ہے) میشمون

کی آیتوں تک چلا گیا ہے، جس میں پہلے ملامت ہے ان اہل کتاب پر جنھوں نے یہ کارروائی کی تھی اور یہ ملامت بڑی بلاغت کے ساتھ کی گئی کہ اس فعل پر ملامت سے پہلے ان کو کفر پر بھی ملامت کی۔ جس کا حاصل یہ ہوا کہ چاھئے تو یہ تھا کہ یہ لوگ خود بھی مسلمان ہوجاتے ،اس کے برعکس دوسروں کو گمراہ کرنے کی فکر میں لگ رہے ہیں۔ پھر مسلمانوں کو خطاب اور فہمائش ہے۔

# كفراور كمراه كرنے برابل كتاب كوملامت:

(اے محمد اِسَالْتُهَیّم اُسْ اِسْ اَلْ کتاب ہے) فرماد یجئے کہ اے اہل کتاب اِتم (اسلام کی حقانیت کی جمت ظاہر ہوجانے کے بعد) اللہ کے احکام کا کیوں انکار کرتے ہو؟ (اس میں اصول وفروع سب آگئے) حالا نکہ اللہ تعالیٰ تہمارے مارے کاموں کی خبرر کھتے ہیں (حمہیں اس ہے بھی ڈرنییں لگتا اورا ہے محمد اِسِّالْتِیْم ان سے یہ بھی) فرماد یجئے کہ اے اہل کتاب! ایسے خص کو جو (اس دین کے تق ہونے پر) ایمان لاچکا، اللہ کی راہ (لیمی اس کے دین تق) سے کیوں ہٹانے کی کوشش کی جو؟ اس طرح کہ اس راہ کے (اندر پیدا کرنے کی) لئے بجی (کی باتیں) ڈھونڈتے ہو، جیسا کہ ذرکورہ بالا تصدیش کوشش کی تھی کہ اس کا رروائی سے ان کے دین میں نا اتفاقی پیدا کرنے کی کوشش کی وجہ سے گناہ بھی ہے اور قوت تصدیش کوشش کی تھی ہو این معاملات میں خلل پڑجائے گا اوران بھیر وں میں پڑ کران کو دین حق سے دور ی ہوجائے گا وران بھیر وں میں پڑ کران کو دین حق سے دور ی ہوجائے گی اوران بھیر وں میں پڑ کران کو دین حق سے دور کی موجوئے گی اوالانگر تم خو دبھی اس حرکت کے تیجے ہونے کا علم رکھتے ہواور اللہ تعالیٰ تمہارے کا موں سے بے خبر نہیں ہیں رمقررہ وقت پراس کی سزادیں گے)

يَّا يَهُمَّا الْآنِيْنَ الْمَنُوْآ اِنْ تَطِيْعُوْا فَرِيْقًا مِّنَ الَّذِيْنَ أُوْتُوا الْكِتْبُ يَرُدُوْكُمْ بَعْدَ إِيْمَا الْكُوْ كَفِرِيْنَ ﴿ وَكَيْفَ تَكُفُرُوْنَ وَ اَنْتُمْ تَتُلَى عَلَيْكُمْ اللهِ وَفِيْكُمْ رَسُولُهُ ، وَمَنْ يَعْتَصِمُ بِاللهِ فَقَدُ هُدِى إِلْى صِدْرًا طِ مُنْسَنَقِيْعٍ ﴿

- لئه ع

ترجمہ:اے ایمان والو!اگرتم کہنا مانو گے کسی فرقہ کا ان لوگوں میں سے جن کو کتاب دی گئی ہے تو وہ لوگتم کو تمہارے ایمان لائے پیچیے کا فر بنادیں گے۔اورتم کفر کیسے کر سکتے ہو، حالا تکہ تم کواللہ تعالیٰ کے احکام پڑھ کرسنائے جاتے ہیں اورتم میں اللہ کے رسول موجود ہیں ،اور جو محض اللہ تعالیٰ کو مضبوط پکڑتا ہے تو ضرور راہ راست کی ہدایت کیا جاتا ہے۔ ربط: اب مذكوره واقعه متعلق مسلمانوں كوفهمائش ہے۔

### مسلمانون كوسمجهانا:

اے ایمان والو! اگرتم ان لوگوں میں سے کسی فرقد کا کہنا ما نو گے جن کو کتاب دی گئی ہے ( یعنی اہل کتاب میں ہے ) تو
وہ لوگ تبہارے ایمان لانے کے بعد تبہیں (عقیدہ کے لحاظ سے یا کم از کم عمل کے لحاظ سے ) کا فربنادیں گے، اور ( بھلا )
تم کفر کیسے اختیار کر سکتے ہو؟ یعنی تبہارے لئے کبروا ہو سکتا ہے ) حالا نکہ ( کفری ممانعت کرنے والے تمام اسباب بحت بیں، کیونکہ ) تمہیں اللہ تعالیٰ کے احکام ( قرآن میں ) پڑھ کرسنائے جاتے ہیں اور (پھر ) تم میں اللہ کے رسول ( میلانی ہے ایک موجود ہیں ( اور دونوں ایمان پر قائم رہنے کے قوی ذریعے ہیں، اس لئے تبہیں چاہیے کہ ان دونوں ذریعوں کی تعلیم و تلقین کے مطابق ایمان پر اور ایمان کی باتوں پر قائم رہو ) اور (یا در کھوکہ ) جو شخص اللہ تعالیٰ کو مضبوطی سے پیڑتا ہے ( یعنی ایمان پر دونا ہے، کیونکہ اللہ تعالیٰ کو مضبوطی سے پیڑنا یہی ہے کہ اس کی ذات وصفات کی تصدیق کرے، اس کے احکام مانے، کسی دوسرے خالف کی موافقت نہ کرے ) تو ( ایسے شخص کو ) ضرور را و راست کی ہدایت کی جاتی ہوا ہے کہ اس کی ذات وصفات کی جاتے کی جاتے کی حال حوفلا حی بھانے اور داور است کی ہدایت کی جاتی ہو لیا حقل مانے میں ایسے شخص کے لئے صلاح وفلاح کی اصل ہے۔ چنا نچیاس میں ایسے شخص کے لئے صلاح وفلاح کی بشارت اور وعدہ ہے)

تفسیر: ترجمہ کے دوران کفر کے عموم کے لئے جو ''عقیدہ یا عمل کے لحاظ سے'' کہا گیا،اس کا حاصل ہے ہے کہ کفر کے ایک معنی تو معروف ومشہور ہیں اور وہ کفر اعتقادی ہے اور ایک معنی ہے ہیں کہ عقیدہ کے لحاظ سے تو مؤمن ہو گرکام کا فروں جیسے کرے،اس کو بھی مجاز آ کفر کہدد ہے ہیں، کفر عملی سے یہی مراد ہے، قرآن وحد بیٹ میں اس کا بھی استعال بہت آیا ہے۔ چنانچہ آیت کا مطلب ہے کہ اہل کتاب کی اطاعت سے کفر کا ڈر ہے کہ اگر اطاعت عقائد میں کی جائے تو کفر اعتقادی ہوگا اور اگر اطاعت اعمال ومعاصی میں کی جائے جیسے ان کی اشتعال انگیزی کی وجہ سے آپس میں لڑنے کے لئے تیار ہوگئے تو بھل کا فروں جیسا ہوگا۔
تیار ہوگئے تو بھل کا فروں جیسا ہوگا۔

اوراگریہ آیت خاص صحابہ سے خطاب ہو، جبیبا کہ قصہ سے معلوم ہوتا ہے تب تو ﴿ فِیْکُمْ رَسُول اِنْ ﴾ میں کوئی تکلف نہیں ، اوراگریہ آ میں محبیبا کہ ضمون کاعموم تقاضہ کر رہا ہے تو آپ کی نبوت کے آثار وشوا ہد کا قیامت تک موجود رہنا خود آپ ، کی کنوت کے تشریف فرما ہونے کے درجہ میں ہے ، کیونکہ آپ کے ظاہری طور پر دونق افروز ہونے کے زمانہ میں بھی آپ کا ہادی ہونا ای وصف کے اعتبار سے تھا، پس اصل مؤثر یہ وصف ہی قراریا یا۔

﴿ يَاكِيْهَا الَّذِيْنَ امَنُواا تَقُوا اللهَ حَتَى تُقْتِهُ وَلا تَهُوْتُنَ إِلَّا وَانْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴿ وَاغْتَمِمُوا بِحَبْلِ اللهِ جَمِيْعًا وَلا تَفْرَقُوا الله حَتَى تُقْتِهِ وَلا تَهُوْتُنَ إِلَّا وَانْتُمْ مُسْلِمُونَ ﴿ وَاغْتَمِمُوا بِحَبْلِ اللهِ عَلَيْكُمُ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَالْفَ بَيْنَ قُلُوْبِكُمْ اللهِ جَمِيْعًا وَلا تَفْرَقُوا م وَاذْكُرُوا نِعْمَتَ اللهِ عَلَيْكُمُ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَالْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ اللهِ عَلَيْكُمُ إِذْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَالْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ

فَأَصْبَعْتُمْ بِنِعْمَتِهَ لِخُوَانًا، وَكُنْتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنْقَانَ كُمْ مِنْهَا وَكُنْتُمْ عَلَىٰ شَفَا حُفْرَةٍ مِّنَ النَّارِ فَأَنْقَانَ كُمْ مِنْهَا وَكُنْلِكَ يُبَيِّنُ اللهُ لَكُمْ النِيهِ لَعَلَّكُمْ تَهْنَانُ وْنَ ﴿ ﴾

ترجمہ:اے ایمان والو! اللہ تعالی ہے ڈراکر وجو ڈرنے کاحق ہے اور بجر اسلام کے اور کسی حالت پر جان مت دیا۔
ادر مضبوط پکڑے رہواللہ تعالی کے سلسلہ کواس طور پر کہ باہم سب متفق بھی رہوا ور باہم نا اتفاقی مت کر واور تم پر جواللہ تعالی کا انعام ہے اس کو یا دکر و جب کہتم وشمن تھے، پس اللہ تعالی نے تہ ہارے قلوب میں الفت ڈال دی سوتم خدا تعالی کے انعام ہے آپس میں بھائی بھائی ہو گئے اور تم لوگ دوزخ کے گڑھے کے کنارہ پر تھے سواس سے خدا تعالی نے تمہاری جان بچائی۔ اس طرح اللہ تعالیٰ تم لوگوں کو اپنے احکام بیان کر کے بتلاتے رہتے ہیں تاکہ تم لوگ راہ پر دہو۔
ربط: او پر مسلمانوں کو فہمائش تھی، اب اس کا تتمہ بیان کیا جاتا ہے۔

مْدُوره بِالنَّفْيَهِم كَاتْتُمْهِ:

اے ایمان والو! الله تعالی سے (ایسے) ڈراکرو (جیسے) اس سے ڈرنے کاحق ہے (کامل ڈرنے کا مطلب بیہے کہ جس طرح کفراورشرک سے بیچ ہواس طرح تمام معاصی ہے بھی بیا کرو،اور بغیر شرعی وجہ کے لڑنا معصیت ہے تواس ہے بھی بچنا فرض ہے) اور سوائے اسلام ( کامل ) کے (جس کا حاصل وہی ہے جو کامل طور پر ڈرنے کا حاصل تھا) اور کسی حالت پر جان مت دینا (بعنی مرتے دم تک اس کامل تقوی اور کامل اسلام پر قائم رہنا) اور اللہ تعالیٰ کے سلسلہ کومضبوطی سے بکڑے رہو( لیعنی اللہ کے دین کوجس میں اصول اور فروع سب آگئے ) اس طرح کہ سب آپس میں متحد بھی رہواور آپس میں نا اتفاقی مت کرو (جس کی اس دین میں ممانعت بھی ہے)اورتم پر جواللہ تعالیٰ کا انعام (ہوا)ہےاس کو یا دکرو جبکہتم (آپس میں) وشمن تھے (یعنی اسلام سے پہلے، چنانچہ اوس وخزرج میں ایک طویل مدت سے جنگ چلی آتی تھی اور عام طور پراکٹر اہل عرب کی یہی حالت تھی) چنانچہ اللہ تعالیٰ نے (اب) تمہارے دلوں میں (ایک دوسرے کی) الفت (محبت) ڈال دی توتم اللہ تعالیٰ کے (اس) انعام (دلوں میں الفت پیدا کرنے) سے (اب) آپس میں بھائی بھائی (کی طرح) بن گئے اور (ایک انعام جو کہ مذکورہ بالا انعام کی بھی اصل ہے، فرمایا کہ )تم لوگ (بالکل) جہنم کے گڈھے کے كناره (بى) ير ( كور ) من العنى كافر مونے كى وجہ سے دوزخ سے اسے قریب تھے كددوزخ ميں جانے كے لئے بس دم نکلنے کی دریقی ) تو اس ( گڑھے ) سے اللہ تعالی نے تہاری جان بچائی ( یعنی اسلام نصیب کیا جس سے جہنم میں داخلہ کی علت زائل ہوگئی، توتم ان (انعاموں کی قدر کرو، اورآپس کے جدال وقال سے جو کہ معصیت ہے، ان انعامات کو ضائع مت كرو، كيونكه اس جدال وقبال سے الفت ومحبت كا انعام توبالكل بى زائل ہوجائے گا، اور اسلام كے انعام ميں خلل پیدا ہوجائے گااوراس میں نقص آ جائے گا، یہ بھی ایک طرح سے ضائع ہونا ہے، اور جس طرح اللہ تعالیٰ نے بیے کم واضح طور

پربیان فرمایا ہے) ای طرح اللہ تعالیٰ تم لوگوں کو اپنے دوسرے احکام (بھی) بیان کرکے بتاتے رہتے ہیں، تا کہ تم لوگ سید ھے راستہ پر (قائم) رہو۔

تفسیر: ڈرنے کے حق کا بیمطلب نہیں کہ جیسی حق تعالی کی عظمت کاحق ہے، کیونکہ بیتو کسی سے نہیں ہوسکتا، بلکہ مطلب بیہ کہ جتنا تہارے ذمہ حق مقرراور واجب ہے جس کی تفسیر ترجمہ کے دوران لکھ دی گئی ہے، اس کے مقابلہ میں ایک تقوی ادنی درجہ کا ہے بعنی کفروشرک سے نے جانا۔ اگر چہ معصیت میں مبتلارہے،۔اس طرح آیت کا مطلب بیہ کہادنی درجہ کے تقوی پراکتفامت کرو، بلکہ اعلی اور کامل درجہ کا تقوی اختیار کرو، جس میں معاصی سے بھی بچنا آگیا۔

﴿ وَلْتَكُنُ مِّنْكُمُ أُمَّةً يَّلْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَامُرُونَ بِالْمَعْرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَلِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَلَتَكُنُ مِّنَا الْمُنْكَرِ وَأُولَلِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَلَيْكَ مُنَا الْمُنْكَرِ وَأُولَلِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَلَيْكَ الْمُنْكَرِ وَأُولَلِكَ مَا الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَلَيْكَ الْمُنْكَرِ وَأُولَلِكَ مُنْ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَلَيْكَ الْمُعْرَوْنِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَلِكَ مَنْ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَلَيْكُونَ مِنْ الْمُفْلِحُونَ فَ الْمُعْرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُغْرِقُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُفْلِكُونَ وَالْمِنْكُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُغْرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُغْرَوْنِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُغُونَ وَلَيْكُونَ وَيَعْمُونَ وَلَا لَهُ عُلِي الْمُعْرَفِي وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُغُرُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُغُرِدُ وَلِيلِّكَ الْمُعْرَوْنِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُغُرِّدُ وَلَيْكُولُولِكُولِ اللَّهُ الْمُعْرَوْنِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُغُرِّدُ وَلَهِ اللَّهُ الْمُعْرَوْنِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُعْرَافِقِ لَمُ الْمُعْرَافِقِ وَلَيْكُونَ عَنِ الْمُعْرَوْنِ وَلَهُ لَا عُولَ الْمُعْرَافِقُ لَلْمُعُولُونَ وَلَيْكُولُولُولُ اللَّهُ فَلَالَاقُولُ مِنْ اللَّهُ لَا لَهُ عَلَالْمُ لَا لَا لَهُ عَلَامُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ فَا عَلَالْمُ لَالْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ فَالْمُعُلِمُ وَالْمُولِ عَلْمُ اللَّهُ الْمُعْلِمُ فَا لَالْمُعْلِمُ الْمُعْلِمُ فَلِي عَلَيْكُولُ مِنْ الْمُعْلِمُ عُلِي الْمُعْلِمُ فَلَالْمُ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَالْمُ اللَّهِ عَلَيْكُولُ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَالِمُ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولِ عَلَيْكُولُ عَلَيْكُونُ عَلَيْكُمُ الْمُعْلِمُ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَيْكُولُ عَلَالِمُ لَالْمُعْلِمُ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَالْمُ عَلِي الْمُعْلِمُ عَلَى الْمُعْلِمُ لَالْمُ عَلَالْمُ عَلَالْمُ لَلْمُ الْمُعْلِمُ عَلَى الْمُعْلِمُ عَلَالْمُ لَالْمُ لَلْمُ الْمُعْلِمُ عَلَالِمُ لَالْمُ لَالْمُعِلِمُ لَالْمُعِلِمُ لَلْمُ الْمُعْلِمُ لَلِي الْمُعْلِمُ لَلْمُ لَلْمُ لَالْمُعُلِي لَالْمُعْلِمُ لِلْمُ لْمُعِلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَلْمُ لَا عَلَيْكُولُ لِلْمُ لِلْمُ لِلِلْمُ لَلْمُ لَالْمُعِلِي لَلْمُلْمُ لَالْمُلْعُلُولُ لِلْمُ لَلِ

ترجمہ: اورتم میں ایک جماعت الی ہونا ضروری ہے کہ خیر کی طرف بلایا کریں اور نیک کا موں کے کرنے کو کہا کریں اور برے کا موں سے روکا کریں۔اورا یسے لوگ پورے کا میاب ہوں گے۔

ربط: اوپر کی آیتوں میں مسلمانوں کو ہدایت پر قائم رہنے کا تھم تھا، اب تھم ہے کہ دوسروں کو بھی ہدایت کے لئے کوشش کر وجیسا کہ اس سے کفار کواول خود گراہ ہونے پر ملامت تھی پھر دوسروں کو گمراہ کرنے کی برائی تھی۔

لوگول كى مدايت كاحكم:

اورتم میں ایک جماعت الیم ہونی ضروری ہے کہ جو ( دوسر بے لوگوں کو بھی ) بھلائی کی طرف بلایا کرے اور نیک کام کرنے کوکہا کرے اور برے کا موں سے روکا کرے اورا پسے لوگ ( آخرت میں ثواب سے ) پورے کا میاب ہوں گے۔

امر بالمعروف اور نهى عن المنكر كے مسائل كى تفصيل:

ال مسئله كي تفصيل بيه المكدة

اوا - جوفض امر بالمعروف ونہی عن المنکر لیعنی بھلائی کا تھم دینے اور برائی سے روکنے پر قادر ہولیعنی قرائن سے غالب گمان رکھتا ہے کہا گرمیں امرونہی لیعنی تھم دینے اور روکنے کا کام کروں گا تو مجھے کوئی بردانقصان نہیں پہو نچے گا،اس کے لئے واجب امور میں امرونہی کرنا واجب ہے اور مستحب امور میں مستحب مثلاً نماز پنج گانہ فرض ہے تو ایسے خص پر واجب ہوگا کہ بے نمازی کوفیے حت کرے اور نوافل مستحب ہیں ان کے لئے فیجے تکرنامستحب ہے۔

اور جو مخص مذکوره حالت میں قادر نه ہواس پر واجب امور میں بھی امرونہی واجب نہیں ، البتۃ اگر ہمت کرے تو تواب

ملے گا۔

۳- پھراس امرونہی میں قدرت رکھنے والے کے لئے واجب امور میں یہ تفصیل ہے کہ اگر قدرت ہاتھ سے کام لینے کی ہوتو ہاتھ سے اس کا انتظام واجب ہے، جیسے محکوموں کے اعتبار سے حاکم یا خاص طور پراپنے اہل وعیال کے اعتبار سے ہفخص کواورا گرصرف زبان سے قدرت ہو تو زبان سے کہنا واجب ہے اور غیر قادر کے لئے صرف اتنا کافی ہے کہ واجبات ترک کرنے والے اور محر مات کا ارتکاب کرنے والے سے دل سے نفرت رکھے۔

۳- پھرقدرت رکھنے والے کے لئے دوسری شرطوں میں سے ایک شرط بہہے کہ اس کواس امرسے تعلق پوراتھم معلوم ہواور آ داب میں سے ایک ضروری ادب بہہے کہ ستحبات میں مطلقاً نرمی کرے اور واجبات میں اولاً نرمی اور نہ مانے پر سختی کرے۔

۵-اورصاحب قدرت کے سلسلہ میں ایک تفصیل بیہے کہ جہاں ہاتھ سے بیکام لینے کی قدرت ہووہاں تو امرونہی میں اس کا ترک کرنا بھی جائز نہیں اور جہاں زبان سے کام لینے کی قدرت کا معاملہ ہواگراس میں فائدہ ہونے سے مایوی ہوتو اس کا ترک کرنا بھی واجب ہے، مگر شدید ضرورت میں ہے۔

کی صورت میں ہے۔

۲- پھر قدرت رکھنے والے کے ذمہاس کا وجوب واجب کفایہ ہے لینی اگراتنے لوگ اس کام کو کررہے ہوں کہ ضرورت کے مطابق کام چل رہا ہوتو دوسرےاصحاب قدرت کے ذمہ سے ساقط ہوجائے گا۔

یکل چیمسئلے اس مقام پر بیان کئے گئے اور علم کی شرط لگانے سے معلوم ہوگیا کہ آج کل جواکثر جاہل یا جاہلوں جیسے لوگ وعظ کہتے پھرتے ہیں اور بے دھڑک بغیر تحقیق کے روایات اور احکام بیان کر دیتے ہیں وہ سخت گنہ گار ہوتے ہیں، سننے والوں کو بھی ایسے لوگوں کا وعظ سننا جائز نہیں۔

﴿ وَلاَ تَكُوْنُواْ كَالَّذِينَ تَفَرَّقُواْ وَاخْتَكُفُواْ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءُهُمُ الْبَيِّنْكُ وَاوُلِيْكَ لَهُمْ عَلَى ابْ عَلِيْكُ وَاوُلِيْكَ لَهُمْ عَلَى ابْ عَظِيمٌ ﴿ يَكُوْمُ تَلْبُونِ وَجُوهُ وَ وَهُولًا وَ فَكُولُولِيْكَ لَهُمْ عَلَى الْمُوَدِّنَ وَجُوهُهُمْ الْكَوْنِ الْمَوَدِّتُ وَجُوهُهُمْ الْكَوْنُ اللّهِ يَنَ اللّهِ يَنَ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَلَّا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَالّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُو

ترجمہ: اورتم لوگ ان لوگوں کی طرح مت ہوجانا جھوں نے باہم تفریق کر لی اور باہم اختلاف کرلیاان کے پاس ادکام واضح پہنچنے کے بعد۔اوران لوگوں کے لئے سزائے عظیم ہوگی۔اس روز کہ بعضے چہرے سفید ہوجاویں گے اور بعضے چہرے ساہ ہو نگے ان سے کہا جاوے گا کیاتم لوگ کا فر ہوئے تھے اپنے ایمان لانے کے بعد تو سزا چکھو بسبب اپنے کفر کے۔اور جن کے چہرے سفید ہو گئے ہوں گے وہ اللہ کی رحمت میں ہونگے ،وہ اس میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے۔

ربط:اوپرتقوی کے تھم کے بعددین کے معاملہ میں اتفاق واتحاد کا تھم تھااوراختلاف وانتشار سے منع کیا گیا تھا،اب اس مضمون کی تفصیل ہے۔

## اختلافات پھيلانے كى ممانعت اوراس يروعيد:

اورتم لوگ ان لوگوں کی طرح مت ہوجانا جھوں نے (دین کے معاملہ میں) ان کے پاس (واضح احکام پہونچنے کے بعد آپس میں تفریق کر لیا اور ان لوگوں کے لئے بہت بڑی سزا ہوگی اس روز (لینی قیامت کے دن جس میں) بعض چرے سفید (وروش) ہوجا کیں گے اور بعض چرے سیاہ (اور تاریک) ہوں گے ،تو جن کے چرے سیاہ ہوگئے ہوں گے ،ان سے کہا جائے گا: کیا تم (ہی) لوگ ایمان لانے کے بعد کا فرہوئے ہوں گے ،تو جن کے چرے سفید ہوگئے ہوں گے وہ اللہ کی رحمت (لیمی جنت) میں خضے ؟ تو (اب) اپنے کفر کے سب سزا چکھو،اور جن کے چرے سفید ہوگئے ہوں گے وہ اللہ کی رحمت (لیمی جنت) میں (داخل) ہوں گے (اور) وہ اس میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے۔

### اختلاف مدموم اورجائز:

اعقادی، گرتشبیہ کے لئے بیفرق نقصان دہ نہیں اور جتنا فرق تشبیہ کی وجہ سے ہے، اتنا ہی فرق وعید میں بھی ضروری ہے، اس لئے دونوں طرف میں مماثلت پوری طرح لازم نہیں آئی۔

﴿ تِلْكَ اللَّهُ اللَّهِ نَتُلُوْهَا عَلَيْكَ بِالْحَقِّ وَمَا اللهُ يُرِيْدُ ظُلْمًا لِلْعُلَمِينَ ﴿ وَلِلَّهِ مَا فِي السَّهُ وَمَا فِي اللَّهُ الللللَّ

ترجمہ: یہاللہ تعالیٰ کی آیتیں ہیں جو سیح طور پرہم تم کو پڑھ کرساتے ہیں اور اللہ تعالیٰ مخلوقات برظم کرنانہیں چائے۔ اور اللہ ہی کی طرف سب مقد مات رجوع کئے جاویں گے۔ ربط: او پرمرحوم یعنی رحم کے سخق اور مغضوب یعنی غضب کے سخق دونوں کی جزاومزا کا بیان تھا۔ اب اس جزاومزا کی خرکا سیح ہونا جملہ ﴿ مَنْ اللّٰهُ یُرُویْدُ ظُلْمَا ﴾ خبرکا سیح ہونا جملہ ﴿ مَنْ اللّٰهُ یُرُویْدُ ظُلْمَا ﴾ خبرکا سیح ہونا جملہ ﴿ مَنْ اللّٰهُ یُرُویْدُ ظُلْمَا ﴾ میں اور اس جزاومزا کا مناسب ہونا جملہ ﴿ مِنْ اللّٰهُ یُرُویْدُ ظُلْمَا ﴾ میں اور ان کو گوں کا الله کی ملکت و مملوک ہونا، جس کا تقاضہ اطاعت کا واجب ہونا ہے جملہ ﴿ مِنْ اِللّٰہُ مِنْ اللّٰہُ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اللّٰهُ مِنْ اور وعدہ اور انہیں امور کے ثابت ہونے پرموقوف ہوتا ہے جیسا کہ ظاہر ہے۔

مذكوره بالاحكم مين الله تعالى كاسجاء حكمت والااورمنفرد مونا:

(جوآیتیں اوپر بیان کی گئیں) بیاللہ تعالیٰ کی آیتیں ہیں جوتم کوشیح طور پر پڑھ کرسناتے ہیں (اس سے تو ندکورہ بالا
مضمون کاشیح ہونا معلوم ہوا) اور اللہ تعالیٰ مخلوقات پرظم کرنانہیں چاہتے (اس لئے جو پچھ کسی کے لئے جزاوسزا تبحویز کی ہے
وہ بالکل مناسب ہے،اس سے فدکورہ تبحویز کا مناسب ہونا معلوم ہوا) اور اللہ ہی کی ملک ہے جو پچھ آسانوں اور زمین میں
ہے (توجب سب ان کی ملک ہیں تو ان سب کے ذمہ اطاعت واجب تھی۔اس سے ان کا ملکیت اور مملوک ہونا اور اطاعت
کا واجب ہونا فابت ہوا) اور اللہ ہی کی طرف سب مقد مات رجوع کئے جائیں گے (کوئی دوسراصا حب اختیار نہ ہوگا)
فائدہ: جاننا چاہئے کہ یہال ظلم کے حقیقی معنی مراز نہیں ہیں، کیونکہ اللہ تعالیٰ تو جو پچھ بھی کریں وہ ظلم نہیں ہوسکتا، تو اس
کا نفی سے جو اس مقام پر مقصود ہے لیعنی اعمال پر فدکورہ اجرکا مرتب ہونا: وہ حاصل نہیں ہوسکتا، کیونکہ مرتب نہ ہونے کی
بنیاد پر بھی فدکورہ معنی میں ظلم نہ ہونا صادت آتا ہے بلکہ مراد ہیہ کہ عقلاً اور شرعاً بندوں کے افعال میں جوظلم کہلاتا ہے، وہ
بنیاد پر بھی فدکورہ معنی میں ظلم نہ ہونا صادت آتا ہے بلکہ مراد ہیہ کہ عقلاً اور شرعاً بندوں کے افعال میں جوظلم کہلاتا ہے، وہ
بنیاد پر بھی فدکورہ معنی میں ظلم نہ ہونا صادت آتا ہے بلکہ مراد ہیہ کہ عقلاً اور شرعاً بندوں کے افعال میں جوظلم کہلاتا ہے، وہ
بنیاد پر بھی فدکورہ معنی میں ظلم نہ ہونا صادت آتا ہے بلکہ مراد ہیہ کہ عقلاً اور شرعاً بندوں کے افعال میں جوظلم کہلاتا ہے، وہ

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ اُمَّةٍ الْخَرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُوْنَ بِالْمَعْرُوْفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُوْنَ بِاللهِ وَلَوْ اَمَنَ آهْلُ الْكِتْبِ كَمَّانَ خَيْرًا لَّهُمُ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ وَأَكْثَرُهُمُ الْفُسِقُوْنَ ﴿ وَتُوَالِمُ الْمُؤْمِنُونَ وَاكْثَرُهُمُ الْفُسِقُونَ ﴿ وَتُوَالِمُ اللَّهِ اللَّهِ وَلَوْ الْمَنَ آهُمُ الْفُسِقُونَ ﴾ ترجمہ بتم لوگ اچھی جماعت ہو کہ وہ جماعت لوگوں کے لئے ظاہر کی گئی ہے تم لوگ نیک کاموں کو ہتلاتے ہوا دربری باتوں سے روکتے ہوا دراللہ تعالیٰ پرائیان لاتے ہو۔اوراگر اہل کتاب ایمان لے آتے تو ان کے لئے زیادہ اچھا ہوتا۔ان میں سے بعضے تو مسلمان ہیں اور زیادہ حصدان میں سے کا فرہیں۔

ربط: اوپر کی آیتوں میں مسلمانوں کوایمان پر ثابت قدم رہنے اور بھلائی کا حکم دینے اور برائی سے رو کئے کا حکم فرمایا تھا۔اب اس کی تاکید کرتے ہوئے یہ بتاتے ہیں کہتم لوگوں کے اچھی جماعت ہونے کی وجہ مذکورہ بالا امور بھی ہیں،اس لئے ان میں کمی ندآنے یائے۔

### امت محدید کے بہترین ہونے کابیان:

(اے امت محمہ! علی صاحبہا الصلوٰ قوالسلام) تم لوگ (تمام مذہبوں والوں ہے) بہتر، اچھی جماعت ہوکہ وہ جماعت و (عام) لوگوں (کوہدایت کا نفع پہونچانے) کے لئے ظاہر کی گئی ہے۔ اور نفع پہونچانا وہی سب سے اچھی جماعت ہونے کی وجہ بھی ہے۔ وہ یہ ہے کہ) تم لوگ (شریعت کے نقاضوں کے مطابق زیادہ اہتمام کے ساتھ) نیک کا مول کو بتاتے ہو اور بری باتوں سے روکتے ہواور (خود بھی) اللہ تعالیٰ پر ایمان لاتے ہو (اور اس پر قائم رہتے ہو) اور اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے ہو اور اس پر قائم رہتے ہو) اور اللہ تعالیٰ پر ایمان لانے میں ساری دین کی باتوں پر ایمان لانا آگیا، کوئکہ وہ سب با تیں اللہ کی بتائی ہوئی ہیں، جس نے ان کا انکار کیا، اس کا ایمان اللہ پر بھی نہ ہوا) اور اگر (یہ) اہل کتاب (بھی جو تہماری مخالفت کر رہے ہیں، تہماری طرح) ایمان لے آتے تو ان اللہ کی موجودہ حالت سے جسے وہ اپنے زعم میں اچھی سجھتے ہیں) زیادہ اچھا ہوتا (اس لئے کہ پھر یہ بھی اس مذکورہ ایمی موجودہ حالت سے جسے وہ اپنے زعم میں اچھی سجھتے ہیں) زیادہ اچھا ہوتا (اس لئے کہ پھر یہ بھی اس مامان ہیں (اور احتے ہیں ، بلکہ ) ان میں سے بعض تو مسلمان ہیں (اور احتے ہیں ، افران سے زیادہ ترکی فقصان پہونچانے کی فکر میں ہیں ۔ اور اس سے بھی بردی بات ہو گئر میں ہیں) اور اس سے بھی بردی بات ہوئے کے فکر میں ہیں)

تفسیر: پینظاب تمام امت محمد بیکوعام ہے، جبیبا کہ کمالین میں حضرت علی رضی اللہ عنہ کی روایت احمد بن خلبل کی سند
سے مرفوعاً منقول ہے کہ حضور مِیلائی کے افر مایا کہ میری امت تمام امتوں میں بہترین ہے، پھر ان میں سے صحابہ سب
سے او پر اور سب سے اچھے مخاطب ہیں۔ اس طرح اوس وخزرج کے قصہ سے مناسبت بھی ظاہر ہوگئی۔ اور امر بالمعروف
ونہی عن المنکر یعنی بھلائی کا تھم دینے اور برائی سے روکنے کے لئے جوزیادہ اہتمام کرنے کی قیدلگادی گئی ہے، اس سے مراد
ہاتھ کے ذریعہ تھم دینا اور روکنا ہے جواس کا اعلی ورجہ ہے۔

یددرجداس امت میں دوسری امتوں سے دو وجوں سے زیادہ ہے۔ ایک جہاد کا شریعت کی روسے جائز ہونا جس کا مقصد کفر اور فساد کا دفع کرنا ہے۔ دوسر سے حضرت محمد سِلالتِ اللہ کی دعوت کے عموم کی وجہ سے، اس کا تمام قوموں کے لئے عام ہونا، جیسا کہ ﴿ لِلنَّاسِ ﴾ عام لفظ استعال کیا گیاہے، اس کی بیصورت سابقہ شریعتوں کے برخلاف ہے کہ بعض میں جہاد کا حکم نہیں تھا اور بعض میں سابق انبیا کی بعثت کے خصوص لوگوں کی طرف ہونے کی وجہ سے ساری قوم کے لئے عام نہ تھا، اور ظاہر ہے کہ کم لزیادہ ہونے سے اجرزیادہ ہوتا ہے، بلکہ صرف دوسری وجہ بھی کافی ہے، اس طرح یہ بھی اس امت کے بہترین ہونے کے اسباب میں سے ہوا۔

ادر بہترین ہونے کی بات اس میں محدود نہ بھی جائے کہ اس کے بہترین ہونے کی دوسری وجہیں بھی بیان کی گئیں۔
چنانچہ احقر نے ربط کی وجہ سے اس فقرہ میں کہ ' فہ کورہ' بالا امور بھی ہیں، اس محدود نہ ہونے کی طرف اشارہ بھی کردیا ہے۔
رہا ایمان پر ثابت قدم رہنے کا بہترین وجہ ہونا حالانکہ یہ بظاہر بھی شریعتوں والوں میں مشترک و میسال معلوم ہوتا ہے،
تاہم اس کی توجیہ یہ معلوم ہوتی ہے کہ یہ شریعت دوسری شریعتوں سے اکمل یعنی زیادہ کامل ہے اور زیادہ کامل پر ایمان لانا
اوراس پر قائم رہنا بھی زیادہ کامل ہوگا۔ لہذا اس اعتبار سے مشترک و کیسال نہیں رہے گا۔ اور یہ جوفر مایا کہ ان میں سے بعض
تومسلمان ہیں، ان سے وہ لوگ مراد ہیں جو ہمارے نبی میں ان ایمان لے آئے تھے۔

﴿ لَنْ يَضُرُّونَ مُ إِلَّا آذً ٤ وَإِنْ يُقَاتِلُونَهُمْ يُوَلُّونَ مُ الْأَدْبَارَ اللَّهُ لَا يُنْصَرُونَ ﴿ ﴾.

ترجمہ: وہ تم کو ہرگز کوئی ضرر نہ پہنچا سکیں گے گر ذراخفیف سی اذیت۔اورا گروہ تم سے مقاتلہ کریں تو تم کو پیٹے دکھا کر بھاگ جا کیں گے پھرکسی کی طرف سے ان کی حمایت بھی نہ کی جاوے گی۔

ربط: پہلی آیت میں اہل کتاب کے مسلمانوں سے عقیدہ میں مخالف ہونے اور اس سے پہلے ان کے مسلمانوں کو دینی نقصان پہو نچانے کی قکر کرنے اور اس کے نقصان پہو نچانے کی قکر کرنے اور اس کے سلمانوں کو دنیاوی نقصان پہو نچانے کی فکر کرنے اور اس کے ساتھ ان کی ناکا می کی پیشین گوئی کے ذریعے تسلی کردیے کا ذکر ہوتا ہے۔

الل كتاب كى مسلمانون كونقصان نديهنجا سكنے كى اطلاع:

اس مضمون کے خاص مخاطب ہیں، کسی موقع پر بھی غالب نہیں آئے۔خاص طور سے یہود جن کی برائیوں کا یہال خصوصیت کے ساتھ ذکر ہور ہاہے۔ چنانچے سے اشتعال انگیزی کے ذریعہ آپس میں لڑنے پر آمادہ کردیئے کے جس قصہ کی طرف او پراشارہ کیا گیا، وہ انہی کی کارستانی تھی، یہ بہت ذلیل وخوار کئے گئے، بعض پر جزیہ عائد ہوا، بعض قتل کئے گئے اور بعض علاقہ سے نکال دیئے گئے، چنانچے اگلی آبت میں بہی مضمون مختفر طور پر بیان ہوا ہے۔

﴿ صُرِبَتُ عَـكَيْهِمُ النِّلَةُ أَيْنَ مَا ثُقِفُواۤ إِلاّ بِعَبْلِ مِّنَ اللهِ وَحَبْلِ مِّنَ النَّاسِ وَبَاءُوُ يَغَضَبِ مِّنَ اللهِ وَصُرُ بَتْ عَكَيْهِمُ الْمَسْكَنَةُ وَلْكَ بِانْهُمْ كَانُوْا يَكُفْرُوْنَ بِالنِّ اللهِ وَيَقْتُلُوْنَ الْاَنْإِيمَاءَ بِغَيْرِ حَتِّى وَلِكَ بِمَا عَصَوْا وَكَانُوا يَغْتَدُونَ ﴿ ﴾

ترجمہ: جمادی گئی ان پر بے قدری جہاں کہیں بھی پائے جائیں گے گر ہاں ایک تو ایسے ذریعہ کے سبب جواللہ کی طرف سے ہے اور سخق ہو گئے فضب الہی کے اور جمادی گئی ان پر سے ہا در ایک ایستی، بیاس وجہ سے ہوا کہ وہ لوگ منکر ہوجاتے تھے احکام الہیہ کے، اور قل کردیا کرتے تھے پینجبروں کو ناحق ۔ بیاس وجہ سے ہوا کہ ان لوگوں نے اطاعت نہ کی اور دائرہ سے نکل نکل جاتے تھے۔

ربط: ابھی مندرجہ بالا فائدہ کے آخر میں بیان ہوا۔

### يېودكى ذلت كابيان:

ان پر(فاص) بوقدری (یعنی جان کی بے امنی سکہ کے نقش کی طرح) جماوی گئی، جہاں کہیں بھی پائے جائیں گرماں! (دوذر بعول سے امن میسر ہوجاتا ہے) ایک توالیے ذریعہ کے سبب جالند کی طرف سے ہاور ایک ایسے ذریعہ سے جوآ دمیوں کی طرف سے ہے (اللہ کی طرف کا ذریعہ بیکہ اہل کتاب میں سے کوئی اللہ کی عبادت میں ایسا مشغول ہوکہ مسلمانوں سے لڑتا بھڑتا نہ ہو، وہ جہاد میں قتل نہیں کیا جاتا۔ خواہ اس کی عبادت آخرت میں نقع بخش نہ ہو، اور اللہ کی طرف کے ذریعہ میں ہی بھی آگیا کہ اہل کتاب میں سے وہ نابالغ یا عورت ہو۔ بغیر کسی کوشش کے حاصل ہونے والی یہ طرف کے ذریعہ میں ہی بھی آگیا کہ اہل کتاب میں سے وہ نابالغ یا عورت ہو۔ بغیر کسی کوشش کے حاصل ہونے والی یہ اہلیت بھی جو مسلمانوں کے ساتھ ہوجائے ، چنانچہ ذمی اور سلے کے حت آنے والے بھی محفوظ وہامون ہیں یا کسی قوم کا ان سے لڑنے کا ادادہ نہ کرنا جیسا کہ بعض زمانوں میں ہوایا آئندہ ہوگا، جس کا ذکر آیت ہو اڈ قال اللہ یا بھی بینی کی اور کسی کو امن اللہ کے فضب کے حق ہوگئے اور ان پر پستی اور مسکنت جمادی گئی (کہ ان کی طبیعتوں میں بھی اولو نہیں) اور وہ (لوگ) اللہ کے فضب کے حق ہوگئے اور ان پر پستی اور مسکنت جمادی گئی (کہ ان کی طبیعتوں میں بھی اولو نہیں) اور وہ (لوگ) اللہ کے فضب کے حق ہوگئے اور ان پر پستی اور مسکنت جمادی گئی (کہ ان کی طبیعتوں میں بھی اولو العزمی نہیں رہی اور جزیباور وطن سے اخراج بھی مسکنت میں داخل ہے ) پر ذلت اور غضب ) اس وجہ سے ہوا کہ وہ لوگ اور ان کو نہیں ہوا کہ وہ لوگ

الله کے احکام کے منکر ہوجاتے تھے اور پیغمبروں کو آل کردیا کرتے تھے (اس طرح سے کہوہ قبل خودان کے نزدیک بھی) ناحق (ہوتا تھا) اور (ذلت وغضب) اس وجہ سے ہوا کہ ان لوگوں نے اطاعت نہیں کی اور (اطاعت کے) دائرہ سے (بار بار) نکل جایا کرتے تھے۔

حوالہ: اس طرح کی ایک آیت سورۃ البقرۃ ۲۱ بھی گذر پھی ہے، اس کی تفییر سے متعلق ضروری امور وہاں دیکھ لیں۔
اوراس ذلت و مسکنت کی تفصیل سورہ بقرہ ہی کی آیت ۵۸ کے تحت بیان ہو پھی ہے، وہاں دیکھ لی جائے۔اور روح المعانی میں اس آیت کے ذیل میں ہے کہ غیب کی بیخبر دینے میں رسول اللہ صلاح کے اور وزیل ہے۔ چنا نچہ بنو قدیقاع، بنو قریظہ و بنو نفیراور خیبر کے یہودہ مسلمانوں کے مقابلہ میں ناکام رہاور پھر روز بروز ذلیل ہی ہوتے چلے گئے۔

﴿لَيْسُوا سَوَآءٌ مِنَ اهْلِ الْكِتْلِ الْمَةُ قَامِمَةٌ تَكَنُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ وَلَيْسُونَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ وَهُمْ يَسْجُدُونَ فَوْنَ لِمُنْكُورَ وَلِيسَالِعُونَ لَيُومِ الْلَهُ عَرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُورَ وَلِيسَالِعُونَ فَوْنَ فِي الْمُعْدُونِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكُورَ وَلِيسَالِعُونَ فَوْنَ فِي اللهُ عَلِيمًا فَوْلَهُ وَاللهُ عَلِيمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلِيمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمُ وَلَا لَهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمُ وَلَا لللهُ عَلِيمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمُ وَلَا لَا لَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمُ وَلِيلِهُ فَاللهُ عَلَيْمُ وَلَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمُ وَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمُ وَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمُ الللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمًا فَا عَلَيْمُ عَلَيْكُونَ اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْهُ عَلَيْمًا فَاللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْكُمُ وَاللهُ عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَا

ترجمہ: بیسب برابرنہیں ان اہل کتاب میں سے ایک جماعت وہ بھی ہے جوقائم ہیں، اللہ کی آیتیں اوقاتِ شب میں پڑھتے ہیں اور وہ نماز بھی پڑھتے ہیں، اللہ پر اور قیامت والے دن پر ایمان رکھتے ہیں اور نیک کام بتلاتے ہیں اور بری باتوں سے روکتے ہیں اور نیک کاموں میں دوڑتے ہیں اور بیلوگ شائستہ لوگوں میں ہیں۔اور بیلوگ جو نیک کام کریں گے اور اللہ تعالی اہل تقوی کوخوب جانتے ہیں۔

ربط: اوپراہل کتاب کی بداعمالیوں کے ذکر میں ﴿ مِنْهُمُ الْمُؤْمِنُونَ ﴾ کے ذریع مختصر طور پران لوگوں کو مشنی فرمادیا تعاجواہل کتاب میں سے مسلمان ہوگئے تھے، جیسے عبداللہ بن سلام اوران کے بھائی اور نتیابہ بن شعبہ (روح المعانی) اب ال استناء کی تفصیل ہے۔

# اہل کتاب مومنوں کی مدح وستائش:

یہ(اہل کتاب)سب برابرنہیں ہیں (بلکہ)ان (ہی)اہل کتاب میں سے ایک جماعت وہ بھی ہے جو (وین حق پر)
قائم ہے (اور)رات کے اوقات میں اللہ کی آیتیں (یعنی قرآن) پڑھتے ہیں اور وہ نماز بھی پڑھتے ہیں (اور) اللہ پراور
قیامت کے دن پر (پوراپورا) ایمان رکھتے ہیں ،اور (دوسرول کو) نیک کام بتاتے ہیں اور بری باتوں سے روکتے ہیں اور
نیک کاموں میں دوڑتے ہیں اور بیلوگ (اللہ کے نزدیک) سائستہ لوگوں میں (شارکئے جاتے) ہیں۔اور بیلوگ نیک
کام کریں گے اس (کے ثواب) سے محروم نہیں کئے جائیں گے اور (محروم) ہونے کا احمال ہی کب ہے کیونکہ) اللہ تعالیٰ

اہل تقوی کوخوب جانتے ہیں (اور بیلوگ اہل تقوی ہیں ،اس لئے ان کے اعمال اور اخلاص کی اچھی طرح خبر ہے اور وہ وعدہ ہوہی چکا تو وعدہ اور علم کے بعد نہ خفا ہونے کا احتمال ہے نہ وعدہ خلافی کا۔

فا کدہ: پیضروری نہیں کہ اس مقام پر جتنے امور کا ذکر ہوا ہے سب فرض ہی ہوں، بلکہ ظاہر بیہ ہے کہ ان میں بعض امور نفل بھی ہیں، جیسے را توں کو بیداررہ کرقر آن کی تلاوت کرنایا تہد کی نماز پڑھنا، جوخصوصیت کے ساتھ یاعمومی طور پر کیند جی وُن کو کہ ناز پڑھنا کہ کہ جب وہ لوگ نفل تک کے پابند ہیں تو فرائض اعمال اور عقائد کو تو کیوں کرضائع کریں گے۔ آیت کا حاصل ان لوگوں کی مدح ہے کہ انھوں نے ان صفات کو اختیار کیا ہے جو کہ اس امت کے بہترین ہونے کے اسباب میں سے ہیں، اس لئے ﴿ یُوٹُونُونَ ﴾ اور ﴿ یَا صُروْنَ ﴾ کوخصوصیت کے ساتھ لاکے جس کی وہاں بہترین ہونے کے اسباب میں سے ہیں، اس لئے ﴿ یُوٹُونُونَ ﴾ اور ﴿ یَا صُروْنَ ﴾ کوخصوصیت کے ساتھ لاکے جس کی وہاں بہترین ہونے کی وجہ سے تھری تھی، ورنہ ﴿ قَرَائِمَ اللّٰ ﴾ کے عموم میں بیسب امورداخل ہوگئے تھے۔

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوا لَنْ تَعُنِيَ عَنْهُمُ آمُوالُهُمْ وَلَا آوُلَا دُهُمْ مِّنَ اللهِ شَيْئًا وَأُولَلِكَ أَصْلُبُ النَّارِةِ هُمُ فِيْهَا خَلِدُونَ ۞ ﴾ النَّارِةِ هُمُ فِيْهَا خَلِدُونَ ۞ ﴾

ترجمہ:جولوگ کا فررہے ہرگز اُن کے کام نہ آویں گےان کے مال اور نہان کی اولاد ، اللہ تعالیٰ کے مقابلہ میں ذرا بھی اور دہ لوگ دوزخ والے ہیں اور ہمیشہ ہمیشہ اسی میں رہیں گے۔

ربط: اوپران لوگوں کی مدح تھی جو اہل کتاب میں سے مسلمان ہوگئے تھے۔ اب ان لوگوں کی فدمت ہے جو اہل کتاب میں سے مسلمان نہیں ہوئے۔

کفریراصرارکرنے والوں کی ندمت:

اور جولوگ کافررہے، اللہ تعالیٰ کے (عذاب کے) مقابلہ میں ان کے مال اور ان کی اولا د ذرا بھی ہرگز کام نہ آئیں گے، اور وہ لوگ دوزخ (میں رہنے) والے ہیں (اور) وہ ہمیشہ ہمیشہ اس میں رہیں گے (مجھی نجات نہ ہوگی) حوالہ: ایسی ہی ایک آیت آلی عمران • ا آچکی ہے اور چونکہ الفاظ عام ہیں، اس لئے سب کفار کا یہی تھم ہے۔

﴿ مَثَلُ مَا يُنْفِعُونَ فِي هَٰ فِهِ الْحَيْوةِ النَّانَيَا كَمَثَلِ رِيْحٍ فِيُهَا صِرُّ آصَابَتُ حَرْفَ قَوْمِ ظَـكَمُوْآ اَنْفُسَهُمْ فَاهْلَكُتْهُ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللهُ وَلَكِنَ اَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴿ ﴾

تر جمہ: وہ جو پچھ خرچ کرتے ہیں،اس دنیوی زندگانی میں،اس کی حالت اس حالت کی مثل ہے کہ ایک ہوا ہو،جس میں تیز سر دی ہو، وہ لگ جاوے ایسے لوگوں کی کھیتی کو جنھوں نے اپنا نقصان کر رکھا ہو پس وہ اس کو ہر باد کرڈالے،اوراللہ تعالیٰ نے ان بڑھم ہیں کیا،کین وہ خود ہی اپنے آپ کو ضرر پہنچارہے تھے۔ ربط: او پرفر مایا ہے کہ کفار کے اموال واولاد کام نہ آئیں گے چونکہ بعض کفار برعم خود طاعات میں بھی خرج کیا کرتے سے ،خواہ وہ طاعت متفقہ ہو، جیسے مکینوں کو کھانا کھلانا یا اختلافی ہو جیسے اپنے نہ ہب کی نفرت، اور بظاہراس کے بعض مواقع قبولیت اور نفع کا احتمال رکھتے تھے، اس لئے اب عام الفاظ سے اس احتمال کوختم فرماتے ہیں کہ ان کا کوئی اتفاق (خرچ کرنا) خواہ کی بھی طرح ہواللہ کے زدیہ قابل توجہ ہیں ہے اور وجہ اس کی ظاہر ہے، کیونکہ اگر وہ مصرف واقع ہی طاعت نہیں تب تو ظاہر ہے اور اگر واقع میں طاعت بین شہونا دوبارہ بیان نہیں فرمایا ، کیونکہ اس میں طاعت میں انفاق جیسا احتمال نہیں تھا، وجہ بیہ کہ اگر وہ اولاد کا نفع بخش نہ ہونا دوبارہ بیان نہیں فرمایا ، کیونکہ اس میں طاعت میں انفاق جیسا احتمال نہیں تھا، وجہ بیہ کہ اگر وہ اولاد کمی کا فر ہے تو وہ خود ہی ہلاک و تباہ ہونے والی ہے اور اگر مؤمن ہونا در از منفی ہے جس پر شرط کے مفقود ہونے سے طاعت میں انفاق کے برخلاف بہت ہی واضح تھے کہ اُس کا نفع بخش نہ ہونا ذراخفی ہے جس پر شرط کے مفقود ہونے سے استدلال کیا جا تا ہے۔

# كفاركانفاق كے ضائع ہونے كابيان:

وہ (کافرلوگ) اس دنیاوی زندگی میں جو پچھٹرج کرتے ہیں (برباداورضائع ہونے میں) اس کی حالت (الی ہے جیسے ایک ہوا ہو، جس میں تیز سردی (یعنی پالا) ہو (اور) وہ ایسے لوگوں کی کھیتی کولگ جائے جھوں نے (بددیٹی کی وجہ سے) اپنا نقصان کررکھا ہو، تو وہ (ہوا) اس (کھیتی) کو برباد کرڈالے (اس طرح ان لوگوں کا خرج کرنا آخرت میں سب منائع ہوجائے گا) اور (اس ضائع کرنے میں) اللہ تعالی نے ان پر (کوئی) ظلم نہیں کیا لیکن وہ خود بی (کفر کا ارتکاب کر کے جو قبولیت کی راہ میں رکا وٹ ہے) اپنے آپ کو نقصان پہو نچارہ سے (ندوہ کفر کرتے اور ندان کا سب پچھٹر چ کیا ہواضائع ہوتا)

فائدہ: بظاہر تثبیہ کے درست ہونے کے لئے مشبہ بہ یعنی جس سے تشبیہ دی جارہی ہے اس میں ﴿ ظَلَمُوْ اَ اَنْفُسُهُمْ ﴾ کی قیدلگانے کی ضرورت نہیں تھی، کیونکہ جو تحف ظالم اور بددین نہ ہو، ایسی ہواسے اس کی بھیتی کو بھی نقصان پہو پچ سکتا ہے اور تشبیہ کی غرض حاصل ہو تک ہے تو یہ قیدلگانے میں نکتہ بہہ ہے کہ یہاں محض ضیاع میں تشبیہ دینا مقصود ہے اور محض ضیاع بددین آ دی کے ساتھ مخصوص ہے کہ دنیا میں اس کا سب پچھ ضائع ہوگیا اور آخرت میں پچھ بدلہ بھی نہیں ملے گا۔ برخلاف مسلمان کے کہاس کا جو کسی تقصال دنیا میں ہوتا ہے اس کواس کے بدلہ میں تو اب اور گنا ہوں کی معافی عطا ہوتی ہے، جیسا کہ حدیثوں میں تصریح ہے۔

﴿ يَا يُهُمَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَقْوِنُهُ وَا بِطَائَةً مِنْ دُونِكُمُ لَا يَالُوْنَكُمُ خَبَالًا ، وَدُوا مَا عَزِتْنُو، وَيَا تُكُمُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ قَدْ بَدَتِ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ قَدْ بَدَيْنًا لَكُمُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ إِنْ اللَّهُ اللَّا اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ ال

toobaa-elibrary.blogspot.com

كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ هَا نَنْتُو الولا ﴿ تُحِبُّونَهُمْ وَلا يُحِبُّونَكُمُ وَتُؤْمِنُونَ بِالْكِتْبِ كُلِهِ ، وَإِذَا كُنْتُمْ تَعْقِلُونَ ﴿ وَإِذَا خَلُوا عَضُوا عَلَيْكُمُ الْأَنَامِلَ مِنَ الْغَيْظِ ، قُلُ مُوتُوا بِغَيْظِكُمْ ، وَإِنْ اللهَ عَلِيدًا مِنَا اللهَ يَظِيدُمُ وَإِنْ تَصِيبُكُمْ سَيِّعَةً يَّفُرَهُوا بِهَا ، عَلِيمًا بِذَا تَصُيرُوا وَتَتَقُوا لَا يَضُرُّكُمْ كَيْنَاهُمُ شَيْعًا ، إِنَّ الله يَمْرُكُمُ كُنُمُ كَيْنَاهُمُ شَيْعًا ، إِنَّ الله يَمْرُوا وَتَتَقُوا لَا يَضُرُّكُمُ كَيْنَاهُمُ شَيْعًا ، إِنَّ الله يَمْرُكُمُ كَيْنَاهُمُ شَيْعًا ، إِنَّ الله يَمْرُوا وَتَتَقُوا لَا يَضُرُّكُمُ كَيْنَاهُمُ شَيْعًا ، إِنَّ الله يَمْرُكُونَ مُحِيْطُ ﴿ ﴾

ترجمہ: اے ایمان والو! اپ سواکی کوصا حب خصوصیت مت بناؤ، وہ لوگ تمہار بساتھ فساد کرنے میں کوئی دقیقہ الھانہیں رکھتے تمہاری مفرت کی تمنار کھتے ہیں واقعی بغض ان کے منہ سے ظاہر ہوا پڑتا ہے، اور جس قد ران کے دلوں میں ہے وہ تو بہت کچھ ہے، ہم علامات تمہار بسامنے ظاہر کر چکا گرتم عقل رکھتے ہو۔ ہاں تم توالیے ہو کہ ان لوگوں سے محبت رکھتے ہوا ور بیلوگ جب ما علام بہت ہیں رکھتے ہوا ور بیلوگ جب تم سے ملتے ہیں کہہ دیتے ہیں کہ ہم ایمان لے آئے، اور جب الگ ہوتے ہیں تو تم پر انگلیاں کا ان کا ان کوئی اچھی حالت پیش کہہ دیجئے کہ تم مرر ہوا ہے عصر میں۔ بیشک خدا تعالی خوب جانتے ہیں دلوں کی باتوں کو اگر تم کو کوئی اچھی حالت پیش آتی ہے تو وہ اس سے خوش ہوتے ہیں۔ اور آگر تم استقلال اور تقوی کے ساتھ رہوتو ان لوگوں کی تدبیر تم کوؤر انجھی ضرر نہ پہنچا سکے گی۔ بلاشہ اللہ تعالی ان کے اعمال پر اطر کھتے ہیں۔ اور اگر تم استقلال اور تقوی کے ساتھ رہوتو ان لوگوں کی تدبیر تم کوؤر انجھی ضرر نہ پہنچا سکے گی۔ بلاشہ اللہ تعالی ان کے اعمال پر اطر کھتے ہیں۔ و

ربط: اوپراہل کتاب کی خاص طور سے یہود کی بداعمالیوں اور فتیج و مذموم حرکتوں کا ذکر ہوا ہے۔اب اہل ایمان کو خطاب کرتے ہیں کہ جب بیلوگ ایسے ہیں توان سے دوستی یا دوستانہ سلوک روامت رکھو۔

# كافرول كے ساتھ خصوصی تعلق رکھنے كى ممانعت:

اے ایمان والو! اپ (لوگوں کے) سوا (دوسرے مذہب والوں میں سے) کسی کو (محبت اور برتاؤ میں) خصوصی تعلق والامت بناؤ (کیونکہ) وہ لوگ تمہارے ساتھ فساد کرنے میں کوئی گنجائش نہیں چھوڑتے (اوردل ہے بھی) تمہارے (دینی ودنیاوی) نقصان کی تمنار کھتے ہیں (ان کے دلوں میں تمہاری طرف سے اس قد ربخض بحراہوا ہے کہ) واقعی (وہ) بخض (بعض اوقات) ان کے منہ سے (بات چیت میں بے اختیار) ظاہر ہوجا تا ہے۔ اور جس قد ران کے دل میں (بحرا ہوا) ہے وہ تو بہت زیادہ ہے (چنانچہ) ہم (ان کی عداوت و دشمنی کی) علامتیں (اور قرینے) تمہارے سامنے ظاہر کر چکے اگرتم عقل رکھتے ہو (تو ان یقینی علامتوں سے دکھو) ہاں (شمجھو) تم تو ایسے ہو کہ ان لوگوں سے مجت (کابرتاؤ) رکھتے ہو اور یہ لوگ تم ہو (اس میں ان کی کتابیں بھی اور یہ لوگ تم ہے بالکل محبت نہیں رکھتے۔ مالانکہ تم تمام (آسانی) کتابوں پر ایمان رکھتے ہو (اس میں ان کی کتابیں بھی اور یہ لوگ تم ہے بالکل محبت نہیں رکھتے۔ اور سے مگروہ تمہارے اس ایمان کے باوجود تم سے محبت نہیں رکھتے ،اور مدیل اور وہ تمہاری کتاباں کے باوجود تم سے محبت نہیں رکھتے ،اور مدیل اور وہ تمہاری کتاباں کے باوجود تم سے محبت نہیں رکھتے ،اور مدیل کہ باور کی تابیں کی کتابیں کھتے۔ اور مدیل کی کتابیں کو تعرب نہیں رکھتے ،اور مدیل کی کتاباں کے باوجود تم سے محبت نہیں رکھتے ،اور محبور کی کتابیں کو کتابیں کی کتابیں کی کتابیں کی کتابیں کی کتابوں کیا کتابوں کی کتابوں کیا کہ کتابوں کیا کتابوں کیا کتابوں کیا کہ کتابوں کیا کتابوں کیا

تم ان کے اس ایمان کے نہ ہونے کے باوجودان سے محبت رکھتے ہو) اور (تم ان کے ایمان کے اس ظاہری دعوی سے شبہ مت كرنا كدوه بھى تو ہمارى كتاب پرايمان ركھتے ہيں، كيونكه) بيلوگ جبتم سے ملتے ہيں تو (صرف تنهيس وكھانے كو منافقانہ طور پر) کہدسیتے ہیں کہ ہم ایمان لےآئے اور جب (تم سے) الگ ہوتے ہیں تو تم پر غصہ سے اپنی انگلیاں كاك كاك كركھاتے ہيں (بياس شدت غضب سے كنابيہ جومجبورى كے وقت ہوتا ہے) آپ (ان سے) كہد يجك كتم الني غصمين مرر مو (مراديه ب كما كرتم مرجى جاؤ كي تب بهى تمهارى مراد يورى نبين موكى) بيشك الله تعالى دلول ے مال کوخوب جانتے ہیں۔اس لئے ان لوگوں کے دلوں میں جورنج وغبار اور عداوت تمہاری طرف سے بھری ہوئی ہے سببتادی اوران کابیحال ہے کہ) اگر تہمیں کوئی اچھی بات پیش آتی ہے(مثلاً تم میں آپس میں اتفاق ہوجائے، غیرول برغلبہ ہوجائے) توان کے لئے رنج کا سبب بنتی ہے (جس کا سبب انتہائی سخت درجہ کا حسد ہے) اور اگر تنہیں کوئی نا گوار مالت پیش آتی ہے (جواس انچھی حالت کی ضدہو) تواس ہے وہ (برے) خوش ہوتے ہیں (جس سے ان کی فطری برائی ابت ہے۔اس طرح جب ان کے بیان تا ہیں تو وہ اس قابل کب ہیں کدان سے دوئتی رکھی جائے یا دوستانہ سلوک وبرتاؤ کیاجائے۔ یقربر سننے والے کے دل سے دوسی کا خیال ختم کرنے کے لئے تو کافی ہے ہی ،اس کے ساتھ ہی ان کی خالفتوں سے باخبر ہوکروہ اس فکر میں پر سکتا ہے کہ جب بیا یسے مثمن ہیں تو کہیں ہمیں کسی طرح کا نقصان نہ پہنچادیں۔ اس لئے آ سے اس سلسلہ میں تسلی ہے ) اور اگرتم صبر کرواور تقوی کے ساتھ رہوتوان لوگوں کی تدبیرتم لوگوں کوذراجھی نقصان نہیں پہنچا سکے گی (تم اس سے بے فکررہو۔اس طرح دنیامیں تو ان کو بینا کامی نصیب ہوگی اور آخرت میں دوزخ کی سزا ہوگ، کیونکہ (بلاشبہ اللہ تعالی ان کے اعمال کو (اپنے علم سے) گھیرے ہوئے ہیں (کوئی عمل ان سے چھیا ہوانہیں ہے، اس لئے وہاں سزاسے بیخے کے لئے کسی حیلہ حوالہ کی تخواکش نہیں)

فائدہ: یہاں جوغیر مذہب کے لوگوں کے ساتھ خصوصی تعلق رکھنے کی ممانعت فرمائی ہے، اس میں یہ بھی واخل ہے کہ انہیں اپنا ہم راز نہ بنایا جائے۔ چنانچہ روح المعانی میں حضرت حسن رحمہ اللہ کا ایک حدیث کی تائید کرنا جو بہتی کی روایت سے مشرکین کو ہم راز بنانے کی ممانعت میں آئی ہے، اس آیت کے تحت منقول ہے۔ اور اس میں یہ بھی واخل ہے کہ اپنے فاص انظامی معاملوں میں ان کو وخل نہ دینے دیا جائے۔ چنانچ تفسیر کبیر میں حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا ایک نصرانی کو خشی منانے سے انکار فرمانا اس آیت کی بنا پر ہے۔ اور اگر چہشان بزول خاص ہے، مگر الفاظ کے عموم کی وجہ سے حکم عام ہے، پنانچ اسلاف کا اس سے استدلال کرنا اس کی تائید بھی کرتا ہے۔ اس مسئلہ کی باقی ضروری تفصیل سورہ آلی عمران کی آیت جنانچ اسلاف کا اس سے استدلال کرنا اس کی تائید بھی کرتا ہے۔ اس مسئلہ کی باقی ضروری تفصیل سورہ آلی عمران کی آیت کو تائید میں گذر چکی ہے، وہاں ملاحظہ کرلی جائے۔

اوراحقرنے جو ﴿ عَزِیْمُو ﴾ کے ترجمہ میں دینی ود نیوی نقصان کی بات کھی ہے اس میں دینی نقصان تو وہ ہے جسے سورہُ آلِ عمران کی آیت • • امیں بیان فر مایا ہے ، اور دنیوی نقصان کے بہت سارے معاملات ہیں۔اور یہودیوں نے ——

toobaa-elibrary.blogspot.com

مؤمنوں میں جوتفریق ہیدا کرنی جاہی تھی اس میں دونوں مضرتیں شامل ہیں۔

اور یہ جوفر مایا گیا ہے کہ بات چیت میں بغض ظاہر ہوا پڑتا ہے تو یہ معاملہ دیکھا جاتا ہے کہ جب دل میں غبار بہت زیادہ ہوتا ہے تو کتنا ہی اپنے آپ کوسنجا لے گر کچھ نہ کچھ زبان پر آہی جاتا ہے۔ اور یہ کہنے کے لئے جوفر مایا ﴿ مُوتُواْ بِغَدُ يَظِیٰ ہُمْ ﴾ اس میں فن اخلاق کے متعلق ایک زبر دست فائدہ بھی ہے کہ جب کسی سے تعلق ختم کر ناکسی اسی مصلحت کے تحت ضروری ہوجس کی رعایت کرنا واجب ہوتو اس مخص کو کئی دل خراش بات کہد ینا تعلق ختم کرنے میں بہت مؤثر ہوتا ہے۔ گر یہا ذیت شری اباحت کی حدسے تجاوز نہ کر بے تو یہاں یہ فع بھی ہے اور با وجود یکہ یہاں کہنے کا تھم بظاہر صرف حضور میں گئے۔ کو ہے گر آپ کے بیر دکاراس خطاب میں بھی آپ کے تابع رہیں گے۔

اورآ خریس جویفرمایا ہے کہان کی تدبیر سے کوئی نقصان نہیں ہوگا ،اگراس خطاب کی خصوصیت پرنظر کھی جائے تب تو کوئی اشکال ہی نہیں ، کیونکہ یہ یہود ، رسول اللہ کے صحابہ کوکوئی نقصان نہیں پہو نچا سکے۔اورا گرعام کیا جائے جیسا کہاں کو صبراور تقوی کی کی سے خالف کوغلبہ ہوگیا ہے صبراور تقوی کی کئی سے خالف کوغلبہ ہوگیا ہے تب بھی اشکال نہیں ،اورا کثر ایسا ہی ہوا ہے،اورا گرصبراور تقوی کے باوجود بھی غلبہ ہوا ہے،اگر چدایہا کم ،ی ہوا ہے۔اوروہ بھی اشکال نہیں ،اورا کثر ایسا ہی ہوا ہے،اورا گرضی علبہ ہوا ہے،اگر چدایہا کم ،ی ہوا ہے۔اوروہ بھی آز مائش کی مصلحت کے تحت ہے تو اشکال دور کرنے کی یہ تقریر ہے کہ یہال نفی حقیقی نقصان کی ہے نہ کہ نقصان کی مصلحت کے تعلیم اللہ کی صورت کی ،تو چونکہ مؤمنوں کواس میں دنیوی فائد ہے، جیسے اخلاق کا سنوار نا وغیرہ اور دینی فائد ہے جیسے تو اب اور اللہ کی مورت کے اعتبار سے رضاا ورد کی تشویش ہی نقصان کی روح ہے۔اس لئے وہ نقصان قابل توجہ اور حقیقی نہیں محض صورت کے اعتبار سے مقان ہے جس کا حقیقت کے مقابلہ میں کوئی اعتبار نہیں ،جیسا کہ کسی جماعت کا ایک محض قبل ہوجائے اور باتی لوگوں کو فتح صل ہوجائے اور باتی لوگوں کو فتح صل ہوجائے اور باتی لوگوں کو فتح صل ہوجائے تو عرف میں اس کواسی بنا پر ضرر لیعن نقصان نہیں کہتے۔خوب سمجھ لو۔

﴿ وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ اَهْلِكَ تُكُوِّئُ الْمُؤْمِنِيْنَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ مَ وَاللهُ سَمِيْعٌ عَلِيْمٌ ﴿ إِذْ هَتَتُ اللهِ وَإِذْ هَتَتُ اللهِ عَلَيْتُوكَ لِلْقِتَالِ مَ وَاللهُ وَلِيُّهُمَّا مُوعَلَى اللهِ فَلْيَتُوكَ لِللهِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ قَلْمَا مُوعَلَى اللهُ وَلِيَّهُمَّا مُوعَلَى اللهِ فَلْيَتُوكَ لِللهِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾

ترجمہ:اورجبکہآپ میں کے وقت اپنے گھرہے چلے ،مسلمانوں کومقابلہ کرنے کے لئے مقامات پر جمارہے تھے۔اور الله تعالیٰ سب سن رہے تھے سب جان رہے تھے، جبتم میں سے دو جماعتوں نے دل میں خیال کیا کہ ہمت ہار دیں اور الله تعالیٰ توان دونوں جماعتوں کا مددگارتھااور پس مسلمانوں کوتواللہ ہی پراعتاد کرنا جائے۔

ربط: یہاں تک زبانی مقابلہ کامضمون تھا۔اب ہتھیاروں کے ذریعہ مقابلہ کامضمون بیان کیاجا تا ہے جس کے شمن میں تین قصوں کی طرف اشارہ ہے: (۱) غزوۂ احداور یہی زیادہ ہے (۲) غزوۂ بدر ﴿ وَلَقَ لَى نَصَرَكُ مُ اللّٰهُ ﴾ اور

toobaa-elibrary.blogspot.com

اس کے بعد کی آیتوں میں۔اور (٣) غزوہ حمراءالاسد ﴿ اللّٰهِ يَنَ اسْتَجَا بُواْ لِللّٰهِ وَ الرَّسُولِ ﴾ سے شروع ہونے والمضمون۔

اورمقابلہ کی اس مناسبت کے علاوہ اگلے مضمون کی اوپروالے مضمون سے ایک خاص مناسبت ہے بھی ہے کہ اوپر فرمایا ہے: ﴿ وَہانَ تَصَّیْرُوْا وَنَتَقُوْا لَا یَضُوّرُکُو کُیْدُ کُیْدُ اللّٰمِ شَیْنًا ﴾ آگے کامضمون اس کی دلیل کے طور پر ہے کہ تم خود اپنے قال وجہاد کے قصے یاد کرلوکہ جہاں پورے صبر وتقوی سے کام لیا جیسے بدر وہاں کافروں کی تدبیروں سے کوئی نقصان نہیں پہونچا، اور تم غالب رہ اور جہاں اس میں کسی قدر کی آگئی وہاں نقصان ہوگیا۔ جب احد میں مغلوب ہو گئے اور پھر کامیاب پھر حمراء الاسد میں باوجود یکہ احد کے واقعہ سے تازہ زخم خوردہ تھے، کین صبر، ثابت قدمی اور تقوی سے کام لیا تو پھر کامیاب ہوئے۔ اس سے مندرجہ بالامضمون کی پوری تائید ہوگئے۔

### واقعه غزوهٔ احد:

کاررمضان بروز جمعہ جمری کو جب غزوہ بدرجو کہ مسلمانوں اور کفار کے درمیان پہلی جنگ ہوئی ہے قریش کے کفار کو گئست ہوئی تو اگلے ہی سمال یعنی نصف شوال ۴ ہجری میں وہ پھرسے بدلہ لینے کے لئے مدینہ پر چڑھ آئے، تین ہزار آدمیوں کا مجمع تھا، رسول اللہ میں نشریف لائے، میدان میں آدمیوں کا مجمع تھا، رسول اللہ میں نشریف لائے، میدان میں بہنچنے کے بعد عبداللہ بن ابی منافق جو کسی طرح دباؤ کے تحت ساتھ چلا آیا تھا، اپنے تین سو (۱) آدمیوں کو لے کرمیدان سے بہنچنے کے بعد عبداللہ بن ابی منافق جو کسی طرح دباؤ کے تحت ساتھ چلا آیا تھا، اپنے تین سو (۱) آدمیوں کو لے کرمیدان سے

(۱) منافقوں کی تعدادصرف تین سوہی نہیں تھی ،ہم یہ بات اس کئے کہدرہے ہیں کہ کوئی یہ سوال نہ کرے کہ یہاں سے لے کر دورتک قصہ احد چلا گیا ہے اور جگہ جگہ منافقوں کا ذکر آتار ہا ہے اور شروع ہی میں یہ کہد دیا گیا ہے کہ منافقوں کا سردارا پے تین سوساتھیوں کو لے کر جنگ کے میدان سے واپس ہوگیا۔اس سے تو یہی ظاہر ہوتا ہے کہ اب لشکر میں کوئی منافق نہیں تھا صرف مخلص مؤمن ہی تھے، لیکن آگے چل کر بار بار منافقوں کا ذکر خاص میدانِ جنگ ہی کے سلسلہ میں آتا ہے تو یہ باتوں میں تعارض کمراؤ ہوا۔

جواب کی واضح شکل یہ ہے کہ منافقوں کا تین سومیں محدود ہونا بہت مشکل ہے، یہ منافق اکثر یہود تھاور مدینہ میں ان ک کثرت تھی، جو کہ معلوم ہے۔ تو تین سو کے جدا ہونے سے یہ لازم نہیں آتا کہ اب وہاں کوئی منافق موجود نہیں رہا۔ چنانچہ رواتحوں سے قطع نظر خود قرآنِ مجید کی بعض آتوں سے ان کی کثرت معلوم ہوتی ہے، جیسا کہ ارشاد ہے: ﴿ ثُمُ اَنْزَلَ عَلَيْكُمُ اللّٰهُ الْعَلَيْمُ الْفَسُهُمُ ﴾ جو جلد ہی فینی بعدی الفیم آتوں ہے۔ اللہ تعنی طایف تھ مِنْکُمُ اوک اللّٰ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰمُ الل

ری میہ بات کہ بیلوگ جدا کیوں نہیں ہوئے ، تو یا تو اتفاق سے انہیں موقع نہیں ملایا قصداً بیسوچ کررہ گئے ہوں گے کہ ملمانوں کوموقع موقع سے غلط اور برےمشورے دیں گے، یاان کے شدت پسندلوگوں کوخبر پہنچادیں گے جسیا کہ دوسری ← واپس ہوگیا، بعض سحابہ نے سمجھایا بھی ، مگر وہ کہنے لگا کہ اگر لڑائی کا موقع ہوتا تو ہم شر یک ہوتے ، بے فا کدہ کون اپنی جان وے ، انصاد کے دو قبیلے بنی سلمہ اور بنی حارثہ ہیں ان منافقوں کو واپس ہوتے دیکھ کران کی ہمت میں بھی پچھ سی پیدا ہونے گلی اور دلوں میں واپسی کا خیال آنے لگا۔ لیکن اللہ تعالی نے آئیس اس علی فلطی ہے محفوظ رکھا، ان کے دلول سے اس وسو کہ دور کیا۔ غرض سات سوآ دمی رہ گئے ، حضور اقدس خیالی نے تاہیں اس علی فلطی ہے میدان میں احد پہاڑے تو ریب وسے کی صف آرائی کی اور عبد اللہ بن جبیر رضی اللہ عنہ صحابی کو پچاس تیرانداز وں پر وافر مقرر کر کے لشکر کی پشت پرائیک سب کی صف آرائی کی اور عبد اللہ بن جبیر رضی اللہ عنہ صحابی کو پچاس تیرانداز وں پر وافر مقرر کر کے لشکر کی پشت پرائیک سب کی صف آرائی کی اور عبد اللہ بن جبیر رضی اللہ عنہ صحابی کو پچاس تیرانداز کی سرح برائی ہوئی کے برائی ہوئی کہ کہ اس کی سے تیرانداز کی کرتے رہنا۔ چنا نچے برائے دور کیا تھواں کے خطرہ کی وجہ سے تھا، اب تو ہمارے بھائی غالب ہوگے ، اب کیا اندیشر ہوگیا، اس لئے وہ محم ختم کر کا فروں کا پیچھا کرنے کے لئے چل پڑے اس لئے وہ محم ختم کر کا فروں کا پیچھا کرنے کے لئے چل پڑے اس دوران کی کافر کے میں مضاب کے بیش مضور کے داندان میں حضور کے داندانِ مبارک یعنی اس کا ایک ریزہ شہید ہوگیا۔ اس دوران کی کافر نے نغرہ ولگا دیا کہ مجمد تھی سے اس وقت سوا کے ایک وجہ سے اس وقت سوا کے ایک فلا رہے کہ تی مسلمانوں کے پوئی اس کا گیا۔ اس دوت سوا کے ایک عرفر کیا ہیں گھا گیا ہے۔ جس کی اس موقع پرتغیر میں خرورت ہے۔

#### احد كے قصد كا آغاز:

مسلمانوں) میں سے دو جماعتوں (بینی بنوسلمہ اور بنوحارثہ) نے دل میں خیال کیا کہ ہمت ہار دیں (اور ہم بھی عبداللہ
بن انی کی طرح اپنے گھروں کولوٹ جائیں) اوراللہ تعالیٰ توان دونوں جماعتوں کا مددگارتھا (بھلاان کوکب ہمت ہار نے
دیتا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے ان کواس خیال پرعمل کرنے سے محفوظ رکھا) اور (ہم آئندہ کے لئے ان جماعتوں کواور دوسر سے
تمام لوگوں کو بھی نصیحت کرتے ہیں کہ جب تم مسلمان ہوتو (مسلمانوں کوتو اللہ تعالیٰ ہی پراعتا دکرنا چاہئے) اور ایسی کم
ہمتی بھی نہیں کرنی چاہئے۔

فائدہ: صحابہ پراللہ تعالی کی بیسی عنایت ہے کہ لطمی کے بیان کے ساتھ ہی انہیں ولایت کی بشارت بھی سنادی، جس معانی کا اعلان صاف طور سے ظاہر ہے اور غلطی بھی کئی معمولی بتائی کہ واپسی نہیں صرف ہمت ہارنایا کم ہمتی، پھراس کا بھی وقوع نہیں، بلکہ صرف خیال کہ یا تو صدور ہی صرف اتنا ہوا ہو یا صادر ہونے کا ذکر نہیں فرمایا، پھرامراول پراندا نہیان بھی ایسا جس سے ان حضرات کا انتہائی تقرب ظاہر ہوتا ہے کہ فارسی مقولہ کے مطابق نزدیکاں را بیش تربود جرانی (قربی لوگوں کو زیادہ پریشانی ہوتی ہے، اور اس بشارت کی وجہ سے ان میں سے بعض صحابہ کا صحاح لیمن صحیح احادیث والی کتابوں میں یہ تول آیا ہے کہ ہم عتاب کے اظہار کے باوجوداس آیت کے نازل نہ ہونے کی تمنانہیں رکھتے ، کیونکہ اس آیت میں عتاب کے ساتھ ہی عنایت کا کلمہ ﴿ وَ اللّٰهُ وَ اللّٰهِ وَ اللّٰهُ وَ الل

اگر یکبار گوید بندهٔ من از عرش بگذرد خندهٔ من وه اگر ایک بار که: میرابنده! ÷ تومیری بنی عرش سے بھی گذرجاتی ہے۔

﴿ وَلَقَدُ نَصَرَكُمُ اللهُ بِبَدُ رِقَ آنَتُمُ آذِلَةً \* فَاتَّقُوا اللهَ لَعَلَّكُمُ تَشْكُرُونَ ﴿

ترجمہ:اور بیہ بات محقق ہے کہ حق تعالی نے تم کو بدر میں منصور فر مایا، حالانکہ تم بے سروسامان تھے،سواللہ تعالی سے ڈرتے رہا کروتا کہتم شکر گزارر ہو۔

ربط: اوپرآیت ﴿ وَإِذْ عَلَى وْتَ ﴾ کی تمہید میں ربط کابیان گذر چکا ہے۔ اب بدر کے قصہ میں مدد کا صبر اور تقوی کی بدولت ہونا بیان فرماتے ہیں۔

## بدر کی نفرت کا قصہ:

اور بیہ بات تحقیق شدہ ہے کہ حق تعالیٰ نے (غزوہ) بدر میں تمہاری مد فرمائی، حالانکہ تم (محض) بے سروسامان تھے (کیونکہ مجمع بھی کفار کے مقابلہ میں کم تھا، وہ ایک ہزار تھے اور مسلمان کل تین سوتیرہ تھے اور ہتھیار وغیرہ بھی بہت کم تھے) تو (چونکہ یہ فتیاب اور منصور ہونا تقوی کی بدولت تھا، جس میں استقلال اور صبر یعنی ثابت قدمی بھی داخل ہے تو تم پرلازم ہے کہ آئندہ بھی ) اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہا کرو (اس کا نام تقوی ہے) تا کہ تم (مدد کی اس نعمت کے ) شکر گذار ہو (کیونکہ

شکر گذاری صرف زبان کے ساتھ خاص نہیں، بلکہ پوراشکریہ ہے کہ زبان اور دل بھی مشغول ہواور طاعات کی بھی پابندی ہو۔خاص طور سے جبکہ اس طاعت کا اس نعمت میں دخیل ہونا بھی ثابت ہوجائے )

فائدہ: بدراصل میں ایک کنویں کا نام ہے جے بدر بن قریش نے کھودا تھا جیسا کہ القاموں میں ہے، یہ جنگ ای کنویں کے قریب ہوئی تھی۔آ گے اللہ کی طرف سے اس غزوہ میں ہونے والی نصرت (امداد) کی تفصیل ہے۔

﴿ لِذْ تَقُولُ لِلْمُؤْمِنِينَ اكنَ يَكُفِيكُمُ أَنْ يُبُوبَكُمُ رَبُّكُو بِثَلْقَةِ الَّفِ مِّنَ الْمَلْلِكَةِ مُنْزُلِينَ ﴿ بَكَ ﴿ إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَاتُؤَكُمُ مِّنَ فَوْرِهِمْ هَٰذَا يُمُلِودَكُورَ بِكُورِ مِّنَ الْمَلَلِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴿ إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَاتُؤَكُمُ مِّنَ فَوْرِهِمْ هَٰذَا يُمُلِودَكُورَ بِكُورِ بِجَمْسَةِ اللّٰهِ عَنْ الْمَلَلِكَةِ مُسَوِّمِينَ ﴾

ترجمہ جبکہ آپ مسلمانوں سے یوں فرمارہے تھے کہ کیاتم کو بیامر کافی نہ ہوگا کہ تمہارارب تمہاری امداد کرے تین ہزار فرشتوں کے ساتھ جواتارے جائیں گے۔ ہاں کیوں نہیں اگر مستقل رہو گے اور تقی رہو گے اور وہ لوگ تم پرایک دم سے آپہنچیں گے تو تمہارارب تمہاری امداد فرمائے گا پانچ ہزار فرشتوں سے جوایک خاص وضع بنائے ہوئے ہوگے۔ بدر کے قصہ کا تتمہ:

(پیفرت اس وقت ہوئی تھی) جبکہ آپ (اے جمد اعلیہ ایٹا کے سام انوں سے (جبکہ وہ یہ جرس کر کہ مشرکوں کے لئے اور مدد آ رہی ہے، پریشان سے، اللہ کی وئی کی بنیاد پر) یوں فرمار ہے سے کہ کیا تہبار نے (دلوں کی تقویت کے) لئے بیام کافی نہیں ہوگا کہ تبہارا ارب تین ہزار فرشتوں سے تبہاری امداد کرے، جو (ای کام کے لئے آسان سے) اتارے جائیں گے (جس سے معلوم ہوتا ہے کہ بڑے درجہ کے فرشتے ہوں گے، ورنہ جو فرشتے پہلے سے زیمن پر موجود سے ان سے بھی یہ کام لیا جاسکتا تھا، اور اس سے پہلے مسلمانوں کی دعا اور استغاثہ پرایک ہزار ملائکہ کے بیجیے کا وعدہ ہو چکا تھا، جیسا کہ سور ہو انفال آیت ۹) میں ہے تو بیزیادہ کا دوبارہ وعدہ دل کو زیادہ تقویت پہو نچانے میں موثر ہے۔ چنا نچاو پر سے سوال کا جواب خودہی ارشادہ واکہ ) ہاں! کیوں نہیں (کافی ہوگا؟ یعنی کافی ہوگا، اب آگا اور زیادہ کام زیدا یک وعدہ ہے، لیکن ایک مشر طفر سے کیا تی ہوگا؟ یعنی کافی ہوگا، اب آگا اور زیادہ کام طور سے مخلوق سے مدد کا کے ساتھ ۔ اوروہ یہ کہ) اگر مقابلہ کے وقت ثابت قدم رہو گے اور تقوی سے فرمائے گا، جو کہ ایک خاص وضع بنائے ہو خوات ہوں ہو تی ہوں ہو تا ہوں کا مورد سے مخلوق سے مدد کا جو کہ ہو کہ ایک مار بات یا کام طور سے مخلوق سے مدد کا جو کہ ہو کے ہوں گر جیسا کہ عام طریقہ ہے کہ فوج کی کوئی خاص وردی ہوتی ہے، اس میں اشارہ ہے کہ وہ فرشتے خاص اس کام کے لئے آتا ہے، عام طور سے اس کام کی خاص کام کے لئے آتا ہے، عام طور سے اس کام کی خاص کام کے لئے آتا ہے، عام طور سے اس کام کی خاص کام کے لئے آتا ہے، عام طور سے اس کام کی کوئی خاص کام کے لئے آتا ہے، عام طور سے اس کام کی کیا دور ایوں کوئی خاص کوئی خاص کا کان کہ وہ وہ کا اور کان کہ وہ کیا ہوگا کہ وہ کہ اس میں اشارہ ہو کیا ہوگا کہ وہ کہ اس میں اشارہ ہو کے ایک کیا تا ہے، عام طور سے اس کام کی کے اور کیا تو کہ کہ ہوگھ کی کوئی خاص کی خاص کیا گر کہ تو کہ کام کی گئے تا ہے، عام طور سے اس کیا کہ کیا دور کیا دور کیا کہ کیا دور کیا کہ کوئی کیا کوئی کیا کیا کہ کیا گئی کیا گئی کیا کہ کوئی کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا گئی کیا کہ کیا کہ کیا کہ کیا گئی کیا کہ کر کیا کہ کیا کہ

فائدہ: یہ تمن وعدے تھاول ایک ہزارکا، دوسرا تین ہزارکا اور تیسرا پانچ ہزارکا۔ تو پہلے کا سبب تو سورہ انفال میں

استفا شاوردعا کی تصریح ہے۔ دوسرے کا سبب مشرکوں کے لئے امدادا نے کی خبرس کر دوایات ہے پریشان ہونا معلوم ہوتا

ہم، چنا نچروح المعانی میں ہے کہ ابن ابی شیب اور ابن الممد روغیر ہمانے شعبی سے دوایت کیا ہے کہ مسلمانوں کو بدر کے

دن یخبر کی کہ گر زبین جابر محار بی مشرکوں کی امداد کا ارادہ رکھتا ہے۔ یہ خبر بہت تکلیف دہ معلوم ہوئی، اس وقت ہے آت بنال ہوئی، اوراگر چیتر بی سبب یہ پریشانی ہے کی نام اوراگر چیتر بی سبب یہ پریشانی ہے کی نام اور کا سبب جیسا کہ اس آیت کے ربط کی وجہ سے اوپر والی آتیوں لینی فرز چکا ہے، معلوم ہوتا ہے ) ہیہ ہے کہ صبر اور تقوی کی جو صفتیں ان حضرات میں پہلے ہے موجود صبر اور تقوی کی کہ موجود صبر اور تقوی کی برکت دعا کے قبل میں بہلے ہے موجود صبر اور تقوی کو کہا جائے تو بہت مناسب ہے، کیونکہ تقوی کی برکت دعا کے قبل ہوتی ہے، اور اس وقد وی اسب خود میں بیان کیا گیا ہے، موجود صبر اور تقوی کی اسب خود میں بیان کیا گیا ہی ہوئی۔ اسب ایک یعنی تقوی ہے، اور اسب الگ ہوئی ہی الگ الگ ہوئی ہم رحقیقت میں سبب کا سبب ایک یعنی تقوی ہے جس کو ثابت کرنے کے لئے ہیا ہیں بیا لگ ہوئی ہیں۔ اسب الگ بی تقوی ہے جس کو ثابت کرنے کے لئے ہیا ہیں بیان کیا گیا ہیں۔

لئی کی ہیں۔

آگاس بارے بیں اختلاف ہواہے کہ یہ تیسراوعدہ پورا ہوایا نہیں توضعی کا قول تو یہ ہے کہ اس بیں ایک شرط کے فوت ہوئے گئے گئے بھن فؤ دھے ہے کہ بھی تقی اور وہ واقع نہیں ہوئی۔ چنا نچہ کرزین جابر کا گروہ نہیں آیا۔ اس طرح شرط کے فوت ہوئے انتونکئے بھی فوت ہوگیا، پس واقع بیں اس شرط کے بغیر وعدہ ہی نہیں ہوا تھا، اور بعض نے کہا ہے کہ وہ وعدہ کی تاکیداور مبالغہ ہے، جیسا کہ احتر نے ترجمہ کی تقریر کو یا تؤکئے کہ کے ساتھ مشروط نہیں ہے، بلکہ اس سے مقصود وعدہ کی تاکیداور مبالغہ ہے، جیسا کہ احتر نے ترجمہ کی تقریر میں اشارہ کر دیا ہے۔ اس لئے یہ وعدہ بھی واقع ہوا۔ اور اس بیں بھی اختلاف ہے کہ ہر نے وعدہ کی تعداد پہلے والے وعدہ کی تعداد سے اس لئے یہ وعدہ بھی واقع ہوا۔ اور اس بیں بھی اختلاف ہے کہ ہر نے وعدہ کی تعداد پہلے والے وعدہ کی تعداد سے بیا اس کے علاوہ ہے۔ یہ دونوں اختلاف روح المعانی نے قبل کئے ہیں اور ای میں این عباس کا قول این اسماق اور طبر ان نے بیاد میں این عباس کا اشارہ ہے کہ اس مرخ عما ہے تھے، اور احد کے قصہ بیں در کی تصریب کا قصہ یا دولا نا مقابلہ کے قرید سے اس بات کا اشارہ ہے کہ احد میں تھر دیا گیا، جس کا قصہ میں جدر کی سے وجہ سے ہوا اور بیظل ایک تو واقعہ سے پہلے ہوا کہ بدر کی اور دیس اسفید عمار بین نے چوٹر دیا گیا، جس کا قصہ میں خلال واقع ہوجانے کی سے وجہ سے ہوا اور بیظل ایک تو واقعہ سے پہلے ہوا کہ بدر کی جوڑ گیا ہوں کی ہو تھوٹر دیا گیا، جس کا قسم میں اسمال کی از کی وجہ سے مدونہ ہوئی، اور احد میں اسلے اور چھلے قوی وی ووں کی برکت سے نصرت ہوئی، اور احد میں اسلے اور چھلے خلل کے اثر کی وجہ سے مدونہ ہوئی، اور احد میں اسلے اور چھلے قلل کے اثر کی وجہ سے مدونہ ہوئی، اور احد میں اسلے اور چھلے قلل کے اثر کی وجہ سے مدونہ ہوئی، اور احد میں اسلے اور چھلے قلل کے اثر کی وجہ سے مدونہ ہوئی، اور احد میں اسلے اور چھلے خلل کے اثر کی وجہ سے مدونہ ہوئی، اور احد میں اسلے اور کی کھلے تقوی وی ووں کی برکت سے نصرت ہوئی، اور احد میں اسلے اور پیچھلے خلل کے اثر کی وجہ سے مدونہ ہوئی، اور احد میں اسلے اور کی خوات کی اور ویکھلے خلل کے اور پی کی افراد میں اسکے اور پی کھلے خور کی اور وی کی اور وی کھلے در کے واقعہ میں اسکے اور پی کھلے کی کھلے کو کی ان کی اور وی کی اور احد میں اسلے اور پیکھلے کی کو کھلے کی دور کی کو کی اور وی کو کی کھلے کی کو کی اور کے کی کھ

ملائکہ کے نزول کی بات کمی قوی دلیل پرجن نہیں۔اور یوں ملائکہ متعینہ طور پر ساتھ رہتے ہی ہیں،لیکن گفتگواس غرض کے
لئے نزول کے سلسلہ میں ہے۔اور ملائکہ کے ذریعہ اس امداد کی نسبت جوشبہ کیا گیا ہے اس کا جواب جلد ہی آ گے آتا ہے۔
اور اس عدد میں بینکتہ ممکن ہے کہ کا فرایک ہزار تھے،اس لئے ایک ہزار فرشتے آئے، پھر جب کا فرمسلمانوں سے تین گنا رہیں،پھر پانچ ہزار میں بیرعایت ہے کہ لشکر کے پانچوں
مصول کے ساتھ ایک ایک ہزار رہیں۔واللہ اعلم

﴿ وَمَا جَعَلَهُ اللهُ إِلَّا بُشُلِ لَكُمْ وَلِتَظْمَرِنَ قُلُوْبَكُمْ بِهِ ﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْكِ اللَّهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ﴿ وَمَا النَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِنْكِ اللَّهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ﴿ لِيَقْطَعُ طَرَقًا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوْا اَوْ يَكْبِنَهُمْ فَيَنْقَلِبُوْا خَالِبِينَ ﴾ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ﴿ لِيَقْطَعُ طَرَقًا مِنَ الَّذِينَ كَافَوُوْا اَوْ يَكْبِنَهُمْ فَيَنْقَلِبُوْا خَالِبِينَ ﴾ اللهِ الْعَزِيْزِ الْحَكِيْمِ ﴿ لِيَقْطَعُ طَرَقًا مِنْ الَّذِينَ كَالْهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّ

ترجمہ: اوراللہ تعالیٰ نے بیامداد محض اس لئے کی کہتمہارے لئے بشارت ہواور تا کہتمہارے دلوں کوقر ارہوجائے اور نفرت صرف اللہ ہی کی طرف سے ہے جو کہ زبردست ہیں حکیم ہیں۔ تا کہ کفار میں سے ایک گروہ کو ہلاک کردے یا ان کو ذلیل وخوار کردے، پھروہ نا کام لوٹ جائیں۔

ربط: اب مذكوره بالامددونفرت كى حكمت كابيان ہے۔

### مذكوره بالاواقعه كي حكمت

اوراللدتعالی نے بیامداو (ندکورہ بالا جوملائکہ کے ذریعہ ہوئی) محض اس (حکمت) کے لئے کہ تمہارے لئے (غلبہ کی بشارت ہو (لیعنی غلبہ کی تو قع سے خوش ہوجا و اور تاکہ) تمہارے دلوں کو (اضطراب سے) قرار ہوجائے (اس طرح آیک فائدہ جلب منفعت یعنی نفتے حاصل کرنے کا ہوا اور دوسرا دفع مصرت یعنی نقصان کو دور کرنے کا چونکہ فطری طور پر اسبب کا سامان کیا گیا) اور (واقع میں تو) نفرت یعنی مدد (اور غلبہ) صرف اللہ ہی کی طرف سے تبلی ہوتی ہے، اس لئے اس سبب کا سامان کیا گیا) اور (واقع میں تو) نفرت یعنی مدد (اور غلبہ) صرف اللہ ہی کی طرف سے ہوکہ ذریر دست ہیں (کہ ویسے بھی غالب کرستے ہیں لیکن) کی میم (بھی) ہیں (وہ جب چاہیں اسباب کے ذریعہ غلب دیتے ہیں بیتو ملائکہ کے ذریعہ المداد کی حکمت ہوئی، آگے منصور و مظفر یعنی فتح یاب ہونے کی حکمت بیان کی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بدر میں تمہیں غلبہ اس لئے دیا) تا کہ فار میں سے ایک گروہ کو (جان سے) ہلاک کر دے (چنا نچے سترکا فرر کیس قال کے گئے) یا ان (میں سے بعض) کو ذکیل و خوار کر دے (یعنی شکست دیدے) پھروہ تاکام لوث جا کیں (یعنی ان میں کئی نہوئی بات ضرور ہوجائے اوراگر دونوں ہوجا کیں تو اور بھی بہتر ۔ چنا نچے دونوں با تیں ہو کیں بلکہ تیسری ایک میں تو یہ ویک کہ سترقید ہوئے)

فائدہ: یہاں امداد کی حکمت بہت ہی صراحت کے ساتھ فر مائی ، جس میں غور کرنے سے اس مضمون پر کوئی شبہ باقی نہیں رہتا ، کیونکہ اس کا حاصل بیہوا کہ ان فرشتوں کے نزول سے اصل مقصود بیتھا کہ مسلمانوں کے دلوں کوسکون واطمینان ہو،آئی سکون کا طریقہ کیا تھا؟ یہ سورہ انفال آیت ۱۲ میں ہے۔ اور ثابت قدم کرنے کی وجوں میں سے یہ بھی ہے کہ اپنے روحانی تصرف سے موّمنوں کے دلوں کو قوت پہو نجادیں، جیسا کہ اہل تصرف کیا کرتے ہیں، اور جیسا کہ وتی کے زول کی اہلا تصرف کیا گرے ہیں، اور جیسا کہ وتی کے زول کی اہلا تصرف کیا تھا، بھر کئی ہزار کی کیا اہلا مے دبانے کی ایہ بھی توجہ کی جاتی ہو گئی ہزار کی کیا فرورت تھی؟ اور نظر آنا ضروری ہے اور نہ یہ شبہ ہو سکتا ہے کہ ایک ہی فرشتہ تمام کا فروں کو ہلاک کر سکتا تھا، بھر کئی ہزار کی کیا ضرورت تھی؟ اور نظر آنا ضروری ہے اور نہ یہ شبہ ہو سکتا ہے کہ ایک ہی اس کا جواب یہ ہے کہ اصلی کا م ان کا قبال نہ تھا، جس کہ کہ ہزار کی کیا اور احزاب میں بھی کا ام ان کا قبال نہ تھا، جیسا کہ شین کو اور زاب میں بھی کا اور ان کا خود قبل کرا اور کہا گئی ہیں۔ اور ان کا خود قبل کرا اور کہا گئی ہیں۔ اور کہا گئی ہو کہ کہ کہا گیا ہے کہ یہاں ملائکہ کو خطاب ہے۔ اور ایک کو نہیں تھا کہ کہ گئی گئی ہو گئی گئی ہو گئی گئی ہو گئی ہ

﴿ لَيْسَ لَكَ مِنَ الْآمْرِ شَيْءً أَوْ يَتُوْبَ عَلَيْهِمْ آوْ يُعَنِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظُلِمُوْنَ ﴿ وَيَعَ لِلهِ مَا فِي السَّلُوتِ وَمَا فِي الْآمُرِ شَيْءً أَوْ يَعُورُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَالِمُ مَنْ يَشَاءُ وَ اللهُ غَفُورٌ تَحِيْمٌ ﴿ ﴾ السَّلُوتِ وَمَا فِي اللهُ غَفُورٌ تَحِيْمٌ ﴿ فَيُعَالِمُ مَنْ يَشَاءُ وَاللهُ غَفُورٌ تَحِيْمٌ ﴿ ﴾

ساتھ ایسا کیا، حالانکہ وہ نی ان کواللہ کی طرف بلارہا ہے۔ اس وقت یہ آیت نازل ہوئی (لباب النقول عن احمد ومسلم عن انس) اور بخاری نے ایک قصہ اور بھی نقل کیا ہے کہ آپ نے بعض کفار کے لئے بددعا فر مائی تھی۔ اس پر یہ آیت نازل ہوئی اور وہ سب مسلمان ہوگئے، یہ دونوں قصے تواحد کے واقعہ سے متعلق ہوئے اور ایک روایت مسلم نقل کی ہے کہ آپ گفار کے قبائل رعل وذکوان اور عصیہ کے لئے بددعا فر مایا کرتے تھے۔ اس وقت یہ آیت نازل ہوئی۔ پھر اس میں بیا شکال کیا ہے کہ علی اور ذکوان کا واقعہ احد کے بعد پیش آیا، اس لئے تھے۔ اس وقت یہ آیت نازل ہوئی، اس کے روایت سے کہ ہماں اور ذکوان کا واقعہ احد کے بعد پیش آیا، اس لئے تھے۔ تازل ہوئی، اس لئے روایت سے جھے ہیں، کیکن اس لئے روایت سے جھے ہیں، کیکن اس لئے روایت سے جھے ہیں، کیکن سے بہر حال باقی رہا کہ پھر آپ نے بددعا کہوں فر مائی ؟ اس لئے حکے جواب یہ ہے کہ ممکن ہے آپ نے خمیر کی تخصیص کے سے اس حکم کواحد والوں کے ساتھ حاص سمجھا ہو، خاص طور سے پی کیٹوئی عکیفی ہم کے اس کے ایمان کے اشارہ بھی معلوم ہوتا ہے۔ رعل اور ذکوان میں بظاہر یہ مواقع نہیں سے، اس لئے یہ بددعا فرمادی ہوا وروہی آیت ووبارہ وی کے ذریعہ یا ددلائی گئی ہوتا کہ آیت کے حکم کا عام ہونا آپ کو معلوم ہوجائے، علت کے اشتر اکی وجہ سے یعنی ایمان کا دخیل سے پیدا ہونے والانہ ہو۔ اور جانا چا ہے کہ ایمان کے اعدادہ کرنا اجتہا دسے تھا، وی سے حکم کا خاص سے متعلق کوئی اشکال لازم نہیں آتا۔

# احد کے قصہ کی طرف رجوع:

تفسیر: صبر کی حداور انتها دو چیزول کوفر مایا، ان کامسلمان ہوجانا یا کسی ہلاکت ووبال میں مبتلا ہوجانا کیونکہ دونوں مالتوں میں صبرختم ہوجا تا ہے، اس کی وجہ بیہ کہ صبر ناگوار حالت پر کیا جاتا ہے اور بیدونوں حالتیں طبیعت کے مطابق ہیں، اور خل کی نفی کا مطلب بیہ ہے کہ اللہ کی طرف سے علم دیئے بغیرعلم حاصل نہیں ہوتا، اس لئے مسلمان ہونے کا اختمال رہا، پھر بددعا کب مناسب ہے؟ چنا نچے بعض مسلمان ہوئے، اور مشیت الہی کے بغیر تدبیر میں اثر نہیں ہوتا، اس لئے اس کی قربھی نہیں کرنی چاہئے، اور اصلاح کی اس فکر ہی سے غصہ اور غم بیدا ہوجاتا تھا (پس وہ بھی پیدا نہیں ہوگا)

﴿ يَانَهُمَا الَّذِينَ أَمَنُوالَا تَأْكُوا الرِّبَوا أَضْعَا فَا مُضْعَفَةً م وَاتَّقُوا اللهَ لَعَكُمُ نَفُلِحُونَ ﴿ وَالْحِينَ أَنْ وَالرَّسُولَ لَعَكُمُ ثُرُحَمُونَ ﴿ وَالطِّيعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ لَعَكُمُ ثُرُحَمُونَ ﴿ وَالطِّيعُوا اللهَ وَالرَّسُولَ لَعَكُمُ ثُرُحَمُونَ ﴿ ﴾

ترجمہ:اےایمان والوا سودمت کھاؤکی حصے ذاکد،اوراللہ تعالیٰ سے ڈرو،امیدہ کہ کامیاب ہواوراس آگ سے بچوجوکا فروں کے لئے تیار کی گئی ہے اورخوش سے کہنا ما نواللہ تعالیٰ کا اوررسول کا،امیدہ کہتم رحم کئے جاؤگ۔
ربط: آیت ﴿ اِذْ تَقُولُ لِلْمُوْمِنِینَ ﴾ کے ذیل میں لکھا گیا ہے کہ غزوہ احد میں تقوی میں خلل کے سبب مدنہیں ہوئی،ایک خلل واقعہ سے پہلے اور دوسراعین واقعہ میں۔اس سے بیٹابت ہوا کہ بعض اوقات بچھی خطا کیں بعد میں دوسری خطاوں کے صادر ہونے اور بعض طاعتوں میں خلل واقع ہوجانے کا سبب بن جاتی ہیں۔ چنانچے روح المعانی میں بھی آیت خواد اسکی تقریح ہے اور بیتج ہبتھی ہے،اس لئے آگے تقوی کی تاکیداوراس کی بعض اہم ترین فروع کی تھری کے بابندر ہیں تو ترین فروع کی تھری کے بابندر ہیں تو ترین فروع کی تھری کے بابندر ہیں تو ترین فروع کی تو کی معزب پیش نہ آئے۔

تقوی کے بعض شعبوں کا حکم اور بعض معاصی کی مما نعت:

اے ایمان والو! کئی گنازیادہ (کرکے) سودمت کھاؤ (یعنی بالکل ہی مت لو) اور اللہ تعالیٰ ہے ڈرو۔امیدہے کہتم کامیاب ہو (یعنی جنت نصیب ہواور دوزخ سے نجات ہو) اور اس آگ سے بچوجو (اصل میں) کافروں کے لئے تیار کی گئی ہے (یعنی سود کھانے جیسے گناہ مت کرو، جو دوزخ میں لے جانے والے ہیں) اور خوشی سے کہنا مانو اللہ کا (اور اس کے )رسول (مَیالِیَا اِیْمَالِیَا اِللَّمَا کَا،امیدہے کہتم پررحم کیا جائے گا (یعنی قیامت میں)

مروی ہے کہ دور جاہلیت میں قبیلہ بوٹقیف کے لوگ بوٹفیر سے لین دین کا معاملہ کیا کرتے تھے، جب مقررہ میعاد آ جاتی تو کہتے کہ ہم تہمیں قم بوٹھا کر دیدیں گے تم اور مہلت دیدو۔ اس پر بیآیت نازل ہوئی ۔ غرض ای طرح بار بارکرتے تھے، چنانچے دوح المعانی میں بیلفظ بھی ہے: و ھکذا عند کل اجل: یعنی ہر مقررہ میعاد پر اس طرح کرتے تھے، اس لئے اس آیت میں اس کا بیان کر دیا۔ اور دوسری آیت میں بغیر کسی قید کے مطلقاً حرام فر ما دیا جیسا کہ سورہ بقرہ کی آیت ﴿ وَحَدَّمَ الرِّنْبُوا ﴾ گذر چکی ہے۔ اس طرح دونوں آیتوں کے ملانے سے معلوم ہوا کہ بیصورت بھی حرام ہے اور دوسری صورتیں جواس کے علاوہ ہوں وہ بھی حرام ہیں، خوب ہجھلو۔

آج کل بعض ہوں پرست اس قید کے ذریعہ جو کہ واقعی ہے، احتر ازی نہیں، عام مسلمانوں کو دھو کہ میں ڈالنا چاہتے ہیں۔ اور آیت کے ترجمہ کے ذیل میں لفظ'' اصل میں'' اس لئے کہا کہ گنا ہوں کی وجہ سے بعض مسلمان بھی آگ میں جائیں گے، کیکن وہ ان کا اصل یعنی ہمیشہ ہمیشہ کے لئے ٹھکا نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ سزا کے بعد آخر میں ایمان کی برکت سے نکل آئیں گے۔

ترجمہ: اور دوڑ وطرف مغفرت کے جوتمہارے پروردگار کی طرف سے ہوا ور طرف جنت کے جس کی وسعت الی ہے جیسے آسان اور زمین ۔ وہ تیار کی گئی ہے خدا سے ڈرنے والوں کے لئے ایسے لوگ جو کہ خرچ کرتے ہیں فراغت میں اور عنگ میں اور غصہ کے ضبط کرنے والے اور لوگوں سے درگر رکر نے والے اور اللہ تعالی ایسے کو کاروں کو مجبوب رکھتا ہوا ور اللہ تعالی ایسے کو گاروں کو مجبوب رکھتا ہوا ور کے ایسے لوگ کہ جب کوئی ایسا کام کر گزرتے ہیں جس میں زیادتی ہویا پی ذات پر نقصان اٹھاتے ہیں تو اللہ تعالی کو یاد کر لیتے ہیں، پھراپ گناہوں کی معانی چاہنے لگتے ہیں اور اللہ تعالی کے سوا اور ہے کون جو گناہوں کو بخشا ہوا ور وہ لوگ اپ فعل پر اصرانہیں کرتے اور وہ جانے ہیں۔ ان لوگوں کی جزابخشش ہے ان کے رب کی طرف سے اور ایسے باغ ہیں کہ ان کے اصرانہیں کرتے اور وہ جانے ہیں۔ ان لوگوں کی جزابخشش ہے ان کے رب کی طرف سے اون کام کرنے والوں کا۔

ربط: اب بھی چھلے مضمون کا تمہ ہے، جس میں تقوی کے شعبوں کے حصوں کی ، تقوی کے ثمرہ کے وعدہ سمیت ترغیب ربط: اب بھی چھلے مضمون کا تمہ ہے، جس میں تقوی کے شعبوں کے حصوں کی ، تقوی کے ثمرہ کے وعدہ سمیت ترغیب ربط: اب بھی چھلے مضمون کا تمہ ہے، جس میں تقوی کے شعبوں کے حصوں کی ، تقوی کے ثمرہ کے وعدہ سمیت ترغیب ربط: اب بھی چھلے مضمون کا تمہ ہے، جس میں تقوی کے شعبوں کے حصوں کی ، تقوی کے ثمرہ کے وعدہ سمیت ترغیب لی میں کو کے سالے کو ان اس کے حصوں کی ، تقوی کے ثمرہ کے وعدہ سمیت ترغیب کے کو کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کی کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں کو کھوں کے کھوں ک

ہے جو کہ مغفرت اور جنت ہے۔اس طرح اوپر دوزخ سے بچنے کے لئے فر مایاتھا، یہاں جنت لینے کے لئے فر مارہے ہیں۔ تقوی کے شعبوں کا حکم اوراس کی جزاء کا وعدہ:

اورمغفرت کی طرف دوڑ وجوتمہارے پروردگار کی طرف سے (نصیب) ہو۔اور جنت کی طرف دوڑ و۔مطلب میہ کہ ایے نیک کام کروجن سے پروردگارتمہاری مغفرت کردیں۔اورتمہیں جنت عنایت ہو(اوروہ جنت ایسی ہے) جس کی وسعت الیی (تق) ہے (ہی) جیسے سارے آسان اور زمین (اور زیادہ کی نفی نہیں۔ چنانچہ واقعی طور پراس کا بہت زیادہ ہونا ثابت ہے۔اور) وہ اللہ سے ڈرنے والوں کے لئے تیار کی گئی ہے ( یعنی مسلمانوں کے لئے جن میں ایک تو اعلی ورجہ کے ملمان)ایسے لوگ (ہیں) جو کہ (نیک کاموں میں) خرج کرتے ہیں (ہرحال میں) فراغت میں (بھی) اور تنگی میں (بھی)اورغصہ کو ضبط کرنے والے اور لوگوں (کی تقصیرات) سے درگذر کرنے والے۔اللہ تعالی ایسے نیک کام کرنے والول کو ( مین میں میصفات المل طور پر مول ) محبوب رکھتا ہے اور ( ایک ان ندکورہ لوگوں کے اعتبار سے دوسرے درجہ کے مسلمان) ایسے لوگ (ہیں) کہ جب کوئی ایسا کام کرگذرتے ہیں جس میں ( دوسروں پر ) زیادتی ہویا ( کوئی گناہ كركے فاص) اپنا نقصان كرتے ہيں تو (فورأ) الله تعالى (كى عظمت اور عذاب) كويادكر ليتے ہيں، پھرايے گنا ہوں كى معانی چاہنے لگتے ہیں ( یعنی اس طریقہ سے جومعافی کے لئے مقرر ہے کہ دوسروں پرزیادتی کرنے میں ان اہل حقوق ہے بھی معاف کرائے اور خاص اپنی ذات ہے متعلق گناہ میں اس کی ضرورت نہیں۔اور اللہ تعالیٰ سے معاف کرانا دونوں میں مشترک ہے) اور (واقعی) اللہ تعالی کے سوااورکون ہے جو گناہوں کو بخشا ہو (رہااہل حقوق کا معاف کرنا تو وہ لوگ اس کا افتیارتونہیں رکھتے کہ عذاب سے بچالیں۔اور حقیقی بخشش اس کا نام ہے) اور وہ لوگ اپنے فعل (بد) پراصرار (اور ضد دھك دھرى) نہيں كرتے اوروہ (ان باتوں كو) جانے (بھى) ہيں (كەجم نے فلاں كام گناه كا كيا اوريه كەتوبەضرورى ہاورید کاللہ تعالی عفاریعنی بہت زیادہ بخشش ومغفرت کرنے والے ہیں۔مطلب بیہے کہ اعمال کی بھی اصلاح کر لیتے ہیں اور عقائد بھی درست رکھتے ہیں) اور ان لوگوں کی جزاان کے رب کی طرف سے بخشش ہے۔اور (جنت کے ) ایسے باغ ہیں کہان کے (درختوں اور مکانوں کے ) نیچے سے نہریں چلتی ہوں گی ، وہ ان میں ہمیشہ ہمیشہ رہنے والے ہوں گے (ادرای مغفرت اور جنت کے حاصل کرنے کا شروع آیتوں میں حکم تھا، پیچ میں اس کا طریقہ بتایا اور ختم پراس کا وعدہ فرمایا) ادرایه)ان کام کرنے والوں کی خدمت کا اچھا بدلہ ہے (وہ کام استغفار اور سیجے عقیدہ ہے اور استغفار کو کمل کرنے والی آئندہ طاعتوں کی پابندی ہے،جس پراصرار کانہ ہونا دلالت کرتاہے)

فائدہ:ان آیتوں میں دودر جوں کے مسلمان کا بیان ہے: ایک اعلی درجہ کے، دوسرےان سے کم۔اور اللہ سے ڈرنے والوں میں سب آگئے، کیونکہ تو بہجی اللہ کے ڈرسے ہی ہوتی ہے اور ﴿ یُحِبُ ﴾ کے ترجمہ میں'' اکمل طور پر'' کی قیداس

کئے لگائی کہ خودمحبوبیت تمام اہل اسلام میں مشترک ہے۔البتہ اعلی درجہ کے لوگوں کے لئے اکمل درجہ کی محبوبیت خاص ہے، باقی ضروری قیدیں اور فائدےخودتر جمہ کی تقریر سے واضح ہیں۔

﴿ قُ لُ خَلَتُ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنَ ﴿ فَسِيْرُوا فِي الْأَنْ ضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَهُ الْمُكَذِّبِينَ ۞ هُلْنَا بَيَّانٌ لِلنَّاسِ وَهُلًاى وَمُوعِظَةً لِلْمُتَّفِينِينَ ۞ وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَانْتُمُ الْاَعْلَوْنَ اِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ۞ ﴾ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ ۞ ﴾

ترجمہ: باتحقیق تم سے قبل مخلف طرق گزر بچکے ہیں تو تم روئے زمین پر چلو پھرواورد مکھ لوکہ اخیرانجام تکذیب کرنے والوں کا کیسا ہوا۔ یہ بیان کافی ہے تمام لوگوں کے لئے اور ہدیت اور تھیجت ہے خاص خدا سے ڈرنے والول کے لئے۔اورتم ہمت مت ہارواوررنج مت کرواور غالبتم ہی رہوگے اگرتم پورے مؤمن رہے۔

ربط: اب پھرغز وہ احد کے قصہ کی طرف مسلمانوں کو سلی دینے کے طور پر رجوع ہے کہ ہمیشہ سے اللہ تعالیٰ کا طریقہ چلاآیا ہے کہ انجام کارکفار ہی ناکام اور نقصان اٹھانے والے ہوتے ہیں۔اس لئے اگر چہتم اس وقت اپنی بدعنوانی سے مغلوب ہوگئے، کیکن اگر اپنے ایمان کے تقاضوں لیمنی صبر اور تقوی پر قائم رہے تو آخر کارکفار مغلوب ہوں گے۔

## احد کے قصہ کی طرف واپسی اورمسلمانوں کوسلی:

ملحوظہ مضمون کی باقی تقریرآیت کے ربط میں میں کھی جاچکی ہے۔ وہاں دیکھ لی جائے۔

toobaa-elibrary.blogspot.com

﴿ إِنْ يَمْسَسُكُوْ فَرْحُ فَقَلْ مَسَ الْقَوْمَ قَرْحُ قِعْلُهُ مُوتِلِكَ الْآيَامُ نُكَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ، وَلِيعْكُمُ اللهُ اللَّذِينَ المَنُوْ وَيَتَخِذَ مِنْكُمْ شُهَكَ آءِ ، وَاللّٰهُ لَا يُحِبُّ الظّلِيئِينَ ﴿ وَلِيمُعَصِ اللهُ الَّذِينَ اللَّهُ الَّذِينَ اللَّهُ الَّذِينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّلَّالَّالَاللَّهُ اللَّهُ اللّ

ترجمہ:اگرتم کوزخم پہنچ جاوے تو اس قوم کو بھی ایہا ہی زخم پہنچ چکا ہے اور ہم ان ایام کوان لوگوں کے درمیان ادلتے بہلے رہا کرتے ہیں اور تاکہ اللہ تعالی ایمان والوں کو جان لیویں اور تم میں سے بعضوں کو شہید بنانا تھا اور اللہ تعالیٰ ظلم کرنے والوں سے محبت نہیں رکھتے۔اور تاکہ میل کچیل سے صاف کردے ایمان والوں کواور مٹادیوے کا فروں کو۔ ربط: اس آیت میں بھی دوسرے طریقہ سے تسلی ہے جوزجمہ ہی سے معلوم ہوجائے گی۔ مسلمانوں کی تسلی کی دوسری تقریر:

اگرتمہیں کوئی چوٹ (صدمہ) پہوٹی جائے (جیسا کہ احدیث ہوا) تو (کوئی گھبرانے کی بات نہیں ، کیونکہ اس میں چند کہتیں ہیں ، ایک تو یہ کہ اس قوم کوبھی (جو کہ تہبارے مقابلہ میں تھی ، یعنی کفار) الی ہی چوٹ (وصدمہ) پہوٹی چکی ہے (چنانچہ گذشتہ سال بدر میں و مصدمہ اٹھا بچکے ہیں ، اور ہمارا معمول ہے کہ ) ہم ان دنوں کو (یعنی غالب اور معلوب ہونے کے زمانہ کو ) ان لوگوں کے درمیان اولتے بدلتے رہتے ہیں (یعنی بھی ایک قوم کو عالب اور دوسروں کو مغلوب ہوئے رہتی معلوب کر مطابق گذشتہ سال وہ مغلوب ہوئے تھے ، اب کی بارتم مغلوب ہوئے ، ایک طرح اس معمول کے مطابق گذشتہ سال وہ مغلوب ہوئے تھے ، اب کی بارتم مغلوب ہوئے ہیں اور دوسری حکمت ہے ہے ) تا کہ اللہ تعالی ایمان والوں کو (ظاہری طور پر ہی) جان لیس کے برکس کردیا ، اس طرح اس معمول کے مطابق گذشتہ سال وہ مغلوب ہوئے تھے ، اب کی بارتم مغلوب ہوئے ہیں علی اور ( دوسری حکمت ہے ہے ) تا کہ اللہ تعالی ایمان والوں کو ( ظاہری طور پر ہی) جان لیس کینا تھا (باقی حکمت ہے ہے کہ ) اور ( چوبی حکمت ہے ہے ) تا کہ ایمان والوں کو ( گناہوں کے ) میل کچیل سے صاف کردے ( کیونکہ معیب سے اظاتی واعمال کا تصفیہ ہوجا تا ہے ) اور ( پانچویں حکمت ہے ہے کہ ) کافرول کومٹادے ( بیدوطریقوں سے معیب سے اظاتی واعمال کا تصفیہ ہوجا تا ہے ) اور ( پانچویں حکمت ہے ہے کہ ) کافرول کومٹادے ( بیدوطریقوں سے کہ کو الب آجائے ہے جرائے ہو سے گل پھرمقابلہ میں آئیں گوادر ہلاک ہوں گے ، دوسرے بیدکہ ملمانوں پرظلم نے سے اللہ تعالی کو تبر میں مبتلا ہوکر ہلاک ہوں گے ، دوسرے بیدکہ ملمانوں پرظلم کے سے اللہ تعالی کے تبر میں مبتلا ہوکر ہلاک ہوں گے ، دوسرے بیدکہ مسلمانوں پرظلم

فاكده:اس اخيري وجه كامضمون اس شعرمين خوب اواكيا كياب

دیدی کہ خونِ ناحق پروانہ سمع را کے چندان امان نداد کہ شب را سحر کند تم نے دیکھا کہ پروانہ کے ناحق خون نے شمع کو اتنی مہلت وامان نہیں دی کہ رات کی ضبح ہوجائے

اور پہلی حکمت جوتداول یعنی دنوں کے اولئے بدلنے کوفر مایا ،خوداس تداول یعنی دنوں کے اولئے بدلنے میں بہت ی مصلحتیں اور حکمت بیں ،جن میں سے ایک بردی حکمت بیم علوم ہوتی ہے کہ اس عالم میں مکلف کی آزمائش باتی رہے۔ اوراگر ہمیشہ مسلمان ،ی غالب رہتے تو ایمان لانا کچھ بھی کمال اور بصیرت پرمنی نہ ہوتا۔ اور اس کے برعس صورت میں بھی ضعیف لوگ شدید فتنہ میں پڑجاتے جیسا کہ ﴿ وَلُولًا آنُ بَیّانُونَ النّاسُ اُمّا اُ وَاحِدَ اُ لَجَعَلْنَا لِمَن بَیْكُونَ النّاسُ اُمّا اُ وَاحِدَ اُ لَجَعَلْنَا لِمَن بَیْكُونَ النّاسُ اُمّا وَاحِد وَاللّا اس کی توضیح سورا الی قولہ ﴿ وَذُخُوفًا ﴾ (سورۃ الزخرف ۳۳ تا ۳۵) اور لیعلم کے ترجمہ میں جو" ظاہری طور پر"کی قیدلگائی اس کی توضیح سورا بقرۃ آیت ۱۳۲ کے فائدہ میں گذر چکی ہے۔

﴿ أَمْ حَسِبْتُمُ أَنْ تَنْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَهُ ايَعْلَمِ اللَّهُ الَّذِينَ جَهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّيرِينَ ﴿ }

ترجمہ: ہال کیاتم بیخیال کرتے ہو کہ جنت میں جاداخل ہو گے حالانکہ ہنوز اللہ تعالیٰ نے ان لوگول کوتو و یکھا ہی نہیں جنھول نے تم میں سے جہاد کیا اور نہان کودیکھا جو ثابت قدم رہنے والے ہوں۔

ربط: اوپرکی آیتوں میں گذشتہ مصائب کے سلسلہ میں تسلی تھی۔ اب مؤمنوں کے دلوں کو آنے والی مشقتوں کے بارے میں تقویت عطافر ماتے ہیں۔

مشقتول وسختيول بردلول كوتقويت:

ہاں! (اورسنو) کیاتم بیخیال کرتے ہو کہ جنت میں (خصوصیت کے ساتھ یوں ہی) جا (کر) واخل ہو (جا و) گے۔ حالانکہ ابھی اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کوتو (ظاہری طور پر) دیکھا ہی نہیں، جنھوں نے تم میں سے (خوب) جہاد کیا ہو، اور نہ ان کودیکھا جو (جہاد میں) ثابت قدم رہنے والے ہیں۔

فائدہ: ''ظاہری طور پر'' کی قید کے بیان کا موقع تو ابھی اوپر والی آیت کے فائدہ میں بیان ہو چکا ہے، اور خصوصیت کے ساتھ داخل ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ شروع ہی سے چلا جائے اور درجات عالیہ پربھی پہو نج جائے تو ایبا بغیر مشقت برداشت کئے نہیں ہوتا، جبیبا کہ دوسر نصوص سے معلوم ہوتا ہے۔ رہانفس داخلہ تو یہ بعض مؤمنوں کے لئے محض اللہ کے فضل وکرم سے بھی ہوسکتا ہے، جبیبا کہ ﴿ یَغْفِدُ لِلَمَنْ یَشُکَ ء ﴾ سے اہل حق نے سے جھی ہوسکتا ہے، جبیبا کہ ﴿ یَغْفِدُ لِلَمَنْ یَشُکَ ء ﴾ سے اہل حق نے سے جھی ہوسکتا ہے، جبیبا کہ ﴿ یَغْفِدُ لِلَمَنْ یَشْکَ ء ﴾ سے اہل حق نے سے جھی ہوسکتا ہے، جبیبا کہ ﴿ یَغْفِدُ لِلَمَنْ یَشْکَ ء ﴾ سے اہل حق نے سے جھی ہوسکتا ہے، جبیبا کہ ﴿ یَغْفِدُ لِلَمَنْ یَشْکَ ء ﴾ سے اہل حق نے سے مطلب بیہ ہوا کہ ابھی تم سے اس لئے لگائی کہ تھوڑ ا بہت تو جہاد ہوا ہی تھا، اور ناقص ہی سہی ٹابت قدمی واقع نہیں ہوئی۔ اور خصوصیت کے ساتھ جنت میں جانا اس پر موقوف ہے، چنا نچہ آئندہ اس کے لئے کوشش کرنا ضروری ہے۔

﴿ وَلَقَلْ كُنْتُمُ تَمَنَّوْنَ الْمَوْتَ مِنْ قَبُلِ أَنْ سَلْقَوْهُ ﴿ فَقَلْ رَآيُتُمُ وَانْتُمْ تَنْظُرُونَ ﴿ ﴾

ترجمہ: اورتم تو مرنے کی تمنا کر ہے تھے، موت کے سامنے آنے سے پہلے سے، سواس کوتو کھلی آنکھوں دیکھ لیا تھا۔ ربط: اوپر نصیحت تھی، اب فکست پر ایک طرح کی ملامت ہے۔

#### فنكست برملامت:

اورتم توموت کے سامنے آنے سے پہلے سے (شہید ہوکر) مرنے کی (بڑی) تمنا کررہے تھے تو (تمنا کے بعد) اس (کے سامان) کوتم نے کھلی آنکھوں سے دیکھ لیا تھا (پھراس کودیکھ کر کیوں بھا گئے لگے اور وہ تمنا کہاں بھول گئے)
مثانِ نزول: اس آیت کا شانِ نزول ہے ہے کہ جو صحابہ گذشتہ سال غزوہ بدر میں شہید ہوئے اوران کے بڑے فضائل معلوم ہوئے تو بعض صحابہ نے تمنا کی کہ کاش ہمیں بھی کوئی ایساموقع پیش آئے کہ شہادت کی اس دولت وسعادت کا شرف معلوم ہوئے تو بعض صحابہ نے تمنا کی کہ کاش ہمیں بھی کوئی ایساموقع پیش آئے کہ شہادت کی اس دولت وسعادت کا شرف ہمیں بھی سے اور جب بیا صدکا غزوہ واقع ہوا تو پاؤں اکھڑ گئے ، اس پریہ آیت نازل ہوئی (لباب النقول ابن عباس کی روایت اور ابن ابی جاتم کی سند سے)

﴿ وَمَا مُحَمَّدُ إِلَّا رَسُولُ ، قَلْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُلُ الْأَيْنُ مَّاتَ اَوْ قُتِلَ الْقَلَبْتُمُ
عَلَا اَعْقَابِكُمُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى عَقِبَيْهِ فَكَنْ يَّضُرَّ اللهُ شَيْئًا ﴿ وَسَيَجُزِ اللهُ عَلَى عَقِبَهُ وَمَنَ يُودِ ثُوابَ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عِنْهَا ، وَمَنْ يُودِ ثُوابَ اللهُ اللهُ اللهُ عِنْهَا ، وَمَنْ يُرُدُ ثُوابَ اللهُ اللهُ عَنْهُ مِنْهَا ﴿ وَسَنَعُ إِنْ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُل

ترجمہ:اور محریز بے رسول ہی توہیں ہ آپ سے پہلے اور بھی بہت رسول گذر بچے ہیں ۔سواگر آپ کا انقال ہوجاوے یا آپ شہید ہی ہوجاویں ہوجاوی الٹا پھر بھی جاوے گا تو خدا تعالیٰ کا کوئی نقصان نہ کرے گا۔اور خدا تعالیٰ جلدی ہی عوض دے گاحق شناس لوگوں کو۔اور کسی شخص کوموت آناممکن نہیں بدوں تھم خدا کے اس طور سے کہاں کی میعاد کھی ہوئی رہتی ہے۔اور جوشحص دینوی نتیجہ چاہتا ہے تو ہم اس کو دنیا کا حصد دے دیتے ہیں اور جوشحص اخروی نتیجہ چاہتا ہے تو ہم اس کو دنیا کا حصد دے دیتے ہیں اور جوشحص اخروی نتیجہ چاہتا ہے تو ہم اس کو دنیا کا حصد دیں گے۔اور ہم بہت جلد عوض دیں گے جن شناسوں کو۔

ربط: جب اس غزوہ احد میں جناب رسول اللہ میں اللہ

پڑمیں بھی جان دید بی چاہئے، اوراگرآپ قل ہو گئے تو کیا ہوااللہ تعالی تو قل نہیں ہوئے، اس پریشان حالی میں سب سے
پہلے آپ کو حضرت کعب بن مالک نے دیکھ کر پہچانا، انھول نے فورا نہی پکا کر کہا کہ اے مسلمانو! محمد مِنْ اللَّهِ عَلَمْ بِہاں زندہ
سلامت موجود ہیں ۔غرض اس وقت مسلمان پھر جمع ہوئے تو آپ نے انہیں ملامت فرمائی ، صحابہ کرام نے عرض کیا یارسول
اللّٰہ! بی خبر من کر ہمارے او پروحشت اور ہول دلی طاری ہوگئی، اس لئے ہمارے پاؤں اکھڑ گئے، اس موقع پر بیآ یت نازل
ہوئی (روح المعانی ولباب النقول عن ابن ابی حاتم وغیرہ)

# فكست يرملامت كاتتمه:

شکرکہا۔اس لئے کلام میں کوئی تکرار نہیں ہے۔

اور محمد (مَالِلْمَيْكِيْمُ) صرف رسول بى توبين (خدا تونبين جيموت نبين اسكى، ياجول نبين كياجاسكا) آپ سے پہلے اور بھی بہت سے رسول گذر چکے ہیں (اس طرح آخرایک روز آپ بھی گذر ہی جائیں گے) تو اگر آپ کا انقال ہوجائے یا آپ شہید ہی ہوجا کیں تو کیاتم لوگ (جہاد سے یا اسلام سے) الٹے پھر جاؤ کے؟ (چنانچہاس واقعہ میں بعض مسلمان میدانِ جنگ سے بھاگ کھڑے ہوئے تھے اور منافق لوگ مرتد ہونے کی ترغیب دینے لگے تھے ) اور جو مخص (جہاد سے یا اسلام سے) الٹا پھر بھی جائے گا تووہ اللہ تعالی کا کوئی نقصان ہیں کرے گا (بلکہ اپناہی کچھ کھوئے گا) اور اللہ تعالی جلدہی حق شناس لوگول كوبدله دےگا (جوايسے مواقع پرالله تعالى كے انعامات كويادركه كراس كى اطاعت پرقائم اور ثابت قدم رہتے ہیں،اور قیامت کا ملنا جلد ہی ہوگا، کیونکہ وہ روزانہ قریب ہی آ رہی ہے )اور ( کسی کے مرنے پراتنا گھبرانا بھی فضول ہے، کیونکہ اول تو) کسی مخص کواللہ کے تھم کے بغیر موت آ ناممکن ہیں (چاہے طبعی موت ہویا قل سے، پھر جب اللہ ہی کے تھم سے ہواس پرداضی رہنا ضروری ہے۔ دوسرے بیکہ جس کی موت آتی بھی ہے تو) اس طرح کہ اس کی مقررہ میعاد لکھی ہوئی رہتی ہے (جوآ کے پیچیے نہیں ہوسکتی ،تو پھرار مان اور حسرت سب بے کارہے ،وہ تواپنے وقت پرضر ورآئے گی ، اور وقت سے پہلے ہرگز نہیں آئے گی)اور (پھریہ کہاں وحشت کی حالت میں بھاگنے کا آخر فائدہ کیا؟ سوائے اس کے کہ بیایک ناکافی تدبیر ہے، دنیا میں چندون جی لینے کی ،تواس کااثر س لوکہ ) جو مخص (اپنے اعمال اور تدبیروں میں ) دنیاوی نتیجہ چاہتا ہے ق<sup>ہم</sup> اس کو دنیا کا حصہ (اپنی مشیت کے مطابق) دیتے ہیں (اور آخرت میں اس کے لئے کچھ حصہ ہیں) اور جو خص (اپنے اعمال وقد بیروں میں) آخرت کا نتیجہ جا ہتا ہے(مثلاً جہاد میں اس لئے ثابت قدم رہا کہ بیآخرت کے تواب کی تدبیر ہے) تو ہم اس کوآخرت کا حصہ (وعدہ اور ذمہ کرکے) دیں گے اور ہم بہت جلد حق شناس لوگوں کو (جواپنے اعمال میں آخرت کی نعمت جا ہیں جو کہ اللہ کی رضا اور اس سے ملاقات ہے نیک ) بدلہ دیں گے۔ فائدہ: پہلی جگہ ( آیت ۱۲۳میں ) نیک اعمال پرقائم رہنے کوشکر کہا تھا۔ یہاں ان اعمال میں آخرت کی نیت کرنے کو

فاكدہ: ﴿ قَالُ خَلَتْ مِنْ قَبُلِهِ الرَّسُلُ ﴾ ہے حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے انقال پر استدلال كرنا بالكل باطل م، كيونكه آسان پر زندہ اٹھا يا جانا بھی دنيا ہے گذرجانا ہے۔ رسول الله علی الله علی الله جائے ہے ہی معابہ کوموت ہی جیسا صدمہ ہوتا ، اس لئے تسلی میں اس کو پوراد خل ہے۔

﴿ وَكَاكِينَ مِنْ نَبِي قَتَلَ ﴿ مَعَ لَا رَبِينُ قَتَلَ ﴿ مَعَ لَا رَبِينَ هَا وَهَنُوا لِمَنَا آَصَابَهُمْ فَو سَبِيلِ اللهِ وَمَا ضَعُفُوا وَمَا السَّنَكَا نُوا ﴿ وَاللهُ يُحِبُ الصَّيرِينَ ﴿ وَمَا كَانَ قَوْلَهُمُ اللَّا آنَ قَالُوا رَبّنَا اغْفِرُ لَنَا ذُنُو بَنَا وَلِهُمُ اللّهُ اللّهُ يُحِبُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى عَلَى اللّهُ عَلَى ا

ترجمہ: اور بہت نبی ہو چکے ہیں جن کے ساتھ ہوکر بہت اللہ والے لڑے ہیں سونہ ہمت ہاری انھوں نے ان مصائب کی وجہ سے جوان پراللہ کی راہ میں واقع ہوئیں اور نہ ان کا زور گھٹا اور نہ وہ د بے اور اللہ تعالی کو ایسے مستقل مزاجوں سے مجبت ہے، اور ان کی زبان سے بھی تو اس کے سوا اور پھٹہیں نکلا کہ انھوں نے عرض کیا کہ ہمارے پروردگار! ہمارے گناہوں کو اور ہمارے کا مول میں ہمارے حد سے نکل جانے کو بخش د ہجئے اور ہم کو ثابت قدم رکھئے اور ہم کو کا فروں پر غالب کے جئے سوان کو اللہ تعالی کو ایسے نکا کو اور ہماروں سے محبت ہے۔ عالب کیجئے سوان کو اللہ تعالی نے و نیا کا بھی بدلا دیا اور آخرت کا بھی عمدہ بدلا۔ اور اللہ تعالی کو ایسے نکو اروں سے محبت ہے۔ ربط: اس میں بھی سابق مخلص امتوں کا حال یا دولا کر ملامت کا تتمہ ہے کہ دیکھووہ کیسے ثابت قدم رہے ہم ہمیں بھی ایسا بی مجان ہوں کا حال یا دولا کر ملامت کا تتمہ ہے کہ دیکھووہ کیسے ثابت قدم رہے ہم ہمیں بھی ایسا بی میں ہمیں ایس بھی سابق مخلص امتوں کا حال یا دولا کر ملامت کا تتمہ ہے کہ دیکھووہ کیسے ثابت قدم رہے ہم ہمیں بھی ایسا بھی ہمیں ہمیں ہی میں بھی سابق محلوں کی حال یا دولا کر ملامت کا تتمہ ہے کہ دیکھووہ کیسے ثابت قدم رہے ہم ہمیں بھی ایسا ہیں۔

## سابق مخلص امتول کی ثابت قدمی کا تذکرہ:

محبت ہے۔

فائدہ: اس آیت میں اس بات کی تعلیم ہے کہ جب کوئی مصیبت آئے تو ظاہری تدبیر کے ساتھ ساتھ اللہ تعالیٰ سے دعا بھی کریں، اوراپنے گنا ہوں کی معافی مانگیں، کہا کثر مصیبت کا سبب گناہ ہوتا ہے۔

غم چول بنی زود استغفار کن ﴿ غم بامر خالق آمد کارکن (جب کوئی رنج عُم سیام کارکن (جب کوئی رنج وَ عُم کامعامله دیجه و توجلدی سے استغفار کرو، کیونکه غم اللہ کے تھم سے کام کرتا ہے )
اور اس میں اس امرکی طرف اشارہ ہے کہ احد میں جومصیبت آئی تھی وہ نافر مانی و تھم عدولی کی وجہ سے آئی تھی، اوراگر کسی کو بیا شکال ہوکہ وہ لوگ تو اللہ والے تھے پھران کے گناہ کیا ہوں گے؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ پچھ نہ تو انسان سے ہوہی جاتا ہے اور الیمی اتفاقی باتوں سے اللہ والا ہونے میں خلل نہیں پڑتا۔ خاص طور سے اس وجہ سے کہ وہ فوراً معذرت کر لیتے ہیں۔ اور فتح وظفر کو ثابت قدمی اور دعا کا اثر و نتیجہ قرار دینا اس امری طرف اشارہ ہے کہ بیا موراصل میں اس کے اسب ہونے کے منافی نہیں، خوب سجھ لو۔ اس کے اسب ہونے کے منافی نہیں، خوب سجھ لو۔ اس کے اسب ہونے کے منافی نہیں، خوب سجھ لو۔

﴿ يَاكِيُّهُا الَّذِينَ امَنُوْآ إِنْ تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَرُوْا يَرُدُّوْكُمْ عَلَى اعْقَابِكُمْ فَتَنْقَلِبُوْا خَلِيرِينَ ﴿ يَكُدُّ وَكُمْ عَلَى اعْقَابِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَلِيرِينَ ﴾ بَلِ اللهُ مَوْلْكُمْ ، وَهُو خَيْرُ النَّصِرِينَ ﴿ ﴾

ترجمہ: اے ایمان والو! اگرتم کہنا مانو گے کا فروں کا تو وہ تم کوالٹا پھیردیں گے پھرتم نا کام ہوجا وکے، بلکہ اللہ تعالیٰ تمہارادوست ہےاوروہ سب سے بہتر مددکرنے والاہے۔

ربط: چونکہ (احدیس) جنگ کا نقشہ گڑنے پر بعض منافق لوگ مسلمانوں سے کہتے تھے کہ جب آپ ہی نہ رہے تواپنا پہلائی دین کیوں نہ اختیار کرلیا جائے ،اوراس سے ان منافقوں کی خباشت اوران کا بدخواہ ہونا ظاہر ہے،اس لئے اب اس آیت میں مسلمانوں کو کسی بھی معاملہ میں ان کے مشورہ پڑمل کرنے سے ڈرایا گیا ہے، جبیبا کہ اوپر مخلص لوگوں کی اتباع کی ترغیب تھی۔

#### مؤمنول كومنا فقول اور كفار كامشوره قبول كرنے سے ڈرانا:

اے ایمان والو! اگرتم کا فروں کا کہنا مانو گے تو وہ تہہیں (کفری طرف) الٹا پھیردیں گے (یعنی ان کا اصل مقصدیہی ہے، اس لئے وہ بھی کھل کراس کی طرف بلاتے ہیں اور بھی ظاہر میں کوئی خیرخواہی کی بات سمجھاتے ہیں، لیکن اس ہے بھی ایسا واؤ کھیلتے ہیں کہ کسی طرح وہ اس کی تمہید ہوجائے) پھرتم (ہرطرح) ناکام ہوجاؤ گے (غرض یہ کہ وہ کسی بھی طرح تہمار اور حدوست، ہمدر داور خیرخواہ ہیں ہیں) بلکہ اللہ تعالی تمہار ادوست ہاور وہ سب سے بہتر مدد کرنے والا ہے (اس لئے اس کی دوئی پراکتفا کر واور ای کومددگار مجھو، دوسر انخالف اگر نفر سے اور امداد کی بھی تدبیر بتائے تو بھی اللہ کے حکم کے خلاف عمل نہ کرو)

﴿ سَنُلُقِى فِي قُلُونِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّغَبَ بِمَا اَشْرَكُوا بِاللهِ مَالَمْ يُنَزِّلُ بِهِ سُلْطَنًا، وَمَاوْسُهُمُ النَّارُ وَ وَبِئُسَ مَثُوكَ الظّلِيبُنَ ﴿ ﴾

ترجمہ: ہم ابھی ڈالے دیتے ہیں ہول کا فروں کے دلوں میں بسبب اس کے کہانھوں نے اللہ تعالیٰ کا شریک ایسی چیز کوٹھیرالیا ہے جس پرکوئی دلیل اللہ تعالیٰ نے نازل نہیں فر مائی اوران کی جگہ جہنم ہے۔اوروہ بری جگہ ہے بےانصافوں ک ربط:اوپراللہ تعالیٰ کےمولیٰ اور ناصر و مددگار ہونے کا ذکرتھا۔اب ایک واقعہ کے ذریعہ اس کوٹا بت کیا ہے۔

## الله كي نصرت كا ثبوت:

ہم ابھی کا فروں کے دلوں میں رعب اور دہشت ڈالے دیتے ہیں، کیونکہ انھوں نے الیں چیز کواللہ تعالیٰ کا شریک قرار دیا ہے جس کے (شریک ہونے کے قابل ہونے پر اللہ تعالیٰ نے کوئی دلیل نازل نہیں فرمائی، نہ الفاظ کی شکل میں نہ معنی کے لحاظ سے ) اوران (کا فروں) کی جگہ جہام ہے اور وہ (ایسے ) ناانصافی کرنے والوں کے لئے بری جگہ ہے (جواللہ کے معبود ہونے کاحق کسی دوسرے کے لئے قرار دیں)

تفسیر: چنانچاس رعب ڈالنے کا ظہوراس طرح ہوا کہ اول تو مسلمانوں کے شکست کھانے کے باوجود مشرک سی فلہری سبب کے بغیر مکہ کولوٹ گئے (بیضاوی) پھر جب پچھراستہ طے کر چکے تواپنے اس طرح لوٹ جانے پر بہت افسوس کیا کہ جب مسلمانوں میں بالکل دم نہیں رہاتھا، اس وقت اس طرح بھاگ کر چلے آنے کی کیا ضرورت تھی؟ اور پھر مدینہ کے لئے واپسی کا ارادہ کیا گر پچھا بیارعب چھایا کہ پھر واپس نہ آسکے، اور راستہ میں کوئی اعرابی لگ یا تو اس سے کہا کہ ہم کھے اتفال دیں گئے واپسی کا ارادہ کیا گؤرادینا، کیکن یہاں وہی کے ذریعہ حقیقت معلوم ہوگئ تو آپ ان کے تعاقب میں حمراء کھے اتفال دیں گئے مسلمانوں کوڈرادینا، کیکن یہاں وہی کے ذریعہ حقیقت معلوم ہوگئ تو آپ ان کے تعاقب میں حمراء الاسرتک پہو نچے ۔ یہ آ بیت اسی بارے میں نازل ہوئی ہے (روح المعانی بروایت ابن جریون السدی) اور (شرک کی) دیل کا لفظی ہونا تو ظاہر ہے اور معنی کا مطلب یہ ہے کہ شریعت نے اس دلیل کے سی حمونے کا اعتبار کیا ہو، اس میں دلیل عقل مونی ۔ ذالی ہوگئی۔

﴿ وَلَقَانُ صَلَىٰ قَكُمُ اللهُ وَعُلَا لَا أَنْ تَكُشُّونَهُمْ بِإِذْنِهِ ، كُتِّ إِذَا فَشِلْتُمْ وَ تَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ وَعَصَيْتُمْ مِّنْ بَعْلِ مَنَ ارْلَكُمْ مَنَا تَجُبُّونَ لَا مِنْكُمْ مَنْ يُرِيْدُ اللَّهُ نَيْرًا وَ مِنْكُمُ مَنْ يُويِدُ اللهُ نَيْرًا وَ مِنْكُمُ مَنْ يُويِدُ اللهُ نَيْرًا وَ مِنْكُمُ مَنْ يُويِدُ اللهُ فَيْرِيْدُ اللهُ فَيْرَا وَمِنْكُمُ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ ، وَلَقَالُ عَفْا عَنْكُمْ لَ وَاللهُ ذُو فَضَلِل مَنْ يُويِدُ اللهُ فِيزِيْنَ ﴿ وَاللهُ ذُو فَضَلِل عَنْ اللهُ وَمِنِينَ فَ اللهُ وَمِنِينَ فَ اللهُ وَمِنِينَ فَ اللهُ وَمِنِينَ فَهُ اللهُ وَمِنِينَ فَهُ اللهُ وَمِنِينَ فَهُ اللهُ وَمِنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ مَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِي اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ الللّهُ وَاللّهُ اللللّهُ وَلَا الللللللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَ

ترجمہ:اور یقیناً الله تعالی نے توتم سے اپنے وعدہ کوسچا کردکھایا تھا جس وقت کہتم ان کفار کو بحکم خداوندی قتل کررہے

toobaa-elibrary.blogspot.com

تھے یہاں تک کہ جبتم خودہی کمزور ہو گئے اور باہم حکم میں اختلاف کرنے لگے، اور تم کہنے پرنہ چلے بعداس کے کہ تم کو تہماری دل خواہ بات دکھلا دی تھی ہتم میں سے بعض تو وہ خص تھے جو دنیا جا ہتے تھے اور بعض تم میں وہ تھے جو آخرت کے طلب گارتھے، اس لئے اللہ تعالی نے آئندہ کے لئے بھی نصرت کو بند کرلیا، پھرتم کوان کفارسے ہٹا دیا تا کہ خدا تعالی تہماری آزمایش فرماوے، اور یقین مجھوکہ اللہ تعالی نے تم کومعاف کر دیا اور اللہ تعالی بڑفضل والے ہیں مسلمانوں پر۔
ربط: آگے اُس غزوہ میں مغلوب ہوجانے کی وجہ بیان فرماتے ہیں۔

#### احدمين مؤمنول كمغلوب موجانے كاسبب:

اوریقیناً الله تعالیٰ نے توتم سے اپنے (نصرت وامداد کے) وعدہ کوسیا کر دکھایا تھا،جس وقت کہتم ( قال کے شروع میں )ان کفارکواللہ کے حکم سے قل کررہے تھے (اورتمہارا پیغلبہونت کے ساتھ ساتھ بڑھتا گیا) یہاں تک کہ جبتم خود ہی (اپنی رائے میں) کمزور ہو گئے اس طرح کہرسول اللہ میں ایٹ جو بات تجویز فرمائی تھی کہمور چہ پر بچاس آدمی اورایک افسر برابر بیٹھے رہیں، کین بعض لوگوں نے غلط نہی کی وجہ سے اس کے خلاف رائے دی کہ اب ہمیں بھی کفار کا تعاقب كرنا چاہئے۔جبیبا كەادىر قصەكے شروع میں گذرچكا ہے) اور آپس میں (رسول الله مِلانْ مِلَا اللهِ مِلانْ مِلَا اختلاف کرنے گئے ( کہ بعض تو اسی پر قائم رہے اور بعض دوسری رائے تجویز کرنے لگے اور انکار وملامت اس جزء پر ہے)اورتم (رسول الله مِلْ المِلْ الله مِلْ الله مِلْ الله مِلْ المِلْ الله مِلْ المِلْ المِلْ المِلْ المِلْ المِلْ المِلْ المِلْ المِلْ اللهِ اللهِ المِلْ اللهِ المِلْ وکھادیا تھااورتمہاری اس وقت بیرحالت تھی کہ بعض)تم میں سے وہ تھے جود نیا (کا حصہ لینا) جا ہے تھے ( یعنی کفار کا تعاقب کرے مال غنیمت جمع کرنا چاہتے تھے اور بعض تم میں وہ تھے جو صرف ) آخرت کے طلب گار تھے (اور چونکہ بعض سے رائے کی کمزوری اور رسول کے حکم کے خلاف دوسری تجویز ہوئی،اور آپ کے کہنے پر نہ چلنا اور دنیا کی طلب جیسے امورصا درہوئے)اس لئے اللہ تعالیٰ نے آئندہ کے لئے اپنی نصرت روک لی اور پھر تہہیں ان کفار پر غالب آنے سے ہٹادیا (اور باوجود میکہ بیمغلوبیت تمہار نے فعل کا نتیج تھی ،مگر پھر بھی بیسب سزا کے طور پڑ ہیں ہوا بلکہ اس مصلحت سے ) تا کہ اللہ تعالیٰ تہاری (ایمان کی) آز مائش فرمائے (چنانچہ اس وفت منافقوں کا نفاق کھل گیا، اورمخلصوں کی قدر بروھ گئی)اوریقین مجھوکہاللّٰد تعالیٰ نے تنہیں معاف کردیا (اب آخرت میں پکڑنہ ہوگی)اوراللّٰد تعالیٰ مسلمانوں کے حال پر بڑے فضل فرمانے والے ہیں۔

تفییر: اس آیت سے صحابہ کے حال پر اللہ تعالیٰ کی بڑی عنایت معلوم ہوئی کہ عتاب میں بھی طرح طرح کی تسلیاں فرمائیں، ایک بیر کہ بیسز انہ تھی، بلکہ اس میں بھی تمہاری مصلحت تھی، پھر آخرت کی فکر وموًا خذہ ہے بے فکر کردیا، چونکہ ظاہر ہے کہ ایسے حضرات جو ایسی عنایت کے مستحق ہوں وہ دنیا طلب کرنے والے نہیں ہوسکتے، اس لئے ﴿ یَرُ بِیْنُ اللَّ نَیْمًا کی میں دنیا کابالذات ہونا مرادنہیں ہوسکا اوراس پر عقل قرینہ بھی ہے کہ اگریہ حضرات غنائم کو جمع نہ بھی آخرت بھی شریعت کے قانون کی روسے یقیناً غنیمت کے ستی اوراس میں شریک سے ،اس سے معلوم ہوا کہ اس سے بھی آخرت ہی مقصود تھی کہ مور چہ کی حفاظت کا ثواب حاصل کر کے اب کفار کوخوفز دہ کرنے اور انہیں تباہ کرنے کا ثواب بھی لیں ،اس لئے بعض قطب حضرات نے اس آیت کے سلسلہ میں یفر مایا: یوید الدنیا للآ حورة و منکم من یوید الآ حورة الصرفة: کہ دنیا آخرت کے لئے جا ہے ہیں اور بعض تم میں سے صرف آخرت جا ہے ہیں، گرچونکہ ثواب کا طریقہ ارشاونبوی کے خلاف تھا اس لئے محمود یعنی پہندیدہ نہ ہوا، اگر چہ خطا کے اجتہادی ہونے کی وجہ سے نص کی مخالفت کے مجرم نہیں کے جائیں گے اور آزمانے کے معنی کی تحقیق سورہ بھر ہ آتریت کا میں دیکھی جائے۔

﴿ إِذْ تُصْعِلُونَ وَلَا صَلَوْنَ عَلَا آحَدٍ وَ الرَّسُولُ يَكُ عُوْكُمْ فِيَ أَخُلُوكُمْ فَأَثَا بَكُمْ الرَّسُولُ يَكُ عُوكُمْ فِي أَخُلُونَ ﴿ وَاللَّهُ خَبِيْرًا بِمَا تَعْلُونَ ﴿ ﴾ غَمَّا بِعَيْمٍ لِكَيْلًا تَعْلُونَ ﴿ ﴾

ترجمہ: وہ وقت یادکروکہ جبتم چڑھے چلے جاتے تھے اور کسی کومڑکر بھی تو ندد کیھتے تھے اور رسول تہہارے پیچھے ک جانب سے تم کو پکارر ہے تھے، سوخدا تعالی نے تم کو پا داش میں غم دیا بسبب غم دینے کے تا کہ تم مغموم نہ ہوا کرونہ اس چیز پر جو تہہارے ہاتھ سے نکل جاوے اور نہ اس پر جو تم پر مصیبت پڑے، اور اللہ تعالی سب خبر رکھتے ہیں تہہارے سب کامول کی۔

ربط: اب بھی اس مغلوبیت کے قصہ کابیان ہے۔

#### مغلوبیت کے قصہ کا تتمہ:

(وہ وقت یا دکروکہ) جبتم (جنگل کو بھا گئے میں) چڑھے چلے جاتے تھے اور کسی کومڑ کر بھی نہ د کیھتے تھے اور رسول اللہ (عَلِیْتِیَا اِللَّمْ اِللَّهِ اِللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

فائدہ: آیت ﴿ وَمَا مُحَدِّدً اللّٰ رَسُولٌ ﴾ کی تمہید میں گذر چکا ہے کہ حضرت کعب بن مالک نے پکارا تو مسلمان جع ہو گئے اور یہاں رسول الله میل نظام کے پکار نے کے بارے میں فر مایا گیا ہے اور اس سے مسلمانوں کا نہ سننا معلوم ہوتا ہے۔ اس کا صاحب روح المعانی نے بہت اچھا جواب دیا ہے کہ پہلے رسول الله میل نظام نے پکارا، اس وقت صحابہ نے آپ

toobaa-elibrary.blogspot.com

ک آ وازکونہ سنااوردور نکلے چلے گئے، پھر حضرت کعب نے پکاراتب ان کی آ وازین کرسب جمع ہو گئے۔
میں کہتا ہوں کہ گھبرا ہٹ کی اصل وجہ رسول اللہ میں لئے آپ کے بکار نے میں اس میں کہتا ہوں کہ گھبرا ہٹ کی اصل وجہ رسول اللہ میں لئے آپ کی خالت میں صحابہ نے آپ کی آ واز کو پہچانا ہی نہیں ہوگا۔ حضرت خبر سے کوئی تعرض نہیں تھا، پھراس افر اتفری اور گھبرا ہٹ کی حالت میں صحابہ نے آپ کی آ واز کو پہچانا ہی نہیں ہوگا۔
کعب کے پکار نے میں اس خبر کی تکذیب تھی کہ آپ کوئل نہیں کیا گیا بلکہ آپ یہاں موجود ہیں، جس سے صحابہ کوسلی ہوگئی اور سب آپ کے پاس جمع ہوگئے۔

یہاں آپ کے پکارنے سے صحابہ کے نہ آنے پراللہ تعالیٰ کا عماب اس لئے ہوسکتا ہے کہ اگراستقلال کے ساتھ آواز پر دھیان دیتے تو آواز کو پہچان سکتے تھے۔اوررسول اللہ صلاح اللہ صلاح کے مال سے بقینا غم ہوا ہوگا ،اس وجہ سے اللہ تعالیٰ نے ان کوغم ویدیا ہیں یہاں بھی ﴿ لِبَدْبَئِلِیکُمْ ﴾ میں صحابہ کے حال پر عنایت ظاہر ہوئی ہے،اس عماب سے مقصود اخلاق کی تربیت تھی تا کہ ایسے مصائب کے عادی ہونے سے صبر واستقلال اور ثابت قدمی پیدا ہو، اور خاص بندوں پر جو مصائب: وکھ تکلیف، رنج وغم اور حادثے آتے ہیں،ان میں یہی صحمتیں ہوتی ہیں۔ع: ایں بلائے دوست تطہیر شاست مصائب: وکھ تکلیف، رنج وغم اور حادثے آتے ہیں،ان میں یہی صحمتیں ہوتی ہیں۔ع: ایں بلائے دوست تطہیر شاست (دوست کی طرف سے یہ بلاؤ آزمائش تہمیں یاک وصاف کرنے کا ذریعہ ہے)

چونکہ قبض آمد تو دروے بسط بیں کازہ باش و چین میفکن برجبیں چونکہ قبضے آیدت اے راہ رو کا آں صلاحِ تست آیس دل مشو (جب کوئی تنگی پیش آئے تواس میں کشادگی تلاش کرو، تازہ ہمت ہوجا وَاور پییٹانی پرشکن نہ وُالو۔اے مسافر!جب کوئی تنگی پیش آتی ہے تو دہ تہماری صلاح وفائدہ کے لئے ہوتی ہے،اس لئے مایوس مت ہو)

﴿ ثُمُّ اَنْزَلَ عَلَيْكُمُ مِّنَ بَعْدِ الْغَيِمِ آمَنَةً نَعْ اللَّهِ عَلَا الْغَيِمِ آمَنَةً نَعْ اللَّهِ عَلَا الْغَيِمِ آمَنَةً نَعْ اللَّهِ عَلَا الْحَقِ ظَنَّ الْجَاهِ لِيَّةً عُلَى طَلْ الْفُكُمُ وَطَا إِنْ الْاَمْرِ فَلَ اللَّهُ عَلَا الْجَفْوُنَ فِي اللَّهُ عَلَى الْمُعَلِيّةِ مِنْ الْفَكُونُ لَوْ اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَى الله عَنْ اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَفُوزٌ حَلِيمٌ فَي اللّهُ عَفُوزٌ حَلِيمٌ فَي اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَفُوزٌ حَلِيمٌ فَي اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ الللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ عَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَلّ حَلِيمٌ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا عَلَى اللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَلَا عَلْهُ الللّهُ عَنْهُمْ وَاللّهُ الللّهُ عَنْهُ وَلَا عَلَاللّهُ اللّهُ عَنْهُ وَلّ حَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَنْهُ وَلَا عَلْهُ الللّهُ عَنْهُ وَلَا عَلَاللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ الل

ترجمہ: پھراللہ تعالیٰ نے اس غم کے بعدتم پرچین بھیجی یعنی اونگھ کہتم میں سے ایک جماعت پرتواس کا غلبہ ہور ہا تھااور ایک جماعت وہ تھی کہان کواپنی جان ہی کی فکر پڑر ہی تھی۔وہ لوگ اللہ تعالیٰ کے ساتھ خلاف واقع خیالات کررہے تھے جو

toobaa-elibrary.blogspot.com

کوش حماقت کا خیال تھا۔ وہ ایوں کہدرہے تھے: کیا ہمارا پھھا ختیار چلا ہے۔ آپ فرماد بیجے کہ اختیار تو سب اللہ ہی کا ہے۔ وہ لوگ اپنے دلوں میں ایسی بات پوشیدہ رکھتے ہیں جس کو آپ کے سامنے ظاہر نہیں کرتے۔ کہتے ہیں کہ اگر ہمارا پھھا فتیار چلتا تو ہم مقتول نہ ہوتے۔ آپ فرماد بیجے کہ اگر تم لوگ اپنے گھروں میں بھی رہتے تب بھی جن لوگوں کے لئے قل مقدر ہو چکا تھا وہ لوگ ان مقامات کی طرف نکل پڑتے جہاں وہ گرے ہیں اور بیر جو پچھ ہوااس لئے ہوا تا کہ اللہ تعالی تہمارے دلوں کی بات کوصاف کردے۔ اور اللہ تعالی سب باطن کی باتوں کوخوب جانتے ہیں۔ یقیناً تم میں جن لوگوں نے بیث پھیردی تھی ، جس روز کہ دونوں جماعتیں باہم مقابل ہوئیں ، اس کے سوااور کوئی بات نہیں ہوئی کہ ان کوشیطان نے لغزش و بیری ان کے بعض اعمال کے سبب سے ، اور یقین سمجھو کہ اللہ تعالی نے ان کومعاف فرما دیا۔ واقعی اللہ تعالی بڑی مغفرت کرنے والے ہیں بڑے جلم والے ہیں۔

ربط: او پرغم کابیان تھا۔اب اس کے ازالہ کابیان ہے۔ ظاہری طور پر بھی نعاس یعنی اونگھ سے جسمانی راحت حاصل ہوئی اور باطنی طور پر بھی معافی کی بشارت سے روحانی راحت حاصل ہوئی۔اوراس کے عمن میں منافقوں کی بدحالی اوراس بدحالی کی وجہ سے راحتوں سے محروم ہونے کابیان ہے۔

## مؤمنوں کے لئے معافی اور عافیت:

پھراللہ تعالیٰ نے اس فم کے بعد (جس کا اوپر ذکر ہوا) تم پرسکون (اور داحت) بھیجا یعنی اوگھ (جب کفار میدان سے واپس ہوگئے اس وقت غیب سے مسلمانوں پر اوگھ طاری ہوئی جس سے سبغم غلط) یعنی دور ہوگیا کہتم میں سے ایک جماعت پر (یعنی مسلمانوں پر) تو اس کا غلبہ ہور ہا تھا اور ایک جماعت وہ تھی (یعنی منافق) کہ انہیں اپنی جانوں ہی کی اگر جماعت وہ تھی (یعنی منافق) کہ انہیں اپنی جانوں ہی کی اگر برہی تھی (کہ د کیھئے یہاں سے بی کر بھی جاتے ہیں یا یہاں ہی ڈھیر ہوجاتے ہیں) وہ لوگ اللہ تعالیٰ سے سلمیں خلاف واقعہ خیالات تھے جو کہ محض احتماد خیالات تھے (وہ خیال آگے ان کے قول سے معلوم ہوتا ہے اور اس کا حمادت کی وجہ سے پیدا ہونا اس قول کے جواب سے معلوم ہور ہا ہے۔ اس قول کا بیان ہیہ کہ ) وہ یوں کہدر ہے تھے کیا ہمارا پھی اختیار چاتا ہے (یعنی پھیٹیس چاتا۔ اس اختیار سے مراد یہ ہے کہ یہ لوگ قبال سے پہلے جہاد سے جی کہ جاد سے جی کہ جاد ہے جی کہ جاد ہے جی کہ جاد ہے جی کہ جاد ہے جی کہ معلوب ہوتا ہے اس قول کا بیان ہے جاد ہے جی کہ خیار میں ایک ہوتا ہے جاد ہے جی کہ خیار ہوتا ہے کہ معلی ہوتا ہے کہ جاد ہے جی کہ خیار کی مناز واللہ بھی اور مناز ہوتا ہے (مطلب یہ ہے کہ اگر تمہاری رائے چیل بھی ہوتا تب بھی قضائے الہی اللہ کی خیل ماد بی خوار کو اس کی اور ویک ہی ہوتا ہے کہ میاری رائے وہ کی موال میں آکر رہتی ۔ چنا خچر آگان اللہ کی خوار کا اور اس کی جواب کا مطلب تھ میں گیا ہمارا پھی کو کی کا اور اس کے دول کی اس اسے (صراحت کے ساتھ) فلم رنہیں کرتے (کیونکہ ظاہر میں تو ان کے اس قول کا مطلب کہ کیا ہمارا پھی آپ کے سامنے (صراحت کے ساتھ) فلم رنہیں کرتے (کیونکہ ظاہر میں تو ان کے اس قول کا مطلب کہ کیا ہمارا پھی

اختیار چلتاہے؟ بیہ دسکتاہے کہ تقدیرالہی کے سامنے بندہ کی تدبیز ہیں چلتی ، بیتو عین ایمان اور پختہ عقیدہ کی بات ہے۔اور جواب بھی ایسالطیف ہے کہ اس میں اس معنی کی تقدیق ہے کہ واقعی اختیار اللہ ہی کا غالب ہے، مگران کا مطلب بنہیں تھا بلکہ وہ اس معنی میں) کہتے ہیں کہ اگر ہمارا پھھا ختیار چلتا (لینی ہماری رائے پڑمل ہوتا) تو ہم (میں سے جولوگ قبل ہوئے وہ) یہاں قبل نہ ہوتے (چونکہ ان کے کہنے کا اصل مطلب یہی تھا، آ گے ان کے اس قول اور مطلب کے جواب کی تفصیل ہ،جس سےان کے قول کی تکذیب ہوتی ہے۔وہ یہ ہے کہ ) آپ فرماد بیجئے کہ اگرتم لوگ اپنے گھروں میں رہتے تب بھی جن لوگوں کے لئے قبل مقدر ہو چکا تھا، وہ لوگ ان مقامات کے لئے نکل پڑتے جہاں وہ (قبل ہوہوکر) گرے (غرض جس قدر به ظاہر نقصان ہوا وہ تو ٹلنے والانہیں تھا) اور (اس میں زبر دست منافع تھے کیونکہ ) یہ جو پچھ ہوا تو اس لئے ہواتھا کہ اللہ تعالیٰ تہارے باطن (یعنی ایمان) کی آزمائش کرے (کیونکہ اس مصیبت کے وقت منافقوں کا نفاق کھل گیا اورمؤمنوں کا ایمان اورزیاده موکداور محقق ہوگیا) اورتا کہتمہارے دلوں (بعنی اسی ایمان) کو (شکوک وشبہات اور وسوسوں سے) صاف کردے (کیونکہ مصیبت سے مؤمن ، اللہ کے سوا دوسروں کی طرف توجہ سے پاک ہوجا تا ہے اور اس سے ایمان وعقیدہ کا تصفیہ ہونا ظاہر ہے) اور (یول) اللہ تعالیٰ باطن کی تمام باتوں کوخوب جانتے ہیں، یقیناتم میں سے جن لوگول نے (جنگ کے میدان سے اس روز) پشت پھیر دی تھی جس روز کہ دونوں جماعتیں (مسلمانوں اور کفار کی) ایک دوسرے کے مقابلہ میں آئیں (یعنی احد کے دن) اور اس کے سواکوئی اور بات نہیں ہوئی کہان کے بعض (گذشتہ) اعمال کے سبب سے انہیں شیطان نے لغزش دیدی ( یعنی ان سے پھھ غلطیاں اور خطا کیں ایسی ہوگئ تھیں جس سے شیطان کوان سے اور بھی معصیت سرز دکرالینے کی امید ہوگئی اورا تفاق سے اس کی وہ امید پوری بھی ہوگئی ) اور یقین رکھو کہ ( اب ) اللہ تعالی نے ان کومعاف کردیا) واقعی الله تعالی بردی مغفرت کرنے والے ہیں کہ آخر میں بخش دیا) براے کم والے ہیں ( کہ غلطی سرزدہونے کے دفت بھی کوئی عقوبت یعنی سزانہیں دی)

#### تین خلجان کے جواب:

ال موقع پر چندامورکو بیجھنے کی ضرورت ہے، ایک بیر کہ ابتلاوا آز ماکش اور عفوکا ذکر پہلے بھی آ چکا ہے اور یہاں پھر ذکر کیا گیا، تواس تکرار کی وجہ بیہ ہے کہ اوپر تو مسلمانوں کو سلمانوں کو سلمانوں کو بنامقصود تھا اور یہاں منافقوں کے اس خیال کو باطل قرار دیا گیا ہے کہ ہمار کی رائے کی منافع تھے، اس لئے اصلا جہ کہ ہمار کی رائے ہوگیا۔ اس طرح غرض اور مقصد کے اختلاف کی وجہ سے تکرار نہیں رہی۔

دوسرے بیک ﴿ لِیَبْنَیلِی الله ﴾ (تا که الله آزمائش کرے ) کے فقرہ سے معلوم ہوتا ہے کہ مصیبت کی وجہ بیامور

تے اور ﴿ إِنَّهَا اللَّهُ وَ لَهُمُ ﴾ (شیطان نے انہیں لغزش دیدی) ہے معلوم ہوتا ہے کہ ﴿ بِبَغْضِ مَا كَسَابُوا ﴾ (ان كے بعض گذشته اعمال) وجر تھی؟ اس کی حقیقت ہے ہے کہ ﴿ بِبَغْضِ مَا كَسَابُوا ﴾ تومیدان سے بھا گئے کا سبب ہے اور وہ امور مصائب کی حکمتیں ہیں۔اس طرح سبب بدل گیا۔

اوراگرکہا جائے کہ فراریعنی میدان سے بھا گنا مصائب کا سبب تھااور سبب کا سبب یہاں اصل سبب ہوتو ﴿ بِبَغْضِ مَا ڪَسَبُوٰا ﴾ ﴿ بِبَغْضِ مَا ڪَسَبُوٰا ﴾ مصائب کا بھی سبب ہوا، تو جواب ہے ہے کہ مصائب کا سبب ﴿ بِبَغْضِ مَا ڪَسَبُوٰا ﴾ ہو۔اور حکمت وہ امور ہوں۔اس طرح کوئی تعارض فکراؤنہیں ہے، کیونکہ سبب اپنے وجود کے اعتبار سے پہلے ہوتا ہے اور حکمت وہ وجود کے اعتبار سے پہلے ہوتا ہے اور حکمت وجود کے لئا طسے بعد میں ہوتی ہے۔

تیسرے بیکھیم سے معلوم ہوتا ہے کہ عقوبت بعنی سر انہیں ہوئی ، حالانکہ ﴿ اَصَا بَکُمُ ۗ ﴾ وغیرہ سے معلوم ہوتا ہے کہ بدلہ ہوا ، اس کا جواب بیہ ہے کہ قہر وغضب والی عقوبت نہیں ہوئی ، اصلاحی پا داش ہوئی۔

#### حضرت عثان رضى الله عنه برمهمل اعتراض:

صحابہ کرام سے عنادر کھنے والے بعض لوگوں نے اس واقعہ سے صحابہ خاص طور سے حضرت عثمان غنی رضی اللہ عنہ پر طعنہ زنی کی ہے اوراس کوان کے اندر خلافت کی صلاحیت کے نہ ہونے کا نتیجہ قر اردیا ہے ہمیکن محض مہمل بات ہے، جب اللہ تعالیٰ نے معافی کا اعلان کر دیا تو دوسر ہے کسی کو بھی لب کشائی کا حق نہیں رہا۔ چنا نچہ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہمانے بھی ایک فخص کو بہی جواب دیا تھا (بخاری) جہاں تک خلافت کا سوال ہے تو اہل حق کے نزدیک خلافت کے لئے عصمت شرط نہیں ہے، اس سے بیشبہ بھی ساقط ہے۔

فائدہ: اور ﴿ بِبَغضِ مَا كَسَبُوا ﴾ معلوم ہوتا ہے كہ ايك گناہ سے دوسرا گناہ بيدا ہوتا ہے جيسا كہ ايك طاعت سے دوسرى طاعت كى توفيق بردھتى جاتى ہے۔

﴿ يَا يُنْهَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَكُوْنُوا كَا لَذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لِإِخْوَائِهِمُ إِذَا ضَرَبُوا فِ الْأَرْضِ اوْكَانُوا عُنْدَا اللهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قَلُوبِهِمْ اوْكَانُوا عُنْدًا مَا تُوا وَمَا قُتِلُوا اللهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَكَانُوا عُرْبَا عُنْدَا مَا تَعْمَلُونَ بَصِيْرٌ ﴿ وَلَمِنْ قَتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللهِ اَوْ مُتّمُ لَوَ اللهُ يُحْمَ وَيُعِينَ وَيُعِينَ وَيُعِينَ وَيُعِينَ وَيُعِينَ وَلَهُ وَرَحْمَةً خَيْرٌ مِنَا يَعْمَلُونَ ﴿ وَلَإِنْ ثُمَّتُمُ اوْقَتُلْتُمُ لِوالَى اللهِ وَرَحْمَةً خَيْرٌ مِنَا يَعْمَعُونَ ﴿ وَلَإِنْ ثُمَنَّا مُ اللهِ وَرَحْمَةً خَيْرٌ مِنَا يَعْمَعُونَ ﴿ وَلَإِنْ ثُمَّتُمْ اوْقَتُلْتُمْ لَوالَى اللهِ وَرَحْمَةً خَيْرٌ مِنَا يَعْمَعُونَ ﴿ وَلَإِنْ ثُمَّتُمْ اوْقَتُلْتُمْ لِوالَى اللهِ وَرَحْمَةً خَيْرٌ مِنَا يَعْمَعُونَ ﴿ وَلَإِنْ ثُمَّتُمْ اوْقَتُلْتُمْ لَوالَى اللهِ وَرَحْمَةً خَيْرٌ مِنَا يَعْمَعُونَ ﴿ وَلَيْنَ مُنْتُمُ اوْقَتُلْتُمْ لِوالَى اللهِ وَرَحْمَةً خَيْرٌ وَمِنَا يَعْمَعُونَ ﴿ وَلَكُونَ اللهِ وَيُعْلَمُ اللهِ وَرَحْمَةً خَيْرٌ مِنَا يَعْمَعُونَ ﴿ وَلَكُونَ وَلُولُولِ اللهُ وَلَا لِهُ اللهُ وَلَا إِلَى اللهِ وَرَحْمَةً خَيْرُ وَمِنَا يَعْمَلُونَ وَلَا إِنْ فَي مُنْ اللهِ وَرَحْمَةً خَيْرُ وَمِنَا يَعْمَعُونَ ﴿ وَلَا إِنْ مُنْ اللهِ وَرَحْمَةً خَيْرُ وَمِنَا يَعْمِلُونَ وَلَا إِنْ مُنَاكُمُ اللهِ وَلَوْنَ اللهُ وَلُولُونَ اللهِ وَلَا إِلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا إِلَى اللهُ وَلَا إِلَى اللهُ وَلَا إِلَى اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَوْلَ وَلَا اللّهُ وَلِهُ وَلَهُمُ اللهُ وَلَا اللهِ وَلَوْمُ اللهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا اللهُ وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّ

ترجمہ:اےایمان والو!تم ان لوگول کی طرح مت ہوجانا جو کہ کا فر ہیں اور کہتے ہیں اپنے بھائیوں کی نسبت جبکہ وہ لوگ کی سرزمین میں سفر کرتے ہیں یا وہ لوگ غازی بنتے ہیں کہ اگر بیلوگ ہمارے پاس رہتے تو نہ مرتے اور نہ مارے جاتے، تا کہ اللہ تعالیٰ اس بات کوان کے قلوب میں موجب حسرت کردیں۔اور مارتا جلاتا تو اللہ ہی ہے۔اور اللہ تعالیٰ جو کچھ کرتے ہوسب کچھ دیکھ رہے ہیں۔اوراگرتم لوگ اللہ کی راہ میں مارے جاؤیا مرجاؤ تو بالضرور اللہ تعالیٰ کے پاس کی مغفرت اور رحمت ان چیزوں سے بہتر ہے جن کو بیلوگ جمع کر ہے ہیں۔اوراگرتم مر گئے یا مارے گئے تو بالضرور اللہ ہی کے یاس جمع کئے جاؤگے۔

ربط: اوپر منافقوں کا قول نقل کیا تھا ﴿ لَوْ کَانَ لَنَا مِنَ الْاَ مُرِ شَیْءَ مَّا فَکِتِلْنَا هُهُنَا ﴾: اگر ہمارا اختیار چاتا تو ہم یہاں قبل نہ ہوتے۔ اس کا حاصل وہی تھا جس کواس عبارت سے قبل کیا ہے ﴿ لَوْ کَا نُوْا عِنْدَ نَا مَا مَا تَوُا وَ مَا فَکِتِلُوّا ﴾: ''اگر بیلوگ ہمارے پاس رہتے تو نہ مرتے اور نہ مارے جاتے''چونکہ ایسے اقوال کے سننے سے بیا حمال تھا کہ مسلمانوں کے دلوں میں اس قسم کے وسوسے پیدا ہونے لگیں ، اس لئے حق تعالی ان آیات میں مسلمانوں کو ایسے اقوال اور ایسے احوال سے ممانعت فرماتے ہیں۔

#### مؤمنوں کومنافقوں کے اقوال کی تقلید کی ممانعت:

اے ایمان والو!تم ان لوگوں کی طرح مت ہوجانا ( لیعنی ان لوگوں کی ہی بات مت کرنا ) جو کہ (حقیقت میں ) کافر ہیں (اگر چہ ظاہر میں اسلام کا دعوی کرتے ہوں یعنی منافق ہیں) اور اپنے (نسب یامشرب والے) بھائیوں کے بارے میں جب وہ کسی سرزمین میں سفر کرتے ہیں (اور وہاں اتفاق سے مرجاتے ہیں) یا وہ لوگ کہیں (اللہ کی راہ کے)غازی بنتے ہیں (اوراس میں قضا آ جانے پر تل ہوجاتے ہیں تو وہ منافق) کہتے ہیں کہا گریہلوگ ہمارے یاس رہتے (اورسفراور غزوہ میں نہ جاتے) تونہ مرتے اور نہ مارے جاتے (بیہ بات ان کے دل میں اور ان کی زبانوں پراس لئے آتی ہے) تاکہ الله تعالی اس بات کو (اس خیال کی بنیاد پرجس سے بیہ بات ان کی زبان پرآئی ) ان کے دلوں میں حسرت کا باعث کردیں (لیعنی اس کا نتیجہ حسرت کے سوا کچھنہیں) اور اللہ ہی مارتا اور جلاتا ہے (خواہ سفر ہویا گھر ،خواہ لڑائی ہویا امن) اور جو پچھتم كرتے ہواللہ تعالى سب كچھد كھر ہے ہيں (تواگرتم بھی اليي باتيں كروكے يادل ميں مجھوكتو (اللہ تعالى سے پوشيدہ نه رہےگا)اوراگرتم اللہ کی راہ میں مارے جاؤیا کہ (اللہ کی راہ میں) مرجاؤتو (خوب نفع میں رہوگے، کیونکہ)لازمی طور پراللہ تعالی کے پاس والی مغفرت اور (دنیا کی )رحمت ان چیز ول سے (بدر جہا) بہتر ہے جن کو بیلوگ جمع کررہے ہیں (اورای کے لا کی میں زندگی کومجوب رکھتے ہیں) اور اگرتم (ویسے بھی) مرکئے یامارے گئے (تب بھی) لازمی طور پراللہ ہی کے یاس جمع کئے جاؤگے (اس طرح اول تو قضانہیں ملتی۔ دوسرے اللہ کے پاس جانے سے کسی حال میں بیجے نہیں اور دین کی راہ میں مرجانایا ماراجانا مغفرت ورحمت کاموجب ہے تو ویسے مرنے سے تو دین کی راہ میں جان دیناہی بہتر قراریایا۔ پھرایسے اقوال بالكل بے كار بيں كماس دنيا ميں حسرت وافسوس كا باعث بنتے بيں اور آخرت ميں جہنم كا باعث ہوں كے ) تفسير:اس مقام پران کے دوجواب ہیں:اول ﴿ وَاللَّهُ يُحْجِي ﴾ یعنی الله ہی جلاتے اور مارتے ہیں اور دوسرا

لکین یہ بات قابل تحقیق ہے کہ ان کے مرنے یا مارے جانے سے منافقوں کو کیا حسرت ہوئی؟ جواب یہ ہے کہ یا تو حسرت اس لئے ہوئی کہ آخر قر ابت داری سے پھھاضطراری تعلق تو ہوتا ہی ہے اور یا یوں کہا جائے کہ مؤمنوں کی موت یا قل سے حسرت نہ ہوئی ہو ہی کہا اس قول اور اس قول کے منشا یعنی فاسد عقیدہ سے یہا مربقینی ہوگیا کہ وہ فطری اسباب کو پچھ حقیق مؤثر سمجھتے ہیں تو ایسے خص کو اگر کسی وجہ سے ایک واقعہ ہیں نہیں تو دوسرے بہت سے واقعات میں ہمیشہ حسرت رہا کرے گی۔ اور حدیث میں اس درجہ کے عقیدہ کی تا ثیر کی وجہ سے تو ایسا کہنے کی ممانعت آئی ہے، اور اگر مراواول ہے تو حسرت کی تو جیہ بہت ظاہر ہے۔

لیکن دوسرے امور قابل شخفیق ہول گے، چنانچ تفسیر کبیر میں کہاہے کہ شایدا تفاق ہی سے کوئی منافق قبل ہوا ہوگا۔ میں
کہتا ہول کہ اس طرح اتفاق ہی سے کوئی منافق کسی دباؤ کے تحت دین سفر میں چلا گیا ہوگا، اور مغفرت ورحمت کی تقریریوں
ہوگی کہ ان اقوال کو چھوڑ کرا گرایمان واعتقاد درست کرلیس توان کے کام بھی فی سبیل اللہ یعنی اللہ کے راستہ میں ہونے کی
وجہ سے مغفرت ورحمت کا باعث ہونے لگیں گے۔

﴿ فَكِمَا رَحْمَةِ مِنَ اللهِ لِنُتَ لَهُمْ ، وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيْظَ الْقَلْبِ لَا نَفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرُ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمُ فِي الْآمْرِ ، فَإِذَا عَنَمْتَ فَتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ ، إنّ اللهَ يُحِبُ الْمُتَوَكِّلِيْنَ ﴾ ربط: اوپربعض مسلمانوں کی اس لغزش کا ذکر آچکا ہے جواحد کے دن صادر ہوگئ تھی کہ میدان سے بھاگ گئے اور رسول اللہ میلائی کے اور رسول اللہ میلائی کے جہاں بھادیا تھا، وہاں بیٹھے نہ رہے۔ چونکہ اس قصہ سے رسول اللہ میلائی کے جہاں بھادیا تھا، وہاں بیٹھے نہ رہے۔ چونکہ اس قصہ سے رسول اللہ میلائی کے جہاں بھادی وجہ سے اور کہ فاکٹ بکٹن نے جہال بغیر بیان کی گئی، اس سے ظاہر ہے۔ اگر چہ آپ اسپے وسعت اخلاق کی وجہ سے ان کی دل تکنی کے خیال کی وجہ سے ان حضرات کے ساتھ تختی وطامت سے پیش نہیں آئے ، لیکن خود اللہ تعالی کو یہ منظور ہوا کہ ان کی دل تکنی کے خیال کی وجہ سے ان حضرات کے ساتھ تختی وطامت سے بیش نہیں آئے ، لیکن خود اللہ تعالی کو یہ منظور ہوا کہ ان حضرات کی طرف سے حضورا قدس میلائی کے قلب مبارک میں بھی کوئی تنگی اور انقباض نہ رہے اور خود ان حضرات کے دلوں سے بھی اس کلفت وندامت کا احساس دور ہوجائے ، اس لئے پہلے گذشتہ آئیوں میں آئیس اپنی طرف سے معانی کی بشارت سنا کران آیات میں حضور میلائی کے پالے مورکا تھم فرماتے ہیں ، جن سے نہ کورہ بالاغرض حاصل ہوجائے۔

## صحاب کی معافی کے بارے میں رسول الله مطالع الله علی است خطاب:

اس کے بعد (کہ ان حفرات سے ایی لغرش صادر ہوئی، آپ کوان پر ملامت کرنے کاحق حاصل تھا) اللہ ہی کی رحمت کی وجہ سے (جو کہ آپ پر ہے) آپ ان کے ساتھ نرم رہے (اخلاق ومزاج کی اس نری کورجمت کے سبب اس لئے فرمایا کہ خوش اخلاقی عبادت ہے اور عبادت کی توفیق اللہ تعالی کی رحمت سے ہوتی ہے) اور اگر آپ (خدانخواستہ) تند خو، سخت طبیعت والے ہوتے تو بدر بچارے) آپ کے پاس سے سب منتشر ہوجاتے (پھر آئیس بید فیوض و بر کات کسے میسر ہوتے) تو (جب آپ نے آئیس فیض ہونچانے کے لئے ان کے ساتھ برتاؤیس ایسی زمی اختیار فرمائی تو آپ کے تھی سان سے جو کوتا ہی ہوئی اس پر) آپ (دل سے بھی) ان کو معاف کرد بچئے ۔ اور (جو پھوان سے اللہ تعالی کے تھم میں کوتا ہی ہوئی اس میس) آپ ان کے لئے (حق تعالی کرد بچئے ۔ اور (جو پھوان سے اللہ تعالی کے تھم میں کوتا ہی ہوئی اس میس) آپ ان کے لئے (حق تعالی سے) استغفار کرد بچئے (گواللہ تعالی نے ان کی لغزش کو معاف فرما دیا ہے، مگر آپ کا استغفار آپ کی زیادہ شفقت کی علامت ہوگی، جس سے ان کو اور زیادہ آپ کی اور ان سے فرما دیا ہے، مگر آپ کا استغفار آپ کی زیادہ شفقت کی علامت ہوگی، جس سے ان کو اور زیادہ آپ کی رائے (ایک جانب) پختہ ہوجائے (خواہ وہ ان کے مشورہ کے مطابق ہویا مخالف) تو اللہ لینے کے بعد ) جب آپ کی رائے (ایک جانب) پختہ ہوجائے (خواہ وہ ان کے مشورہ کے مطابق ہویا مخالف) تو اللہ پر بھروسہ کرکے اس کام کوکر ڈالا تیجئے۔ بیٹک اللہ تعالی ایسے بھروسہ کرنے والوں سے (جواللہ تعالی پر اعتمادر کھیں) تعالی سے جو می ماتے ہیں۔

فائدہ: بیجوکہا گیاہے کہ خاص خاص باتوں میں مشورہ لیتے رہا سیجئے،ان سے وہ امور مراد ہیں جن میں آپ پر وحی نازل نہ ہوئی ہو۔ورنہ وحی کے بعد مشورہ کی کوئی گنجائش نہیں۔

#### صحابہ سے نبی کے مشورہ کا فائدے:

اور یہ جو کہا گیا ہے کہ اس سے ان کا دل اور بھی زیادہ دل خوش ہوجائے، یہ مشورہ کے فاکدوں میں سے اس مقام کے مناسب ایک حکمت ہے۔ ابن جریر نے اس کو قادہ نے قل کیا ہے، اس کے علاوہ اور بھی حکمتیں ہیں، مثلاً یہ کہ آپ کی امت کے لئے بیسنت قرار پائے، اس کو بیع ق نے حسن نے قل کیا ہے اور اس کی تائید میں ابن عدی اور بیع ق نے ابن عباس سے روایت کی ہے کہ جب بیر آیت نازل ہوئی تو رسول اللہ قبالی ہے ارشا دفر مایا کہ اللہ اور رسول کو تو اس طرح کے مشوروں کی ضرورت نہیں، لیکن اللہ تعالی نے اس کو میری امت کے لئے ایک رحمت بنایا ہے، یا یہ کہ کی امر میں ممکن ہے کہ مشورہ سے رائے کی تقویت بھی حاصل ہوجائے، جبیبا کہ ایک حدیث میں آیا ہے کہ حضور قبالی کے خشرات ہو کہ مشورہ ہے رائے کی تقویت بھی حاصل ہوجائے، جبیبا کہ ایک حدیث میں آیا ہے کہ حضور قبالی کے خشرات ابو بکر وغرض اللہ عنہا سے فر مایا کہ اگرتم دونوں کی مشورہ پر متفق ہوجاؤ تو میں اس کے خلاف عمل نہیں کروں گا (امام احمد نے می عبدالرحمٰن بن عنم روایت کیا، بیتمام روایت ہیں روح المعانی میں فہ کور ہیں) اور بی مشورہ کی ضرورت نہ ہونے کی قوی غرض کے منافی نہیں، کیونکہ مکن ہے کہ حاجت کا نہ ہونا اکثر لوگوں کے اعتبار سے ہو، اور بی تقویت بعض خواص کے اعتبار سے ہو، اور بی تقویت بعض خواص کے اعتبار سے ہو، اور بی تقویت بعض خواص کے اعتبار سے ہو، اور بی تقویت بعض خواص

# كثرت رائے كاعتبار كاباطل مونا:

ادریہ جوفر مایا کہ 'خواہ وہ ان کے مشورہ کے مطابق ہویا اس کے خلاف ہو' اس کی دلیل یہ ہے کہ لفظ عزم میں کوئی قید نہیں لگائی، اور اس سے معلوم ہوا کہ رائے اور مشورہ سے متعلق انتظامی امور میں کثرت رائے کا ضابط محض بے اصل ہے، ورنہ یہاں عزم میں یہ قید ہوتی کہ بشر طبکہ آپ کا عزم کثرت رائے کے خلاف ہو۔ اور مشورہ اور عزم کے بعد جوتو کل کا حکم فرمایا اس سے ثابت ہوا کہ تدبیر، توکل کے منافی نہیں، کیونکہ مشورہ اور عزم کا تدبیر میں داخل ہونا ظاہر ہے۔

# توكل كے درجات اوراحكام:

اورجاننا چاہئے کہ توکل کا ایک مرتبہ یہ ہے کہ تدبیر کے باوجوداعتقاد کے طور پر اللہ تعالیٰ پراعتاد و کھروسہ دکھے۔اور یہ ہر مہلمان کے ذمہ فرض ہے،اور جو توکل تدبیر کوترک کرنے کے معنی میں ہے،اس کی تفصیل یہ ہے کہ اگروہ تدبیر دینی ہے تو اس کا ترک کرنا قابل فدمت ہے اورا گرایسی دنیوی ہے کہ فطری اور عام معمول وروایت کے مطابق بقینی ہے تو اس کوترک کرنا قابل فدمت ہے اورا گرایسی دنیوی ہے کہ فطری اور عام معمول دروایت کے مطابق بقین ہیں ظنی ہے تو جس مخص کا قلب قوی ہواس کے لئے اس کا ترک کرنا اورا ختیار کرنا وونوں کے سام کا ترک کرنا اورا ختیار کرنا وونوں

#### جائزاورا گروہ مخص وہمی ہے تواس کور ک کرنے کا حکم دیا جائے گا۔فقط

﴿ إِنْ يَنْصُرُكُمُ اللهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمُ \* وَإِنْ يَيْخَذُلْكُمُ \* فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِّنْ بَعْدِم \* وَعَلَى اللهِ فَلَيْتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾ اللهِ فَلْيَتَوَكِّلِ الْمُؤْمِنُونَ ﴿ ﴾

ترجمہ:اگرحق تعالی تمہاراساتھ دیں تب تو تم ہے کوئی نہیں جیت سکتا اورا گرتمہاراساتھ نہ دیں تو اس کے بعدایسا کون ہے جوتمہاراساتھ دے۔اور صرف اللہ تعالی پرایمان والوں کواعتا در کھنا چاہئے۔

ربط: اوپران حضرات کی تسلی کے لئے حضور اکرم میلائی آئے کو چند امور کا حکم ہوا تھا جس سے رسول اللہ میلائی آئے کی ناراضگی کا اندیشہ تو دور ہوگیا، لیکن چونکہ ان حضرات کو مغلوبیت کے اس واقعہ سے ندامت و پشیمانی بھی تھی ،اس لئے اس آیت میں ان کی اس پشیمانی کودل سے نکالتے ہیں۔

## صحابه کے دلوں سے مغلوبیت کی پشیمانی دور کرنا:

اگرحق تعالیٰ تمہاراساتھ دیں تب توتم ہے کوئی نہیں جیت سکتا اورا گرتمہاراساتھ نہ دیں تو اس کے بعداییا کون ہے جو تمہاراساتھ دے (اور تمہیں غالب کردے) اورایمان والوں کو صرف اللہ تعالیٰ پر بھروسہ رکھنا چاہئے۔

تفیر: حسرت و پشیمانی کے ازالہ کا حاصل بیہ واکہ کی کوغالب یا مغلوب کرنا اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے، مثلاً غزوة بدر میں اپنی حکمت سے مغلوب کردیا، توجب بیام پوری طرح تمہاری قدرت میں اپنی حکمت سے مغلوب کردیا، توجب بیام پوری طرح تمہاری قدرت میں نہیں ہے تواس کے پیچھے اپنے آپ کواس قدرنہ ڈالو، جوہو گیا، سوہو گیا، اس میں جوآفت معصیت کی وجہ سے پیش آئی، اس سے توبہ کرلو، آئندہ کے لئے اللہ تعالیٰ پرنظررکھو، یعنی اس سے تو فیق مانگو کہ معصیت سے محفوظ رکھیں، اور پھر جومصیب نازل ہو، اس کواس کارساز کی طرف سے خیر و بھلائی اور مصلحت مجھو۔ فقط

﴿ وَمَا كَانَ لِنَبِي آنَ يَعُلُلُ وَمَنَ يَعُلُلُ يَأْتِ بِمَا غَلَى يَوْمَ الْقِلْيَمَةِ ، ثُمُّ نُوَفَّ كُلُ نَفْسٍ مَا كَسَبَتُ وَهُمُ لَا يُظْكَمُونَ ﴿ اَفَهُنِ التَّبَعَ رِضُوانَ اللهِ كَمَنُ بَآءَ بِسَخَطٍ مِّنَ اللهِ وَمَاٰوْلُهُ جَمَنَهُ \* وَبِئْسَ الْمَصِيْرُ ﴿ هُمْ دَرَجْتُ عِنْدَ اللهِ ، وَ اللهُ بَصِيْرًا بِمَا يَعْمَلُونَ ﴿ ﴾

ترجمہ:اورنی کی بیشان بیں کہ وہ خیانت کرے۔حالانکہ جوش خیانت کرے گا وہ شخص اپنی خیانت کی ہوئی چیزکو قیامت کے دن حاضر کرے گا، پھر جرشن کواس کے کئے کا پوراعض ملے گا اور ان پر بالکل ظلم نہ ہوگا۔سواییا شخص جو کہ رضائے حق کا تالع ہو، کیا وہ اس شخص کے شل ہوجا وے گا جو کہ غضب الہی کامستحق ہواور اس کا ٹھکانہ دوزخ ہو۔اور وہ جانے کی بری جگہ ہے۔ یہ ذکورین ورجات میں مختلف ہول کے اللہ تعالی کے نزدیک، اور اللہ تعالی خوب و کیمتے ہیں ان

کے اعمال کو۔

ربط: اس آیت کا شان بزول اگر چرز مذی کی روایت کے مطابق خاص ہے کہ بدر کے روز مالی غنیمت میں سے ایک چادر گم ہوگئ، بعض (کم سمجھ یا منافق) لوگوں نے کہا کہ شایدرسول اللہ شاہ ہوگئ جمنور شاہ ہوگئ اور اگر ایو لی منافقوں کا تھاتو ہواں کی وجہ یہ ہوگ کہ حضور شاہ ہوگئ کے اس تصرف کا اختیار عاصل تھا، اس پر بید آیت نازل ہوئی، جس کا خلاصہ یہ ہے کہ بید معاملہ حقیقت میں یا پی صورت کے اعتبار سے خیانت ہو، نبی کی شان اس سے پاک اور اعلی و برتر ہے، لیکن چونکہ لفظ غلول عام خیانت کے معنی میں ہے، خواہ حقیقت کے لحاظ ہے ہو یا عموم مجاز کے طور پر، تو قاموس میں دونوں تو لوں کے لحاظ سے جمع ہوا۔ اس لئے اس میں برتم کی خیانت شامل ہے، معنی کے اس عموم کے اعتبار سے دبط کی وجہ ظاہر ہے کہ او پر رسول اللہ شاہ ہوگئے ہے کہ کی مخالفت کا قائل ندامت اور وبال کا میں ہوتا ہیاں فرمایا تا کہ ثابت ہوجائے کہ آپ جو تھم فرماتے ہیں اس میں ہوتا ہیاں خوش نہیں ہوتی ، کیونکہ بہر حال بیا کہ شات ہوجائے کہ آپ ہوتو فیقی ہے، اس آب یہ کا کائل مذمت ہوگی۔ آیات کی ترتیب میں اس ربط سے جو توفیقی ہے، اس آبیت کا اس موقع ہوتا ہی خواہ میں ہوتا ہیں ہوتا ہی ہوگی۔ آبیت کی ترتیب میں اس ربط سے جو توفیقی ہے، اس آبیت کا اس موقع ہوتا ہی اس آبیت کا اس موقع ہوتا ہوتا ہمان سے ہوا۔

## حضرت نبي مَالِنْ عِلَيْمَ كِيامِين مونے كا ثبوت:

اور نی کی پیشان نہیں کہ وہ (نعوذ باللہ) خیانت کرے، حالانکہ (خیانت کرنے والاتو قیامت میں ذکیل اور رسواہ وگا،
کونکہ) جو محص خیانت کرے گا وہ اپنی اس خیانت کی ہوئی چیز کو قیامت کے دن (حشر کے میدان میں) خووا پنے ساتھ
لے کرآئے گا (تا کہ تمام مخلوقات کو پنہ چلے، اور اس کی سب کے سامنے نضیحت ہو) پھر (قیامت کے میدان کے بعد) ہر
مخص کو (ان خیانت کرنے والوں میں ہے) اس کے کئے کا (دوزخ میں) پورابدلہ ملے گا اور ان پربالکل بھی ظام نہیں ہوگا
(کہ جرم سے زیادہ سز اہونے گلے فرض خیانت کرنے والاتو اللہ کے فضب اور جہنم کے عذاب کا مستحق ہوگا، اور انہیاء
علیم الملام حق کی رضا کی تلاش کی کوشش کی وجہ سے قیامت میں سربلند ہول گے، تو پھر دونوں امر جمع کس طرح ہو سے علیم الملام حق کی رضا کی تلاش کی کوشش کی وجہ سے قیامت میں سربلند ہول گے، تو پھر دونوں امر جمع کس طرح ہو سے تھیں، وہو ہو ہے تھیں ہوا وراس کا میکانہ دوزخ ہو، اور وہ جانے کی بری جگہ ہے (ہرگز دونوں برابرنہیں ہوں گے بلکہ) جن لوگوں کا یہاں
مستحق ہوا دراس کا محکانہ دوزخ ہو، اور وہ جانے کی بری جگہ ہے (ہرگز دونوں برابرنہیں ہوں گے بلکہ) جن لوگوں کا یہاں
ذکر کیا گیا ہے (بعنی رضائے حق کی اجاع کرنے والے اور غضب کے مستحق لوگ کی وہ اللہ تعالی کے زد ویک میں) اور اللہ تعالی معاملہ فرما کیں گے)
اور اللہ تعالی کوخوب و کھمتے ہیں، اس لئے ہرایک کے حال کے مطابق معاملہ فرما کیں گے)

تفسير: يهال انبياء يهم السلام كالمين، امانت دار مونا دليل سے ثابت كيا گيا، استدلال كى تفصيل خودتر جمه سے ظاہر ہ،اوربیجوفرمایا کہ خیانت کی چیز کو قیامت کے دن خوواینے ساتھ لے کرآئے گا۔ صدیث میں اس کی تشریح آئی ہے، چنانچے سیحین یعنی سیحی بخاری شریف اور سیحے مسلم شریف میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عند کی روایت ہے کہ رسول اللہ سال اللہ سال اللہ میں اللہ میں معرب اللہ معرب اللہ میں معرب اللہ معرب اللہ میں معرب اللہ معرب اللہ میں معرب اللہ نے ارشادفر مایا کددیھوقیامت کے دن میں کسی کواس حال میں نددیکھوں کہاس کی گردن پرایک اونٹ لداہوا ہواوروہ بواٹا مواور مجھ سے آکرامداد کا طلب گار مواور میں صاف جواب دیدوں کہ میں اب کچھ بیں کرسکتا، میں حکم پہونچاچا تھا،اورابیاہی مضمون گھوڑے اور کپڑے اور رقم کے بارے میں فرمایا۔ اور روح المعانی میں ابن ابی حاتم سے منقول ہے کہ سی نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے بہت دور کی بات قرار دیتے ہوئے کہا کہ اگر کسی نے سواونٹ جرائے ہوں گے تو وہ سب کوگر دن بركسے لائے گا،آپ نے جواب دیا كہ جس مخص كى ڈاڑھا حد بہاڑ كے برابر مواور ربذہ سے مدينة تك كے برابر بيضے كى جگہتو کیاوہ اتنی چیز کونہیں اٹھاسکتا۔ آج کل جن لوگوں کوایسے شبہات واقع ہوتے ہیں وہ اس جواب سے اطمینان کرلیں۔ اورقدرت الہی کے نزدیک بدن کے بڑے ہونے کی بھی ضرورت نہیں اور کوئی عقلی دلیل اس کے خلاف نہیں ہے۔اور جانتا جاہے کہ اگروہ خیانت کی چیزجسم کی شکل سے نہ ہوتو اس کا لانا دوطرح ممکن ہے یا تو محض اظہار واعلان کے لئے لانا کہا جائے، جیسے بولتے ہیں کیا خبرلائے، کہ خبرکوئی جسم نہیں رکھتی،اور یااس عالم میں معانی جسم کی شکل میں لائے جائیں جیسا کہ بہت سی حدیثوں سے پید چلتا ہے، مثلاً موت کو دنبہ کی شکل میں لاکر ذرج کردیا جائے گا۔اور نیک عمل حسین آ دمی کی شکل میں آئے گا،اس توجیہ کے مطابق اگر خیانت کا مال وسامان بھی گردن برلدا ہوا ہوتو کوئی بعید نہیں ہے۔واللہ اعلم

﴿ لَقَلْ مَنَ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيْهِمْ رَسُولًا مِّنَ ٱنْفُسِهِمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمُ النِتِهِ وَيُزَكِيْهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ ، وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لِفِي ضَلِل مُبِيْنِ ﴿ ﴾

ترجمہ:حقیقت میں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں پراحسان کیا جب کدان میں انہی کی جنس سے ایسے پیغیر کو بھیجا کہ وہ ان لوگوں کو اللہ تعالیٰ کی آیتیں پڑھ پڑھ کر سناتے ہیں اور ان لوگوں کی صفائی کرتے رہتے ہیں کتاب اور فہم کی باتیں بتلاتے رہتے ہیں اور بالیقین بیلوگ قبل سے صرت علطی میں تھے۔

ربط: اوپر جناب رسول الله مِیَالِیَیَیَیْ کی امانت کی منقبت بعنی تعریف دستائش کا اور چا در لینے کے خیال کے غلط ہونے کا بیان تھا، آھے حضور مِیالِیَیَیِیْ کے وجود باوجود کا نعت عظمی ہونا اور آپ کی بعثت کا نعت کبری ہونا بیان فرماتے ہیں تا کہ اس نعت کی قدر کریں اور آپ کی تعظیم کریں اور دوبارہ کسی ایسے امر کا وسوسہ دل میں نہ لا کیں، جوحضور اقدس کی شان بلندوبالا کے مناسب نہ ہو۔

## حضور برنور مِاللهُ الله كل بعثت كامؤمنول براحسان عظيم مونا:

حقیقت میں اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں پر (بڑا) احسان کیا جبکہ انہی کی جنس میں سے ایک ایسے (عظیم الثان) پیغمبرکو بھیجا کہ وہ ان لوگوں کو اللہ تعالیٰ کی آیتیں (اوراحکام) پڑھ پڑھ کرسناتے ہیں اور (جہالت کے خیالات اور رسوم سے) ان لوگوں کی صفائی کرتے رہتے ہیں اور ان کو کتاب الہی اور فہم سمجھ کی با تیں بتاتے رہتے ہیں اور یقیناً پہلوگ (آپ کی بعثت کے) پہلے سے کھلی خلطی (یعنی کفروشرک) میں (مبتلا) تھے۔

تفسیر: اللہ تعالیٰ نے ارشاوفر مایا: ﴿ وَ بُعِکَمْ ہُمُ الْکِتْ وَ الْحِکْمَةَ ﴾ مجموع طور پراس آیت میں ایک تواسرار کے علم کااثبات ہے اور ساتھ ہی سلوک کے بعض طریقوں کی تعلیم بھی ہے، جیسا کہ روح المعانی میں ہے کہ تلاوت سے مراو تو حیداور نبوت سے متعلق آیتوں کی تبلیغ ہے اور تزکیہ سے مراد کلمہ طیبہ کی طرف بلانا ہے جو تو حیداور رسالت پر دلالت کرتا ہے (کہ وہ شرک سے پاک ہونے کا سب ہے ) اور کتاب کی تعلیم سے مراد قرآن کے الفاظ کی تعلیم ہے اور حکمت کی تعلیم سے مراد قرآن کے الفاظ کی تعلیم ہے اور حکمت کی تعلیم سے مراد قرآنی اسرار سے واقف کرنا ہے۔ اس طرح سب سے پہلے تلاوت ہے، کیونکہ وہ تمہید ہے پھر تزکیہ ہم کی ساتھ مؤمن سب سے پہلے موصوف ہوتا ہے پھر تعلیم جس کی ضرورت ایمان کے بعد ہوگی، اس طرح تخلیہ کا (تزکیہ اس کا ایک فرد ہے) مقدم ہونا معلوم ہوا۔ اب بیہ بات رہ گئی کہ سورہ بقرۃ کی آیت میں تزکیہ پرتعلیم کو مقدم کیوں فرمادیا، تو شاید اس میں تعلیہ کو تخلیہ پر مقدم کر دیا جا تا ہے، اور قوم میں دونوں طریقوں پر تابی مان کے ایک بایا جا تا ہے، اور قوم میں دونوں طریقوں پر مقدم کر دیا جا تا ہے، اور قوم میں دونوں طریقوں پر مقدم کر دیا جا تا ہے، اور قوم میں دونوں طریقوں پر مقدم کر دیا جا تا ہے، اور قوم میں دونوں طریقوں پر کا بیا جا تا ہے، اور قوم میں دونوں طریقوں پر کا بیا جا تا ہے، اور قوم میں دونوں طریقوں پر کا بیا جا تا ہے، اور قوم میں دونوں طریقوں پر کا بیا جا تا ہے، اور قوم میں دونوں طریقوں پر کا بیا جا تا ہے، اور قوم میں دونوں طریقوں پر کا بیا جا تا ہے، اور قوم میں دونوں طریقوں پر کا بیا تا ہے۔

فائدہ: اس آیت کے اکثر الفاظ اس سے پہلے دوآیوں میں آچکے ہیں: ایک سورۃ بقرۃ کی آیت ۱۲۹ میں، دوسری آیک ایت ۱۵۱ میں، دوسری آیک ہیں: ایک سورۃ بقرۃ کی آیت ۱۲۹ میں، دوسری آیت ۱۵۱ میں، وہاں ان کی تفسیر ملاحظ فرمالی جائے۔ اور بیجو فرمایا: ''انہی کی جنس سے' اس سلسلے میں مفسرین کے گئی قول ہیں: بعض نے کہا ہے کہ ان کے 'نسب سے' یعنی قریثی، اس تفسیر پر اس صفت کا فائدہ احقر سورہ بقرہ کی آیت ۱۲۹ میں لکھ چکا ہے، بعض نے کہا کہ 'عرب سے' اس تفسیر پر اس صفت کا فائدہ بھی تفسیر اول ہی کے قریب ہے، ملاحظ فرمانے سے واضح ہوگا۔ بعض نے کہا '' بنی آدم سے' اور یہی زیادہ مناسب ہے، کیونکہ اس جگہ لفظ' مؤمنین' عام ہے اور ﴿ اَنْفُسِیرِ مُنْ کُی طرف لوٹ رہی ہے، اس لئے عام صفت کے ساتھ تفسیر کرنا زیادہ مناسب ہے۔

اں تغییر پرروح المعانی کی تقریر کے مطابق اس صفت کا بیفا کدہ ہوگا کہ آ دمی کو آ دمی سے فرشتے اور جنات کے مقابلہ میں زیادہ انس ہوتا ہے تو علم کا فیض حاصل کرنے میں زیادہ سہولت ہوئی ،اور خلاف جنس ہونے میں وحشت کا حتمال تھا۔ اورا گرکسی کوشبہ ہوکہ پھر جنات کوفیض لینے میں دشواری ہوگی ،اس کا جواب بیہ ہے کہ چونکہ انسان جامع ترین مخلوق ہے،اس لئے اس کو جنات ہے بھی مناسبت ہے،اس لئے انسان جنات کو سہولت کے ساتھ فیض پہو نچاسکتا ہے بخلاف جنات کے کہ وہ جامع نہیں ہے،اس لئے وہ انسان کو سہولت کے ساتھ فیض نہیں پہو نچاسکتا ،اور بیمناسبت (انسان کے جنات سے استفادہ میں اس لئے کافی نہیں کہ مفیض لیعنی فیض پہو نچانے والاستفیض لیعنی فیض حاصل کرنے والے کے مقابلہ میں زیادہ تو می ہونا چاہئے۔ دوسرے اگر سہولت سے قطع نظر کی جائے تب بھی انسانوں کی مصلحتوں کو جنات کی مصلحتوں پر مقدم رکھنے میں کوئی مصلحت و حکمت ہوگی ،اس لئے اس صورت میں مؤمنین کومؤمن انسانوں کے ساتھ خاص کہنا ہوگا، جیسیا کہ اکثر جگہ بنی آ دم کو خطاب ہے، اور بیام بعثت کے عام ہونے کے منافی نہیں ہے، کوئکہ اس پر دوسرے دلائل قائم ہیں،اوراگر مؤمنین کو تمام مکلفوں کے لئے عام کیا جائے تو جولفظ جنس ہوئی آنفی ہم کہ کے ترجمہ میں ہے اس سے منطقی طور پر قریب والی جنس مراد لے لی جائے گی۔ چنا نچ انسان اور جنات دونوں حیوان کے تحت داخل میں برخلاف ملائکہ کے کہ ملائکہ ان کی طرح مکلف ہی نہیں ،خواہ حیوان میں داخل ہوں یا نامی کی قید کے ذریعہ خارج ہوں،

اورروح المعانی میں ہے کہ آیت ﴿ وَمَمّا اُرْسَائُ اِللّا رَحْمَنَةً لِلْعَلَمِ بِنَ ﴾ (سورۃ الانبیاء کو) سے ثابت ہے کہ آپ کی تشریف آوری رحمت عامہ ہے، جس سے دنیا میں کفار بھی فیض یاب ہیں، چنانچہ گذشتہ امتوں جیسے عذاب نہیں آتے، جواب بیہ کہ چونکہ زیادہ فائدہ مؤمنوں نے حاصل کیا اور وہ نفع آخرت کا ہے، اس لئے اس آیت میں مؤمنوں کی خصیص کی گئی، جبیا کہ ﴿ هُ لَکَ یَ لِلْمُنْتَقِیْنَ ﴾ کہا گیا ہے حالانکہ ہدی للناس ہونا بھی ثابت ہے۔ فقط

﴿ اَوَلَتُنَا اَصَابَتُكُمْ مُصِيْبَةٌ قَدْ اَصَبْتُمْ مِّشْكَيْهَا ﴿ قُلْتُمُ اَنِّ هَٰذَا وَ قُلْ هُوَمِنَ عِنْدِا نَفْكُمْ وَ اللهَ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَلِيعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ وَلِيعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ وَلِيعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ وَلِيعْلَمَ اللهِ عَلَى اللهِ وَلِيعْلَمَ اللهُ وَلِيعْلَمَ اللهُ وَلِيعْلَمَ اللهُ وَلِيعْلَمَ اللهُ وَلِيعْلَمَ اللهِ وَلِيعْلَمَ اللهُ وَلَيْنَ وَمَنِيلِ اللهِ وَلِيعْلَمُ اللهُ وَعَلَى اللهِ وَلَا لَوْ نَعْلَمُ وَلَا اللهِ وَلَا لَهُ وَعَلَى اللهِ وَاللهِ وَلَا اللهِ وَاللهُ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَلَا مَا عُولًا مَا عُولًا مِنْ اللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ و

ترجمہ: اور جب تمہاری ایسی ہار ہوئی جس سے دو حصےتم جیت چکے تھے تو کیا ایسے وقت میں تم یوں کہتے ہو کہ یہ کدھر (۱) یہ ایک سوال مقدر کا جواب ہے، سوال کی تغییر یہ ہے کہ انسان اور جنات کے درمیان جومنا سبت، جنات سے انسان کو فائدہ پہونچانے کے لئے کافی ہو سکتی ہے، اس لئے اگر پہونچانے کے لئے کھی کافی ہو سکتی ہے، اس لئے اگر جن کوانسان کی طرف نبی بنا کر بھیجا جائے تو کیا حرج ہے۔ جواب کی تقریر ظاہر ہے۔

ہے ہوئی، آپ فرماہ بیخے کہ یہ ہار خاص تمہاری طرف ہے ہوئی، بیٹک اللہ تعالیٰ کو ہر چیز پر پوری قدرت ہے۔اور جو مصیب تم پر پڑی جس روز کہ دونوں گروہ باہم مقابل ہوئے سو خدا تعالیٰ کی مشیت ہے ہوئی اور تا کہ اللہ تعالیٰ مؤمنین کو بھی دکھے لیس جھوں نے نفاق کا برتا کہ کیا اور ان سے بوں کہا گیا کہ آ وَ اللہ کی راہ میں لڑنا یا دشنوں کا دفعیہ بن جانا۔وہ بولے کہا گرہم کوئی ڈھنگ کی لڑائی دیکھتے تو ضرور تمہارے ساتھ ہو لیتے۔ یہ منافقین اس روز کفر سے نزدیک تھے، یہ لوگ اپنے منہ سے الی با تیں کرتے کہ وہ ایمان سے نزدیک تھے، یہ لوگ اپنے منہ سے الی با تیں کرتے ہیں، جوان کے دل میں نہیں۔اور اللہ تعالیٰ خوب جانے ہیں جو پچھ یہ اپنے دل میں رکھتے ہیں، یہ ایسے لوگ ہیں کہ اپنے اور اپنے منہ سے اور اللہ تعالیٰ خوب جانے ہیں جو پچھ یہ اپنے دل میں رکھتے ہیں، یہ ایسے لوگ ہیں کہ اپنے اتو اپنے اس کی نسبت بیٹھے ہوئے با تیں بناتے ہیں کہ اگر ہمارا کہنا مانے تو قتل نہ کئے جاتے۔آپ فرماد جی کہ اچھا تو اپنے اور سے موت کو ہٹا وَاگر تم سے ہو۔

ربط: اوپرکی موقعوں پرمؤمنوں کی شکست کی علت اور حکمت بیان ہوچکی ہے، مثلاً: ﴿ إِنْ يَهُسَسُكُوْ قَرْبَةً ﴾ (سورة آلِ عران آیت ۱۳۰) ﴿ وَلِيَبْتَوْلَى اللهُ مَا فِيْ صُدُوكِ مُهُ اللهُ وَعُدَةً ﴾ (آیت ۱۵۲) ﴿ وَلِيَبْتَوْلَى اللهُ مَا فِيْ صُدُوكِ مُهُ الله وَعُدَا الله الله الله ورسرے انداز سے پھراس مضمون کی تاکید وقر برفر ماتے ہیں اور اس کے شمن میں منافقوں کی برائی بھی، اگر چہ پہلے بھی ان کی فدمت ہو پھی ہے، لیکن یہاں دوسرے انداز میں ہے۔

# احدى شكست كى علت وحكمت اورمنا فقول كى مذمت:

اور جب (احدیمس) تمہاری الی شکست ہوئی جس کے دو حصے تم (بدریمس) جیت چکے سے (یعنی دو تی جنگ جیت چکے سے الیون اور میں الم الیون ا

د کھے لیں جھول نے نفاق سے کام لیا، اور ان سے (جنگ شروع ہونے سے پہلے جب ان میں سے تین سوآ دمیوں نے مسلمانوں کا ساتھ چھوڑ دیا جیسا کہ پہلے بیان ہو چکاہے) یوں کہا گیا کہ (جنگ کے میدان میں) آؤ ( پھر ہمت ہوتو )اللہ کی راہ میں لڑنا یا (ہمت نہ ہوتو گنتی ہی پوری کر کے ) دشمنوں کو دفع کرنا ( کیونکہ بہت ساری بھیٹر دیکھے کر پچھتوان پر رعب ہوگا اور اس سے شایدوہ ہٹ جائیں) وہ بولے اگر ہم کوئی ڈھنگ کی لڑائی دیکھتے تو ضرور تمہارے ساتھ ہولیتے (لیکن میہ کوئی لڑائی ہے کہ وہ لوگتم سے تین چارگنا زیادہ ہیں، پھران کے پاس سامان بھی زیادہ ہے، ایسی حالت میں لڑنا ہلاکت میں پڑنا ہے، لڑائی اس کونہیں کہتے ،حق تعالیٰ اس پرارشاد فرماتے ہیں کہ) یہ منافق (لوگ) اس دن (جب ایسا خشک جواب دیا تھا) کفرسے (ظاہری طور پر بھی) قریب تر ہو گئے،اس حالت میں کہوہ (پہلے سے ظاہری طور پر) ایمان سے ( کسی قدر ) قریب تھے ( کیونکہ پہلے سے اگر چہوہ دل سے تو مؤمن نہیں تھے، مگرمسلمانوں کے ساتھ موافقت کی باتیں بناتے رہتے تھے،اس روز الیی طوطا چشمی لینی بے وفائی غالب ہوئی کہ صلم کھلا ان کے منہ سے مخالفت کی باتیں نکلنے گیں، اس طرح وہ پہلی ایمان سے قرب والی حالت بھی کفر سے قریب والی حالت میں تبدیلی ہوگئی، اور بیقرب اس قرب سے زیادہ اس کتے ہے کہ موافقت کی باتیں دل سے نتھیں، اس لئے زور دارنتھیں اور بیدل سے تھیں، اس لئے عبارت بھی زوردارتھی) بیلوگ اینے منہ سے الیی باتیں کرتے ہیں جوان کے دل میں نہیں ( یعنی دل میں توبہ ہے کہ ان مسلمانوں کا مجھی ساتھ نہ دیں، اگر چیلڑائی ڈھنگ کی ہی کیوں نہ ہو) اور اللہ تعالٰی خوب جانتے ہیں جو کچھ پیراپیے دل میں رکھتے ہیں(اس لئے ان کے اس قول ﴿ نَعُنْكُمُ فِتَا لَا ﴾ كاغلط ہونا الله تعالی كومعلوم ہے) يدايسے لوگ ہیں كه (خودتوجهادمیں شريك نه ہوئے اور) اينے (نسب والے) بھائيوں كےسلسله ميں (جوكة آل ہوگئے، گھروں ميں بيٹھے ہوئے) باتيں بناتے ہیں کداگر ہمارا کہنا مانے (یعنی جب ہم نے منع کیا تو ہماری بات مانے اور لڑنے کے لئے نہ جاتے) تو (ب فائدہ) قتل نہ کئے جاتے۔آپ فرماد بیجئے کہ اچھا اگرتم (اپنے اس خیال میں) سیچے ہو (کہ میدان میں جانے سے ہی ہلاکت ہوتی ہے ) تواینے اوپر سے موت کو ہٹاؤ کیونکہ تل سے بچنا تو موت ہی سے بچنے کے لئے مقصود ہوتا ہے، جب مقررہ اور مقدر دقت پرموت گربیطے بھی آ جاتی ہے توقت بھی مقدر اور مقررہ وقت ہے ہیں ٹل سکتا۔

تفسیر: فکست و ہزیمت کے اس واقعہ میں عمّاب کے بعد صحابہ کو جو کہ کی ،اس سے نافر مانی کرنے والے دھو کہ نہ کھا کیں کہ ہم سے جو گناہ ہوتے ہیں اس میں بھی اللہ تعالی کی مشیت اور حکمت ہوتی ہے،اس لئے ثم یاڈری کوئی بات نہیں۔

بات سے کہ اول تو صحابہ نے بیمل جان ہو جھ کر نہیں کیا ،اجتہا دی غلطی کی وجہ سے ان سے ایسا ہو گیا ، ان کا مقصد رسول اللہ کے حکم کی مخالفت کرنے کا نہیں تھا ، دوسرے یہ کہ بعد میں ان کے اوپر ندامت اور غم کا بے انتہا غلبہ ہوا ، جو تو بہ کا اعلی درجہ ہے ،اس لئے ان کی تعلی گئی ،اس کے برعس جو محص قصداً گناہ کرے اور پھر اس پر جرائت اور جسارت بیجا کا مظاہرہ کرے تو وہ تھی کا بھی مستحق نہیں ، بلکہ وہ مخت وعیداور ڈروخوف کا مستحق ہوگا ،خوب مجھلو۔

اور ﴿ هُوَمِنْ عِنْدِ اَ نَفْيُكُمْ ﴾ كترجمه ميس جوكها كياكة اس قيد كساتھ نفرت اور مددكا وعده ہو چكا تھا''اس میں قید سے مراد طاعت پر استقلال اور ثابت قدم رہنا ہے جبیا کہ ابن جریر نے سدی سے قال کیا ہے:وقد وعدهم الفتح إن صبروا: ليعنى الله تعالى في ان مصرى شرط كساته فتح كاوعده كيا، جيسا كماس آيت كتحت روح المعانى میں ہے۔اور میں نے اس کی تصریح اس لئے کی تا کہ پیشبہ ندر ہے کہ جب فنح کا وعدہ تھا تو پھر فنکست کیوں ہوئی؟ اور بیہ شبھی ندرہے کہ معض جگداستقلال و ثابت قدمی اوراحکام کی تعمیل واطاعت کے باوجودمسلمان مغلوب ہوجاتے ہیں، بد شباس کئے دور ہوگیا کہ جن لوگوں سے وعدہ کیا گیا تھاوہ خاص لوگ تھے،اس خاص وعدہ کا عام اور کلیہ ہونالازم نہیں آتا۔ اوراس مقام پرمسلمانوں کے بیر کہنے کے انبی ھذا بیکہاں سے یا کدھرسے یا کیوں ہوئی؟ کئ جواب دیئے اور کئ طريقول سے سلى فرمائى، ايك ﴿ أَصَبْتُهُ مِّمَنْكَبُهَا ﴾ كى قيد بردهائى، اس ميں اشاره ہے كہ جس شخص كى دوكن جيت ہوچكى ہواگرایک آ دھ بار ہار ہوجائے تو تعجب نہیں ہونا جاہئے کہ ہار جیت توانقلاب کے لوازم میں سے ہے۔ بیضمون اس آیت ك قريب بى ہے ﴿ يَلْكَ الْاَيَّامُ نُكَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ ﴾ دوسرا جواب ﴿ مِنْ عِنْدِ اَ نَفْسِكُمْ ﴾ ميں ہے جو ﴿ كُتَّ إِذَا فَشِلْتُمْ وَ تَنَازَعْتُمْ فِي الْآمِرِ وَعَصَيْتُمْ ﴾ اور ﴿ اسْتَزَلَّهُمُ الشَّيْطُنُ ﴾ كا حاصل بـ تيرا جواب ﴿ فَبِها ذُنِ اللَّهِ ﴾ میں ہے،جس کا حاصل ہے کہ اس میں حکمت تھی،اس لئے مشیم یتعلق ہوئی جس میں بعد میں الكي ممت كابيان بهى فرماديا ﴿ وَرِلْيَعْكُمُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ وَرِلْيَعْكُمُ الَّذِينَ نَافَقُوا ﴾ جو ﴿ نَدُ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَنْتَكِيكُمْ ﴾ كا حاصل تھا۔ اور بعض حكمتوں كومجمل حچوڑ ديا، جن ميں ہے بعض كا اوپر ذكر ہو چكا ہے۔مثلاً ﴿ وَيَتَّخِذَ مِنْكُمْ شُهَكَ آءً ﴾ ﴿ وَلِيُمَعِّصَ اللهُ الَّذِيثِينَ امَنُوا وَيَمْحَقَ الْكَفِرِيْنَ ﴾ ﴿ وَلِيُمَرِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ ﴾ اورجاناچاہے کاس آیت میں جو ﴿ لِيَعْلَمُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ﴿ وَلِيَعْلَمُ الَّذِينَ كَافَقُوا ﴾ آيا ہے،اس كمعنى كى تحقیق سورۃ بقرۃ آیت ۱۳۳ کے ذیل میں اور سورۃ آلِعمران آیت ۱۳۰ کے ذیل میں گذر چکی ہے۔ضرور ملاحظہ فر ماکیں۔ اور ﴿ الْحُوَانِهِمْ ﴾ كترجمه ميس جوصرف نسب والے بھائى كہا گيا،سابق كے برخلاف كه وہاں عام قرار ديا گيا، اس کی وجہ یہ ہے کہ وہاں ﴿ لِيَجْعَلَ اللهُ ذَالِكَ حَسْرَةً ﴾ ہم مشرب بھائيوں كے مراد لينے كے لئے تجويز كيا ہوا قرينه تھا،جیسا کہ وہاں اس کا بیان گذر چکا۔ بخلاف یہال کے کہ بعدوالی آیت جس میں شہداء کی فضیلت کا ذکر ہے، اس مْرُوره احتمال مع ممانعت والا قرينه ب، تواس صورت ميس منافقول كابيكهنا ﴿ لَوْ أَطَاعُونَا مَا تَعْتِلُوا ﴾ افسوس كاظهارك ليخبيس موكا بلكم مقتولول كواحمق وبيوتوف قراردين اوران كفقصان بران كانداق بنانے كى غرض سے موگا، ال لئے اگلی آیت میں ان کی اعلی درجہ کی کامیا بی بیان کر کے جواب دیا جاتا ہے اور جن حضرات نے ﴿ الْحُوَا نِصِمْ ﴾ میں عام معنی مراد لئے ہیں، وہ اگلی آیت کواس پرمحمول کریں گے کہ منا فقوں کے مقتول اگر چہ شہیز ہیں تھے، کیکن چونکہ ان کے قول سے پیجی لازم آتا تھا کہ شہدا خسارہ میں پڑے ہیں،اس لئے اس آیت میں اس کو باطل قرار دیا گیا۔اوراس اشارہ

کے لئے بھی مفید ہے کہان کے ہم مشرب بھائی اللہ کے راستہ میں مقتول نہیں ہوئے اگر ایسا ہوتا تو انہیں یہ فضائل نعیب ہوتے۔واللہ اعلم

﴿ وَلَا تَحْسَبُنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا مَبُلُ أَحْيَا } عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْمَ قُوْنَ ﴿ فَرِحِبْنَ بِمَا اللهُ مِنْ فَصْلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ اللَّا خَوْفَ عَلَيْهِمْ وَلَاهُمْ يَحْزَنُونَ ﴿ يَسْتَبْشِرُونَ بِيغَمَةٍ مِّنَ اللَّهِ وَفَضْلِ ﴿ وَآنَ اللَّهَ لَا يُضِيعُ آجْرَ عُ الْمُؤْمِنِينَ ﴿ ﴾

ترجمہ: اور جولوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں قتل کئے گئے ان کومر دہ مت خیال کرو، بلکہ وہ لوگ زندہ ہیں اپنے پروردگار کے مقرب ہیں،ان کورز ق بھی ملتا ہے۔وہ خوش ہیں اس چیز سے جوان کواللہ تعالی نے اپنے قضل سے عطافر مائی اور جولوگ ان کے پاس ہیں پہنچان سے بیچھےرہ گئے ہیں ان کی بھی اس حالت پروہ خوش ہوتے ہیں کہ ان پر بھی کسی طرح کا خوف واقع ہونے والانہیں اور نہ وہ مغموم ہو گئے۔وہ خوش ہوتے ہیں بوجہ نعت وضل خداوندی کے اور بوجہ اس کے کہ الله تعالی اہل ایمان کا جرضا کع نہیں فرماتے۔

ربط: اوبركى آيتوں ميں منافقول كے اس قول سے ﴿ لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا ﴾ دوامر معلوم ہوئے تھے: ايك بير كرهرول مين بيهار منا بلاكت سے نجات كاسب ہے، اس كاجواب تو ﴿ فَادْرَاوُواْ عَنْ أَنْفُيد كُمُ الْمُوتَ ﴾ مين ارشادفر مایا گیا۔ دوسراامریہ کہ وہ ان شہداء کی موت کونا کا می اور زندگی اور لذتوں سے محرومی بتاتے تھے اور اس کے جواب کے لئے ان آیات میں ان حضرِات کی اعلی درجہ کی کامیا بی اور حقیقی زندگی اور باقی چیز وں سے استفادہ کا اثبات قر اروپیتے ہیں۔

شهدا کی حیات اورلذت کا اثبات:

اور (اے مخاطب) جولوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں ( یعنی دین کے واسطے )قتل کئے گئے ان کو ( دوسرے مُر دول کی طرح)مُر دہ مت خیال کرو، بلکہ وہ لوگ (ایک ممتاز حیات،سب سے جدا نرالی زندگی کے ساتھ ) زندہ ہیں (اور) اپنے پروردگار کے مقرب (بعنی مقبول) ہیں،ان کورز ق بھی ملتا ہے (اور) وہ خوش ہیں اس چیز سے جوان کواللہ تعالیٰ نے اپنے فضل (وکرم) سے عطافر مائی (مثلاً قرب وغیرہ کے درجات یعنی حسی رزق بھی ملتاہے اور معنوی رزق یعنی مسرت بھی) اور (جس طرح وہ اپنے حال پرخوش ہیں، اس طرح) جولوگ (ابھی دنیا میں زندہ ہیں اور اس وجہ سے )ان کے پاس نہیں مہونچ (بلکہ)ان سے پیچے (دنیامیں)رہ گئے ہیں۔ان کی بھی اس حالت پروہ (شہداء)خوش ہوتے ہیں، کہ (اگروہ بھی شہید ہوجائیں تو ہماری طرح)ان پر بھی کسی طرح کا خوف (ناک سانحہ) واقع ہونے والانہیں،اور نہ وہ (کسی طرح) مغموم ہوں گے (غرض انہیں دوخوشیاں ہیں،اپنی بھی اوراپے تعلق والوں کی بھی،آ گےان دونوں خوشیوں کا سبب بتاتے

ہیں) وہ (اپنی حالت پرتو) اللہ کے فضل کی وجہ سے اور اس وجہ سے خوش ہوتے ہیں (جس سے انہیں نوازا گیاہے) اور دوسروں کی حالت پر) خوش ہوتے ہیں، اس وجہ سے کہ (وہاں جا کر آنکھوں سے دیکھ لیا کہ) اللہ تعالیٰ اہل ایمان (کے اعمال) کا اجرضا کئے نہیں فرماتے (بلکہ جس درجہ کاعمل ہوتا ہے، اس درجہ کا اجرد سے ہیں، پس شہادت جو کہ تمام اعمال میں افضل ہے، اس پرسب سے افضل اجر ملے گا، جس کے لوازم میں سے رہے کہ خوف وحزن بالکل نہ ہو)

فائدہ: شہداء کی زندگی تحقیق سورۃ البقرۃ آیت ۱۵۳ کے تحت گذر پچگ ہے، وہاں ملاحظہ کرلی جائے۔اوررزق ملنے کی کیفیت صحیح احادیث میں وارد ہے کہ ان کی رومیں عرش کے بینچے قند بلوں میں رہتی ہیں اور جنت کی نہروں سے پانی پیتی ہیں، اور اس کے پچل کھاتی ہیں (منداحمہ، ابوداؤدوحا کم عن ابن عباس مرفوعاً جبیبا کہ لباب النقول میں ہے۔ میں کہتا ہوں کہ نہروں اور پچلوں کا بید حصہ کی ایسے مقام سے ل جاتا ہوگا جو جنت سے متعلق ہوگا، اس طرح بیا شکال لازم نہیں آتا کہ جنت میں جانے کے بعد پھرحشر کے وقت کیسے نکالے جائیں گے؟

﴿ اللّهِ يَنَ اسْتَجَابُوا يِلْهِ وَ الرّسُولِ مِنْ بَعُدِ مَّا اَصَابَهُمُ الْقَرْرُ وَ لِلّهِ يَنَ احْسَنُوا مِنْهُمُ وَاتَّقُوا اَجْرُ عَظِيْمٌ ﴿ اللّهِ يَنَ اللّهِ وَالنّهُ وَلَا يَكُمُ النّاسُ اللّهُ وَلَا لَكُمُ النّاسُ فَلَ جَمَعُوا لَكُمْ فَا خَشُوهُمُ فَزَادَهُمُ وَاتَّعَوْا اللّهِ وَفَضْلِ لَكُمْ فَا خَشُوهُمُ فَزَادَهُمُ النّا الله وَفَضْلِ لَكُمْ يَمْسَسُهُمْ سُوَءً ﴾ وَالنّامَ وَفَضْلِ لَكُمْ يَمْسَسُهُمْ سُوَءً ﴾ وَالنّهُ وَلِعُمَ الْوَكِيْلُ ﴿ فَانْقَلَبُوا بِنِعْتَةٍ مِّنَ اللهِ وَفَضْلِ لَكُمْ يَمْسَسُهُمْ سُوَءً ﴾ وَالنّهُ وَلَا تَعْنَا فَوْهُمُ الشّيعُوا رِضُوانَ الله وَالله وَوَلَيْكُمْ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللللهُ اللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللّهُ اللللهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ ا

ترجمہ: جن لوگوں نے اللہ ورسول کے کہنے کو قبول کر لیا بعد اس کے کہان کو زخم لگا تھا، ان لوگوں میں جو نیک اور متق بیں ان کے لئے تو اب عظیم ہے۔ یہا لیے لوگ بیں کہ لوگوں نے ان سے کہا کہ ان لوگوں نے تہارے لئے سامان جمع کیا ہے، سوتم کو ان سے اندیشہ کرتا چا ہے تو اس نے ان کے ایمان کو اور زیادہ کر دیا اور کہد دیا کہ ہم کو تن تعالیٰ کافی ہے اور وہ ک سب کام سپر دکر نے کے لئے اچھا ہے۔ پس بیاوگ خدا کی نعمت اور فضل سے بھرے ہوئے واپس آئے کہ ان کو کوئی بات ناگواری ذرا پیش نہیں آئی اور وہ لوگ رضا ہے حق کے تابع رہے اور اللہ تعالیٰ برو فضل والا ہے۔ اس سے زیادہ کوئی بات نہیں کہ یہ شیطان ہے کہ اپنے دوستوں سے ڈرا تا ہے سوتم ان سے مت ڈرنا اور جھے ہی سے ڈرنا اگر تم ایمان والے ہو۔ ربیل دوسر سے غزوہ کا ذکر ہے جوغزوہ کہ اساسد کے نام ربیل : اوپر غزوہ احد کا قصہ بیان ہو چکا، آگے ای سے متعلق ایک دوسر سے غزوہ کا ذکر ہے جوغزوہ کہ حم اءالا سد کے نام سے مشہور ہے۔ جس کے ابتدائی جزئی طرف سورۃ آلی عمران کی آیت اہا میں ارشاد ہوا تھا، وہ یہ کہ جب کفار میدان اصد سے مگہ کے لئے واپس ہوئے تو راستہ میں جاکر اس پرافسوں کیا کہ ہم غالب آجانے کے بعد ناحق لوٹ آئے، اس لئے اب پھرچل کرسب کا صفایا کر دینا چا ہے مگر اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں میں رعب ڈال دیا، اور پھروہ مکہ ہی کی طرف روانہ اب پھرچل کرسب کا صفایا کر دینا چا ہے مگر اللہ تعالیٰ نے ان کے دلوں میں رعب ڈال دیا، اور پھروہ مکہ ہی کی طرف روانہ دیا ہوں ہوں کیا کہ جو خوالی دیا، اور پھروہ مکہ ہی کی طرف روانہ

ہو گئے، کین راستہ میں ملنے والے بچھ لوگوں سے کہتے گئے کہ کسی تدبیر سے مسلمانوں کے دلوں میں ہمارا رعب جمادیا جائے، آپ مِنالِطَائِیْم کووی کے ذریعہ بیہ بات معلوم ہوگئ، اور آپ ان کے تعاقب میں حمراء الاسد تک پہو نچ (ابن جریر عن السدی جبیبا کہ روح المعانی میں ہے)

اورا تفاق سے اس مقام سے تاجروں کا ایک قافلہ گذرا، رسول اللہ ﷺ نے ان سے تجارت کا مال خرید فرمالیا اللہ تعالیٰ نے اس میں بہت زیادہ نفع دیا، حضور ﷺ نے وہ نفع ساتھی مسلمانوں میں تقسیم فرمادیا ( بیہبی عن ابن عباس روح المعانی ) ان آیتوں میں اس قصہ کی طرف اشارہ ہے۔ چنا نچہ ﴿ اَصَا بَهُمُ الْقَدْمُ ﴾ میں ان ساتھیوں کے اس غزوہ میں زخی ہونے اور تکلیف اٹھانے کی طرف، اور ﴿ قَالَ لَهُمُ النّاسُ ﴾ میں عبدالقیس کے ڈرانے کی طرف، اور ﴿ إِنّ النّاسُ ﴾ میں عبدالقیس کے ڈرانے کی طرف، اور ﴿ إِنّ النّاسُ ﴾ میں قواب اور تجارت میں ہونے میں مسلمانوں کے صبر واستقلال اور ثابت قدمی کی طرف، اور ﴿ فَا نَقْلَهُوا یَا بِنِعْمَانِ ﴾ میں ثواب اور تجارت میں ہونے والے نفع کی طرف اشارہ ہے۔

بعض مفسرین نے ان آیتوں کے متعلق دوسرا قصہ بیان کیا ہے جس کا خلاصہ بیہ ہے کہ احد کے میدان سے لوٹے وقت مکہ کے کفاریہ کہدگئے تھے کہ اگلے سال پھر بدر کے مقام پر جنگ ہوگی، جہاں گذشتہ سال بھی ہوچکی تھی، کیکن پھران کی ہمت نہ ہوئی۔ انھوں نے ایک اعرابی کو کچھر قم دینی طے کی تو مسلمانوں کوڈرادینا تا کہ وہ ڈرکی وجہ سے نہ آئیں اوراس طرح الزام ان کے سرر ہے، لیکن مسلمان ڈر نے ہیں اوروقت پر پہونچ گئے۔ جبکہ کفار نہیں آئے، وہاں ایک بروابازارلگتا

تھا، سلمانوں نے خوب خرید وفروخت کی جس میں خوب نفع بھی ملا، پھر بھے سلامت اپنے گھروں کو واپس آگئے۔اس غزوہ کا نام بدر صغری مشہور ہے اور بعض نے اس بدر صغری کے قصہ کو غزوہ اصد کے ایک ماہ بعد ہونا بیان کیا ہے، باتی حصہ ای طرح بیان کیا ہے، کین احقر نے پہلے قصہ کو اس لئے اختیار کیا کہ اس کو روح المعانی میں بیان کیا گیا ہے اورا کثر مفسرین فیرح بیان کیا ہے۔ دوسرے ﴿ مِنْ بَعُلُو مِنْ اَصَابَهُمُ الْقَدْمُ ﴾ سے بیدا ہونے والے زخموں کی تکلیف کا اس وقت تک باقی رہنا ہے، اگر چہدوسری تفسیر کے مطابق میمنی ہوسکتے ہیں کہ باوجود یکہ گذشتہ سال تکلیف اٹھائی تھی جس سے خوفز دہ ہوجانے کا احتمال تھا۔ واللہ اعلم۔ اور اس تفسیر کے اختیار کرنے والے بدر صغری کا انکار نہیں کرتے ، لیکن اس کو قرآنی آیات کا مدلول نہیں کہیں گے۔

#### غزوه حمراءالاسدكاقصه:

جن لوگوں نے اللہ ورسول کے کہنے کو (جب ان سے کفار کا تعاقب کرنے کے لئے کہا گیا) قبول کرلیا، اس کے بعد کہان کو (ابھی جنگ میں تازہ) زخم لگا تھا، ان لوگوں میں جو نیک اور شقی ہیں (اور واقع میں سب ایسے ہی ہیں) ان کے لئے (آخرت میں) ثواب عظیم ہے، یہا یہے (مخلص) لوگ ہیں کہ (بعض) لوگوں نے (بعنی عبرالقیس والوں نے جو) ان سے (آکر) کہا کہ ان لوگوں (بعنی اہل مکہ) نے تمہارے (مقابلہ کے) لئے بہت زیادہ سامان جع کیا ہے، اس لئے مہیں ان سے اندیشے کرنا چاہئے تو اس (خبر) نے ان کے ایمان (کے جوش) کو اور زیادہ کردیا اور (نہایت استقلال کے ساتھ یہ) کہ (کربات کوشم کردی) کہ ہمیں جی تعالی (تمام مہمات میں) کا فی ہے اور وہ ہی سب کام سپر دکرنے کے لئے اچھا ہے (یہی سپر دکرنا تو کل ہے) چنا نچہ یہ لوگ اللہ کی نتمت اور فضل سے (بعنی ثواب اور تجارت کے نفع سے) بھرے اچھا ہے (ابی کی بیوکر کرنا تو کل ہے) چنا نچہ یہ لوگ اللہ کی نتمت اور فضل سے (بعنی ثواب اور تجارت کے نفع سے) بھر سے دانی کی دضا کے تا بعد مرہ اس کی کی دخل کے دور ان کی بیوک والی کی دضا کے تا بعد مرہ ان کی کی دخل کے دور ان کی کی دخل کی دور ان کی کی دخل کی دور اندور کرنی کے دور اندور کرنے کے اور اندور کی بیا کہ کی دور کی کی دور توں سے (تہمیں) ڈرانا (عیا ہتا) ہے تا بیک دی بیا کہ کی دور کی میں کوئی بات نہیں کہ دیر (خبر دینے والا) شیطان ہے کہ اپنے (خرب والے) دور ستوں سے (تہمیں) ڈرانا (رابے ہتا) ہے تا بیک تو تم ان سے (بھی ) مت ڈرنا اور (صرف) جھوں سے درنا۔ اگرتم ایمان والے ہو۔

فائدہ بمضمون کی شرح ربط کی تقریر میں گذر چکی ہے، اور بیجوفر مایا کہ 'اللہ اور رسول کے کہنے کو' حالانکہ بظاہر صرف رسول اللہ میں گئے ہے۔ اس کے اللہ میں میں جو نیک اور متق ہیں حالانکہ نصوص اور خبروں سے ان سب اور سول کی طرف نسبت صحیح ہوئی، اور بیجوفر مایا کہ ان میں جو نیک اور متق ہیں حالانکہ نصوص اور خبروں سے ان سب حضرات کا اس صفت کے ساتھ موصوف ہونا بقینی ہے اور خود آیت میں بھی جب ان کے لئے قبولیت ثابت کی تو ان کے منافل میں موسوف ہونا بقینی ہے اور خود آیت میں بھی جب ان کے لئے قبولیت ثابت کی تو ان کے لئے کئی اور متقی ہونے میں کیا شہر ہا، اس لئے اس ارشاد سے مقصود قید لگانائہیں، بلکہ ان کی مدح وستائش اور ان کے لئے کئی

صفتوں کا ثابت کرنا اور اجرعظیم کی علت بیان کرنا ہے کہ بیہ مقبول حضرات جواجرعظیم کے مستحق ہوئے ،اس کی علت ان کا نیک محسن ومتقی ہونا ہے ، کیونکہ مقبولیت واستجابت بھی احسان اور تقوی کا اثر ہے۔خوب سمجھ لو۔

﴿ وَلَا يَحْذُنْكَ الَّذِيْنَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ، إِنَّهُمُ لَنْ يَصُرُّوا اللهَ شَنِيًّا ﴿ يُرِيْدُ اللهُ كَفُرُ بِالْإِيْمَانِ لَنْ يَجْعَلَ لَهُمْ حَظَّا فِي الْاَخِرَةِ وَلَهُمُ عَنَابٌ عَظِيْمٌ ﴿ إِنَّ النَّذِيْنَ الشَّتَرُوا اللهُ مَظَّا فِي الْاِيْمَ اللهُ الل

ترجمہ: اورآپ کے لئے وہ لوگ موجب غم نہ ہونے چاہئیں جوجلدی سے کفر میں جاپڑتے ہیں یقیناً وہ لوگ اللہ تعالیٰ کو ذرہ برابر بھی ضرر نہیں پہنچا سکتے ، اللہ تعالیٰ کو یہ منظور ہے کہ آخرت میں سے ان کواصلاً بہرہ نہ دے اور ان لوگوں کو سزائے عظیم ہوگی۔ یقیناً جتنے لوگوں نے ایمان کی جگہ کفر کواختیار کر رکھا ہے بیلوگ اللہ تعالیٰ کو ذرہ برابر بھی ضرر نہیں پہنچا سکتے اور ان کو دردناک سزا ہوگی۔

ربط: اوپرمنافقوں کی بے وفائی اور بدخواہی کا ذکر ہو چکا ہے۔ جناب رسول اللہ ﷺ کے قلب مبارک کوان کی حرکتوں سے رہنج ہوا ہوگا، حق تعالیٰ ان آیات میں آپ کوسلی دیتے ہیں، اور اس کے ساتھ ضمنی طور پر اور ان کوتا بع قر اردے کرتمام کفار کے معاملہ سے متعلق خواہ کوئی بھی ہو، آپ کی تسلی فر ماتے ہیں کہ آپ کے قلب مبارک پر اب یا آئندہ ان کی طرف سے بھی صدمہ غالب نہ ہو۔

منافقون اور كافرون كے معاملہ ميں رسول مقبول مَلا يُعَلِيمُ كُوسلى:

ایمان (کوچھوڑکراس) کی جگہ کفر کواختیار کررکھا ہے (خواہ منافق ہوں خواہ کھلے کا فرہوں چاہے پاس کے ہوں یا دور کے ہوں) پیلوگ (بھی) اللہ تعالیٰ (کے دین) کوذرہ برابرنقصان نہیں پہونچا سکتے (اس لئے آپ کوکسی کی طرف سے فکرورنج نہیں کرناچاہئے) اوران (سب) کو (پہلے والوں کی طرح) دردنا ک عذاب ہوگا۔

﴿ وَلَا يَحْسَبُنَ الَّذِينَ كَفُرُواۤ اَثْمَا نُعْلِي لَهُمْ خَيْرٌ لِا نَفْسِهِمْ مَ اِنَّهَا سُعْلِي لَهُ مُ لِيَزْدَادُوْاً اِنْهَا وَلَكُمْ عَلَىٰ اللَّهِ مُ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ مُ عَلَىٰ اللَّهُ اللَّهُ مُ عَلَىٰ اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُ عَلَىٰ اللَّهُ مُ عَلَىٰ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُ عَلَىٰ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُلَّا مُلْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُلْ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللّ

ترجمہ: اور جولوگ کفر کررہے ہیں وہ یہ خیال ہرگرنہیں کریں کہ ہماراان کومہلت دیناان کے لئے بہتر ہے۔ہم ان کو صرف اس لئے مہلت دے رہے ہیں جس میں جرم میں ان کواور ترقی ہوجاوے اوران کوتو ہین آ میز سزا ہوگی۔

ربط: او پر کی آ بیوں میں اہل کفر کوعذاب عظیم والیم کا ستحق دیا ہے چونکہ وہ لوگ اس کے منکر تھے اور بیاستدلال کیا کرتے تھے کہ جب ہم یہاں آ رام وآ ساکٹوں میں ہیں تو معلوم ہوا کہ ہم سے اللہ تعالی ناخوش نہیں ہیں، تو وہاں بھی اگر آ خرت کوئی چیز ہے تو ہم آ رام ہی میں رہیں گے ورنہ یہاں عذاب سے کیوں چھوڑ دیئے جاتے، جیسا کہ ان آ بیوں سے معلوم ہوتا ہے: الانعام ۱۳۵ انحل ۲۳۵ مالی الانعال کا باطل ہونا کا بیا ہونا کے بیا۔

دنیامیں عذاب سے چے جانے کے بارے میں اہل کفر کے زعم کا باطل ہونا:

اور جولوگ کفر کررہے ہیں، وہ ہر گزید خیال نہ کریں کہ ہماراان کو (عذاب سے) مہلت دینا (پچھ)ان کے حق میں بہتر (اور مفید) ہے (ہر گزنہیں) بلکہ ہم انہیں صرف اس لئے مہلت دے رہے ہیں تا کہ (عمر کی زیادتی کی وجہ سے ان کے جرم (کفر) میں اور زیادتی ہوجائے (تا کہ یکبار گی پوری سزاملے) اور (اگر دنیا میں سزانہ ہوئی تو کیا ہے آخرت میں ضرور) انہیں تو بین آمیز سزا ہوگی۔

فائدہ: اس آیت سے کوئی پیشبہ نہ کرے کہ جب اللہ تعالیٰ نے اس لئے مہلت دی ہے کہ اور زیادہ جرم کریں تو پھر زیادہ جرم کرنے ہوں ہوگا؟ اصل میں پیفر مانا ایسا ہے جیسے کوئی لڑکا مکتب میں بیٹھا کھیلٹار ہے اور استاذ کے بار بارسمجھانے سے بھی نہ مانے تو استاذ غصہ میں آکر خاموش ہوجائے کہ جب سبق سننے کا وقت آئے گایا جب امتحان کا وقت آئے گا اس وقت اکٹھا ہی سمجھوں گا اور اس پروہ نا دان لڑکا فخر سے کہے کہ استاذ مجھے اس لئے نہیں مارتا کہ مجھ سے بہت زیادہ محبت کرتا ہے اور اس وقت اس لڑکے ہے کہ اور اس وقت اس لڑکے ہے کہ تو خوب بیٹھا کھیلٹار ہے اور جب وقت پرسبق یا دنہ نکلے تو خوب بیٹھا کھیلٹار ہے اور جب وقت پرسبق یا دنہ نکلے تو خوب بیٹیا جائے یا امتحان میں فیل کر دیا جائے تو اس وقت سز انہ دینے کا اصل سبب تو آخر میں خت سز ادینا ہے گرنہ پڑھنا جو کہ سبب کا مسبب ہے کلام میں سبب کے قائم مقام کر دیا گیا ، اسی طرح مہلت دینے کا

اصل سبب زیادہ سزاد سنے کا ارادہ ہے، کیکن اس سبب کے سبب لیعنی گناہ کی زیادتی کوجو بندہ کے اختیار میں ہے، سبب کے قائم مقام کلام کی بلوغت کے فائدہ کی غرض سے کردیا گیا۔

اور جاننا چاہئے کہ مہلت کے نفع بخش نہ ہونے میں جو کفار کی تخصیص کی گئی، اس کی وجہ یہ ہے کہ مسلمان کو جس قدر عر زیادہ ملتی ہے اس میں اسلام کے تقاضہ کے مطابق بیفائدہ ہے کہ زیادہ طاعت کرے اور زیادہ در جات کا مستحق ہو، البتہ اگر کوئی اسلام کے اس تقاضہ ہی پڑمل نہ کرے تو اور بات ہے، مؤمن کو ایمان کی حیثیت سے فائدہ ہے، بخلاف کا فرکے کہ اس کو کفر کی حیثیت سے نقصان ہے، البتہ اگر کفر کے اس تقاضہ پڑمل نہ کرے اور تو بہوایمان سے مشرف ہوجائے تو اور بات ہے۔

﴿ مَا كُنَّانَ اللهُ لِيَكُارَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَنَا آنْتَهُ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيْزَ الْخَبِبْثَ مِنَ الطَّبِيِ وَمَا كَانَ اللهُ لِيكُلُمُ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَنْ اللهُ يَعْبَيْنَ مِنْ اللهُ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُل

ترجمہ اللہ تعالیٰ مسلمانوں کواس حالت پر رکھنانہیں چاہتے جس پرتم اب ہو جب تک کہ ناپاک کو پاک ہے متمیز نہ فرمادے۔اوراللہ تعالیٰ ایسے امورغیبیہ پرتم کو مطلع نہیں کرتے ،لیکن ہاں جس کوخود چاہیں اور وہ اللہ تعالیٰ کے پیغیبر ہیں ان کو منتخب فرماتے ہیں پس اب اللہ پراوراس کے سب رسولوں پر ایمان لے آئو، اوراگرتم ایمان لے آؤاور پر ہیزر کھوتو پھرتم کو اجرعظیم ملےگا۔

ربط: جس طرح اہل کفر پرعذاب نہ آنے سے شبہ ہوتا تھا کہ بیلوگ مردود نہ ہوں گے، ورنہ عذاب آجا تا،اوراو پر کی آیت میں اس شبہ کودور فرمادیا۔ اسی طرح مسلمانوں پر بعض ختیاں آنے سے جیسا کہ احد میں آئیں، وسوسہ ہوسکتا تھا کہ بید لوگ اللہ کے یہاں مقبول ہوتے تو ان پر سختیاں کیوں آئیں، اس آیت میں ان ختیوں کی حکمتیں اور مسلحتیں بیان کر کے اللہ کے یہاں مقبول ہوتے تو ان پر سختیاں کیوں آئیں، اس آیت میں ان ختیوں کی حکمتیں اور مسلحتیں بیان کر کے اس وسوسہ کودور فرماتے ہیں۔

#### بعض اوقات مؤمنوں پر سختیوں کی حکمت:

اللہ تعالیٰ مسلمانوں کواس حالت (منافقوں اور مخلص لوگوں کے درمیان خلط ملط رہنے اور کوئی امتیاز نہ ہونے) پر رکھنا
نہیں چاہتے ، جس پرتم (سب) اب (موجود) ہو (بلکہ واقعات اور سختیوں کا نازل ہونا اس وقت تک ضروری ہے) جب
تک کہ ناپاک (یعنی منافق) کو پاک (یعنی مؤمن مخلص) سے چھانٹ کرالگ نہ کر دے (اور بیا متیاز شختیوں سے خوب
ظاہر ہوجا تا ہے ، جبیا کہ کی باراس کی تقریر گذر چکی ہے) اور اگر تہمیں بیوسوسہ ہوکہ مختیوں کے نزول کے بغیر بھی رسول کی
طرف وی کے نزول سے یہ تمیز ہمل ہے کہ بتا دیا جا تا فلاں منافق ہے ، اس کا جواب بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ (حکمت کے

نقاضہ کے مطابق) ایسے غیبی امور پرتمہیں (حوادث وغیرہ کے وقوع کے واسطہ کے بغیر) مطلع نہیں کرتے ،سوائے اس کے جس کو (اس طرح مطلع کرنا) خود جا ہیں اور ایسے (حضرات) اللہ تعالی کے پغیر ہیں،ان کو (اس طرح مطلع کرنے کے لئے اپنے بندوں میں سے) منتخب فر مالیتے ہیں (اور تم پنج برنہیں ہوتو تہمیں ہم اس طرح ایسے امور کی اطلاع کیوں دیدیں؟ البتہ واقعات ایسے پیش آتے ہیں جن کے واسطہ سے استدلال کے طور پریتمیز ہوجائے ،اور جب کفار پر دنیا ہیں مذاب نازل ہونے کی اور مؤمنوں پر بعض شختیاں نازل ہونے کی حکمت معلوم ہوگئی اور ثابت ہوگیا کہ بیامور در وقبول کی دلیل نہیں ہیں) تو اب (اے باطل پر بنی سے کام لینے والو! ایمان کے پندیدہ اور کفر کے ناپندیدہ ہونے میں کوئی شبہ مت کرو۔ بلکہ ) اللہ پر اور اس کے رسولوں پر (اخلاص کے ساتھ) ایمان لے آؤ، اور اگرتم ایمان لے آؤاور ( کفر ومعاصی سے ) پر ہیز رکھوتو پھر تمہارے لئے (بجائے عذاب عظیم والیم کے جس کا اوپر کفر پر وعدہ کیا گیا تھا، ایمان اور تقوی کی ہوایت اور آخرت میں) اجرعظیم طے۔

اوراس آیت سے بیشنہ بیں ہونا چاہئے کہ جوعلم غیب باری تعالیٰ کی خصوصیات میں سے ہے،اس میں رسول کی شرکت ہوگئی، کیونکہ باری تعالیٰ کے خواص میں دوامر ہیں،اس علم کا ذاتی ہونا اوراس کا سب کو گھیر نے والا ہونا، یہاں ذاتی اس لئے نہیں کہ وی سے ہاور محیط بعنی سب کو گھیر نے والا اس لئے نہیں کہ صرف بعض خاص امور مراد ہیں،اس لئے بیام معنی میں غوب سمجھ لو۔
میں غیب ہے نہ کہ خاص معنی میں خوب سمجھ لو۔

اورآخریں جوبیفر مایا کہ 'سب رسولوں پرایمان لاؤ' والانکہ موقع محل کا تقاضا محمد سَلِطَ عَیْمَ پرایمان کے ذکر کا ہے،اس کا وجہ یہ ہے کہ آپ پر بھی ایمان اسی صورت میں تسلیم کیا جائے گا جب سب کو مانا جائے، کیونکہ ایک کی تکذیب سب کی تکذیب ہے۔

﴿ وَلاَ يَحْسَبَنَ الَّذِيْنَ يَبْغَلُوْنَ بِمَا اللهُ مُ اللهُ مِنْ فَضَلِم هُو خَيْرًا لَهُمْ ، بَلْ هُو شَرَّلُهُمْ ، سَيُطَوّونُونَ مَا بَخِلُوا بِم يَوْمَ الْقِلْيَةِ ، وَلِلهِ مِنْرَاثُ السَّلُوتِ وَ الْاَرْضِ ، وَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ سَيُطَوّونُونَ مَا بَخِلُوا بِم يَوْمَ الْقِلْيَةِ ، وَلِلهِ مِنْرَاثُ السَّلُوتِ وَ الْاَرْضِ ، وَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَمِيْرُ فَى مَا بَخِلُوا بِم يَوْمَ الْقِلْيَةِ ، وَلِلهِ مِنْرَاثُ السَّلُوتِ وَ اللهَ رُضِ ، وَ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَمِيْرُ فَى ﴾

ترجمہ:اور ہرگز خیال نہ کریں ایسے لوگ جوالی چیز میں بخل کرتے ہیں جواللہ تعالیٰ نے ان کواپے فضل ہے دی ہے کہ یہ بات ان کے لئے بہت ہی بری ہے۔ وہ لوگ قیامت کے روز طوق پہنادیئے جاویں گے اس کا جس میں انھوں نے بخل کیا تھا اور اخیر میں آسان وز مین اللہ ہی کا رہ جاوے گا اور اللہ تعالیٰ تمہارے سب اعمال کی یور کی خبرر کھتے ہیں۔

# بخل کی مذمت:

اورایسے لوگ جو (ضروری موقعوں پر)ایسی چیز (کے خرج کرنے) میں بخل کرتے ہیں جو اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنے فضل سے دی ہے، ہرگزید خیال نہ کریں کہ یہ بات ان کے لئے بہت فضل سے دی ہے، ہرگزید خیال نہ کریں کہ یہ بات ان کے لئے بہت ہی ہری ہوگا کہ) ان لوگوں کو قیامت کے دن طوق پہنا دیئے جائیں گے، اس (مال) کے ہی ہری ہے (کیونکہ اس بخل کا انجام یہ ہوگا کہ) ان لوگوں کو قیامت کے دن طوق پہنا دیئے جائیں گے، اس (مال) کے (سانپ بناکر) جس میں انھوں نے بخل کیا تھا اور (بخل کرنا بڑی جمافت ہے کیونکہ) آخر میں (جب سب مرجائیں گے) آسان اور زمین اور جو کا نئات ان کے اندر ہیں سب اللہ ہی کارہ جائے گا (لیکن وہ تمہارے اختیار کے بغیر ہوگا، جس میں اجرنہیں، اس لئے اگر خود اپنے اختیار ہی سے دیدو تو اجر بھی مل جائے اور اللہ تعالیٰ تمہارے سب اعمال (کے باطن

تك) كى بورى خرر كھتے ہيں (اس لئے جو يکھٹر چ كروخلوص دل كے ساتھ خرچ كرنا)

تفسیر: اس طوق کے پہنائے جانے کی کیفیت بخاری کی حدیث میں آئی ہے، حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہرسول اللہ سِلَّا اَللہ اَللہ اللہ اللہ سِلَا اللہ سِلَّا اللہ سِلَّا اللہ سِلَّا اللہ سِلَّا اللہ سِلَ اللہ سِلَّا اللہ سِلَّا اللہ سِلَ اللہ اللہ سِلِ اللہ سِلِ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ اللہ ہوں، پھر حضور نے بیآ یت پر بھی۔ اور میں تیرامال ہوں، تیسراس مایہ ہوں، پھر حضور نے بیآ یت پر بھی۔

یا حقر کہتا ہے کہ ترجمہ میں جو بیقیدلگائی گئی کہ' ضروری موقعوں پر''ان سے ایسے ہی واجب حقوق زکوۃ وغیرہ مراد ہیں تو حدیث میں زکوۃ کی تخصیص مثال کے طور پر ہے، حصر کے طور پرنہیں۔ چنانچہ روح المعانی میں ایک حدیث قال کی ہے، جس میں ایک میں ایک حدیث قال کی ہے، جس میں ایسی ہی وعید ذی رحم لیعنی خاندان کے قریبی لوگوں کو نہ دینے پر آئی ہے، کیونکہ وسعت رکھنے والے پرمجبور ذی رحم کی اعانت بھی واجب ہے۔

اور یہاں پیشبہ نہ کیا جائے کہ اگر چہ آیت میں اس کے الفاظ کے عموم کی وجہ سے یہود شامل ہو سکتے ہیں ، کین کفار کا فروع کا مکلّف نہ ہونا ممانعت کا قرینہ ہے ، اس کا جواب یہ ہے کہ جوعلاء اس کے قائل ہیں ، ان کے قول پر بی تو جیہ ہو سکتی ہے کہ یہود کے اس بخل سے آیات کا کفر اور جزائے وعدہ کی تکذیب ہوتی ہے ، چنانچہ عنی کے لحاظ سے بیوعید کفر پر ہے ، جس کوترک کرنے کے وہ مکلّف ہیں ، خوب سمجھ لو۔

﴿ لَقَى لُسَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّذِينَ قَالُوْا إِنَّ اللَّهُ فَقِيْرٌ وَ نَحْنُ اَغْنِيَاءُ مُ سَنَكُتُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الْوَنْفِيَاءُ مُ سَنَكُتُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الْوَنْفِيَاءُ مُ سَنَكُتُ مَا قَالُوا وَقَتْلَهُمُ الْوَنْفِيَاءُ مِنْ اللَّهُ عَنْدِ حَقِّى \* وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَا بَ الْحَرِيْقِ هِذَاكِ مِمَا قَدَّمَتُ آيْدِي يُكُمُ وَ آنَ اللّهُ لَا يُعْبِيْدِ حَقِي \* وَنَقُولُ ذُوقُوا عَذَا بَ الْحَرِيْقِ هِذَاكِ مِمَا قَدَمَتُ آيْدِي يُكُمُ وَ آنَ اللهُ لَيْسَ بِظَلّامِ لِلْعَبِيْدِ ﴿ ﴾

ترجمہ: بیشک اللہ تعالیٰ نے س لیا ہے ان لوگوں کا قول جنھوں نے یوں کہا کہ اللہ تعالیٰ مفلس ہے اور ہم مالدار ہیں،
ہم ان کے کہے ہوئے کولکھ کرر ہیں گے اور ان کا انبیاء کو ناحق قتل کرنا بھی اور ہم کہیں گے کہ چکھوآ گے کا عذاب، بیان
انگال کی وجہ سے ہے جوتم نے اپنے ہاتھوں سمیٹے ہیں اور بیامر ثابت ہی ہے کہ اللہ تعالیٰ بندوں پرظم کرنے والے نہیں۔
ربط: تمہید کے بعد اب اس موقع کے مقصود کا بیان ہے۔

#### يبودكي گستاخي كابيان:

 (ان کے نامہُ اعمال میں لکھا جائے گا) اور ہم (ان پرسزا جاری کرنے کے وقت جتانے کے طور پر) کہیں گے کہ (لو)
آگ کا عذاب چکھو (اور انہیں روحانی اذیت پہو نچانے کے لئے ان سے اس وقت یہ بھی کہا جائے گا کہ) یہ (عذاب)
ان (کفریہ) اعمال کی وجہ سے ہے جوتم نے اپنے ہاتھوں سے سمیلے ہیں اور یہ بات ثابت ہی ہے کہ اللہ تعالی بندوں پرظلم
کرنے والے نہیں ہیں (چنانچے اللہ تعالی نے تہمیں بغیر کسی جرم کے سزانہیں دی ہے)

تفسیر: ظاہریمی ہے کہ یہودکااس قول کے مطابق اپناعقیدہ تو نہیں ہوگا،اس لئے انھوں نے یہ بات نداق اڑا نے کی نیت سے کہی، اوراس سے مقصود قرآنی آیتوں اور رسول اللہ میلائی کے نائد یہ بھی، چنانچہ آگے ایت ﴿ فَإِنْ كُنَّ بُولُا ﴾ سے اس کی تائید بھی ہوتی ہوتو اس سے خالق بعنی اللہ تعالیٰ سے اس کی تائید بھی ہوتو اس سے خالق بعنی اللہ تعالیٰ کا فقیر اور مخلوق کا غنی ہونالازم آتا ہے، اور بیلازم باطل ہے اس لئے ان آیتوں کا مضمون سے نہیں، خود قرآن کو اس طرح جمثلانا بھی کفر ہے، پھراس کو فداق اڑا نے کے انداز میں بیان کرنا یہ فرسے بھی ہوچہ کر کفر ہے، کیونکہ بغیر جمثلا ہے بھی نما اُلہ اُلہ ہوتا ہے، اور دونوں کا جمع ہونا تو اور بھی شدید خت ہوگیا۔

اوراً گرچه اللّی تحکلام میں بھی الیی با تول کے لا زم آنے کو باطل قر اردے کر ملز وم کو باطل ثابت کیا جاتا ہے، لیکن و ہال تکذیب بعنی جھٹلانے کا استہزاء یعنی نداق اڑانے کا تعلق باطل امر سے ہوتا ہے، لہٰذا اس کی ممانعت کی ضرورت نہیں، اور یہال تکذیب اور استہزاء امری کا ہے، اس لئے بیوعید کا باعث ہوا خوب سمجھلو۔

اورنامہ اعمال میں درج کرادیے میں بی حکمت ہے کہ اس سے مجرم کے خلاف جمت قوی ہوجاتی ہے، ورنہ حق تعالیٰ کو اس کی حاجت نہیں تو ایسے امور کا افکاریا تاویل کرنامحض کفریا بدعت ہے۔ اور اس کے ساتھ انبیاء کیبیم السلام کے تل کی حاجت نہیں تو ایسے امور کا افکاریا تاویل کرنامحض کفریا بدعت ہے۔ اور اس کے ساتھ انبیاء کی تو صرف تکذیب ہی کہ بات کی درنہ بیتو جرائم میں ایسے جری اور بے باک بیں کہ تکذیب سے بڑھ کر انبیاء کوتل تک کر چکے ہیں، تو ایسے لوگوں سے محض تکذیب یا استہزاء کا صادر ہونا کونی تعجب کی بات ہے۔

اور بیشبه کقل توان کے بردول نے کیا تھا انھول نے تو نہیں کیا، پھراس کوان سے جوڑنے کا کیا مطلب؟اس کا جواب سورة البقرة کی آیت ۷۵ کے تحت انیسویں معاملہ کے عنوان کے ذیل میں گذر چکا ہے۔

ادر بغیر جرم کے مزادینا اگر چہ تق تعالیٰ کے مالک دمختار ہونے کے لحاظ سے واقع میں ظلم نہیں ہے، لیکن اس کے ادم الراحمین ہونے کے لحاظ سے ظلم کی صورت بھی منفی ہے۔ اور جاننا چاہئے کہ اس مقام پران کی گتاخی پرصرف وعید فرمائی کی مقدمات کا باطل ہونا واضح ہے، اور وہ ہوانا کے اعتراض کے مقدمات کا باطل ہونا واضح ہے، اور وہ اعتراض محض ظاہری فساد کا مغالط ہے۔ چنانچہ ظاہر ہے کہ تی تعالیٰ کا انفاق کی ترغیب فرمانا ہمارے ہی فائدے کے لئے سے ندا ہے نفع کے لئے کہ اس کو عام معنی میں سوال کہا جائے اور اس کو قرض وغیرہ کہددینا محض مجاز کے طور پر ہے، جزاء

#### میں مالغہ کے لئے۔

﴿ الَّذِيْنَ قَالُوْاَ إِنَّ اللَّهُ عَهِمَ اللَّهُ نَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ النَّارُ اللَّهُ النَّارُ اللهُ عَلَى اللَّهُ النَّارُ اللهُ عَلَى اللَّهُ النَّارُ اللهُ عَلَى اللَّهُ النَّارُ اللهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ النَّارُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ ا

ترجمہ: دہ ایسے لوگ بیں کہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالی نے ہم کو کھم فرمادیا تھا کہ ہم کسی پیغمبر پراعتقاد نہ لا دیں جب تک کہ ہمارے سامنے مجز ہندرونیاز خداوندی کا ظاہر نہ کرے کہ اس کوآگ کھا جاوے، آپ فرماد بیجئے کہ بالیقین بہت سے پیغمبر مجھ سے پہلے بہت دلائل لے کرآئے اور خودیہ مجز ہ بھی جس کوتم کہہر ہے سوہوتم نے ان کو کیوں قبل کیا تھا اگرتم سیچ ہو۔

ربط: اوپر کی آیت میں یہود کی بدا عمالیوں میں سے ایک برائی کا ذکرتھا، دوسر اامرانہی بدا عمالیوں میں سے اب بیان کیا جاتا ہے۔

کیا جاتا ہے۔

#### يهودكاافتراء:

وہ (یہود) ایسے لوگ ہیں کہ (بالکل جموٹ گھڑکر) کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ہمیں (سابق انبیاء کے واسطہ سے) تھم فرمایا تھا کہ ہم کسی نبوت (کے مدع) پرعقیدہ ویقین نہ کریں جب تک کہ وہ ہمارے سامنے اللہ تعالیٰ کی نذر و نیاز کا (فاص) مجزہ فلا ہر نہ کرے کہ اس کو (آسانی) آگ کھا جائے (پہلے انبیاء کیہ ہم السلام کے ذریعہ اللہ تعالیٰ نے یہ مجزہ و کھایا ہے کہ کوئی جا نداریا غیر جا ندار چیز اللہ کے نام کی نکال کر کسی میدان میں یا پہاڑ پر کھدی ،غیب سے ایک آگ نمودار ہوئی اور اس چیز کو جلادیا۔ ان کا مطلب یہ تھا کہ آپ نے یہ مجزہ فلا ہر نہیں فر مایا، اس لئے ہم آپ پر ایمان نہیں لاتے ، حق تعالیٰ اس کا جواب تعلیم فرماتے ہیں کہ ) آپ فرماد ہجئے کہ یقنی طور پر بہت سے پیغیم مجھ سے پہلے بہت ہی دلیلیں (معجزات وغیرہ) کے کرآئے اورخود یہ مجزہ بھی جس کوتم کہ در ہو، پھرتم نے انہیں کیون قبل کیا تھا اگرتم (اس امر میں) سے ہو؟ (جو کہ تمہارے اس قول کا مطلب ہے اور اس سے لازم آتا ہے)

تفسیر: یہود کے اس دعوی کے دوجزء ہیں: ایک واضح طور پر یہ کہنا کہ اللہ نے جمیں یہ کیم فرمایا تھا، دوسر ہے ان کے اس قول سے یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ اگر آپ یہ مجزہ ظاہر فرماتے تو ہم آپ پرضرورا یمان لے آتے، چنا نچہ پہلے جزء کا جواب تو یہ ہے کہ تم مدی ہوا در مدی یعنی دعوی کرنے والے پر اپنے دعوی کا ثبوت پیش کرنا ضروری ہوتا ہے، ورنہ بغیر ثبوت ودلیل کے دعوی قابل قبول نہیں ہوتا، اور یہود کے پاس اس کی کوئی دلیل نہیں تھی کہ انہیں تمام انبیاء کے سلسلہ میں ایسا کوئی تھم دیا گیا، اس کا دعوی ان کا محض افتر اءتھا۔

البة بعض انبیاء سے میعجزہ ظاہر ضرور ہواہے، کین اس سے ریتولاز مہیں آتا کہ تمام انبیاء پرایمان لانے کے لئے ریہ

شرط بھی ہو، البتہ مطلق معجز ہ یا کسی نبی کی نبوت کے ثبوت کی علامت کا مصداق ہونا واقعی شرط ہوتو حضورا قدس مِطلق فی ا ذات مبارک میں بید دونوں امر کمال اور وضاحت کے درجہ میں جمع تھے لیکن بیہ جواب اس لئے ذکر نہیں کیا گیا کہ بیہ بہت واضح اور ظاہر تھا، اس لئے صرف دوسرے جزء پراکتفا کیا گیا جس کی تقریرا گلی آیت میں موجود ہے۔

اس کا حاصل ہے ہے کہ اگرتم اس معالہ میں سچے ہوتو جن انبیاء نے یہ مجزہ ظاہر کیا ان پر کیوں ایمان نہیں لائے، کہ ایمان تو کیالاتے ان کی تکذیب سے بھی آ گے بڑھ کر انہیں قتل تک کر دیا۔خاص طور سے ایسی حالت میں کہ انھوں نے اور مجز ہے بھی دکھائے، جن سے ایمان کے وجوب کا تقاضہ اور بھی بڑھ گیا تھا۔

اور بیشبہ کو آل ان کے بردوں نے کیا تھا، اس کا جواب اوپر کی آیت کے ذیل میں دیکھ لیا جائے۔ اور بیشبہ کہ پھر حضور مِناللَّیْتِیَا کے ہاتھ پر بیم بجز ہ بھی ظاہر ہوجاتا، اس کا جواب بیہ ہے کہ بید درخواست محض عناد کے طور پرتھی، دل سے ان کا ایسا کوئی ارادہ نہیں تھا کہ ایسا ہونے سے ایمان لے آئیں گے، دوسرے مدمی کے ذمہ مطلق دلیل ہے، خاص دلیل نہیں ہے، اس بارہ میں سورۂ بقرہ کی آیت ۸۰ او۹۰ اک تحت معاملہ ۳۳ و۳۳ دیکھ لینے سے اس کی مزید توضیح ہوسکتی ہے۔ فقط

﴿ فَإِنْ كُنَّ بُوْكَ فَقَلُ كُنِّ بَ رُسُلٌ مِّنْ قَبْلِكَ جَآءِهُ بِالْبَيِّنْتِ وَالزُّبُرِ وَالْكِتْفِ الْمُنِيْرِكِ

ترجمہ: سواگر بیلوگ آپ کی تکذیب کریں تو بہت سے پیغمبروں کی جوآپ سے پہلے گذرے ہیں تکذیب کی جاچکی ہے جو مجزات لے کرآئے تھے اور صحیفے لے کراور روثن کتاب لے کر۔

ربط: اوپر یہود کے جو دوقول بیان کئے گئے ہیں: ایک الله فقیر ومفلس ہے اور دوسرے الله نے ہمیں بی حکم دیا ہے۔ چونکہ ان دونوں سے ان کا مقصد رسول الله مِیالیَّا اِیَّم کی تکذیب کرنا تھا، جس سے فطری بات ہے آپ کورنج ہوتا تھا اور کفار بھی اس تکذیب میں شرکیک تھے، جس سے رنج مزید بڑھ جاتا تھا، اس لئے اس آیت میں جناب رسول الله مِیَالیَّا اِیْم کی تسلی فرماتے ہیں۔

كفاركى تكذيب كے معاملہ ميں رسول الله كوسلى:

تواگریہ (کفار)لوگ آپ کو جھٹلائیں تو (غم نہ سیجئے، کیونکہ) بہت سے پیغیبروں کو جو آپ سے پہلے گذرے ہیں، جھٹلا یا جاچکا ہے، جو معجزات اور (جیموٹے جیموٹے) صحیفے اور روش کتاب لے کر آئے تھے (جب دوسروں کو بھی جھٹلا یا جاچکا ہے تو آپ کی تکذیب کوئی نئی بات نہیں ہے، پھڑم کیا)

فائدہ: بعض انبیاء صرف مجمز سے لائے ، بعض چھوٹی کتابیں اور بعض بردی کتاب جیسے تو رات وانجیل ، اور چونکہ کتاب سے بردی کتاب مراد ہے اور بردی کتاب شان اور مضامین میں زیادہ ہوگی ، اس لئے اس کی صفت میں لفظ منیر یعنی روشن بردھایا کہ اس میں شان اور مضامین دونوں کے اعتبار سے ظہور کے معنی زیادہ ہوں گے۔

﴿ كُلُ نَفْسٍ ذَآبِقَةُ الْمَوْتِ وَإِنَّمَا تُوَفَّونَ أَجُوْرَكُمْ يَوْمَ الْقِلْيَمَةِ ، فَمَنْ زُخْوِرَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ الْجُنَّةَ فَقَلْ فَازَ ، وَمَا الْحَيْوَةُ اللَّهُ نُيّاً إِلَّا مَتَاعُ الْغُرُوْرِ ﴿ ﴾

ترجمہ: ہرجان کوموت کا مزہ چکھناہے۔اورتم کوتہاری پوری پاداش قیامت ہی کے روز ملے گی تو جوش دوز خ سے بچالیا گیااور جنت میں داخل کیا گیاسو پورا کا میاب وہ ہوا۔اور د نیوی زندگی تو بچھ بھی نہیں صرف دھو کے کا سودا ہے۔

ربط:او پر جھٹلا نے والوں کا بیان تھا،اب جھٹلا نے والوں کے لئے وعیدایک خاص انداز میں بیان کی گئی ہے،جس میں تھدیق کرنے والوں کے لئے وعیدایک خاص انداز میں بیان کی گئی ہے،جس میں تھدیق کرنے والوں کے لئے بشارت بھی آگئی۔

حمثلانے والوں کے لئے وعیدا ورتصدیق کرنے والوں کے لئے وعدہ:

(تم میں سے) ہرجاندارکوموت کا مزہ (ضرور) چھناہے اور تمہیں (مرنے کے بعد) تمہارا پورابدلہ (تمہاری بھلائی اور برائی کا) قیامت ہی کے دن ملے گا (تو اگر دنیا میں اس کا ظہور نہ ہوا تو جھٹلانے والا بے فکر نہ ہواور تقدیق کرنے والا مایوں نہ ہو۔ آگے اس بدلہ کی تفصیل ہے) تو (قیامت کے دن) جو شخص دوز خسے بچالیا گیا اور جنت میں داخل کیا گیا، وہ پوری طرح کا میاب ہوا (اس طرح جو جنت سے محروم رہاا ورجہنم میں ڈال دیا گیا وہ پوری طرح ناکام ہوا) اور دنیا وی زندگی تورہو کے کے سود سے کے سوا کچھ بھی نہیں (جس کی ظاہری چک دمک وہ کھ کرخریدار دھوکا کھاجا تا اور پھنس جاتا ہے، اور پھر بعد میں اس کی قلعی کھل جاتی ہے، اسی طرح دنیا کی چک دمک سے دھوکہ کھا کر آخرت سے غافل نہیں ہونا چاہئے گیا، اس فائدہ: آیت کا مطلب ظاہر ہے، البت یہاں اتنا سمجھ لینا چاہئے کہ یہ جوفر مایا ہے کہ جوشخص دوز خسے بچالیا گیا، اس

سے مرادعام ہے، خواہ ابتدائی میں بچالیا جائے یا سزا کے بعد، اس میں تمام مسلمان آگئے، اوران کے پورے کامیاب ہونے کامیاب ہونے کامیاب ہونے کہ جنت میں ہمیشہ کے لئے ہر طرح کی نعمتیں یا ئیں گے، اس بنا پراس مقابلہ میں جو واقع ہے کہ جو جنت سے محروم رہا، اس سے مراد بیہ ہوگی کہ ہمیشہ کے لئے محروم رہا تو یہ کفار کے ساتھ خاص ہوگا اور اس کا پوری طرح ناکام ہونا اس لئے ہے کہ بھی تکلیف سے نجات نہ ہوگی اور بھی راحت نصیب نہیں ہوگی۔

اوردھوکے کاسوداجوفر مایااس سے بینہ مجھا جائے کہ دنیوی زندگی سب کے لئے نقصان دہ ہے۔ تثبیہ کا مطلب صرف بیہ کہ دنیا اصلی مقصود بنانے کے قابل نہیں ہے، بلکہ اگر کوئی شریف آ دمی جان بوجھ کر بیسودااو نچے داموں میں خرید نے لگے تو اس سود سے محبت نہ کرے، بلکہ مناسب موقع دیکھ کر فروخت کر ڈالے۔ چنا نچہ اہل حق اس زندگی اوراس کے فوائد ومنافع کے بدلہ میں اللہ تعالی سے اعمالِ صالح اور جنت میں اعلی درجے لے لیتے ہیں، جیسا کہ اللہ تعالی نے ارشاد فرمایا ہے: ﴿ إِنَّ اللّٰهُ اللّٰہُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰہ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّٰمُ اللّ

﴿ لَتُبْلُونَ فِي آمُوالِكُمْ وَ اَنْفُسِكُمْ اللهِ وَلَتَسْمَعُنَّ مِنَ الَّذِينَ اُوْتُوا الْكِتْبُ مِنْ قَبْلِكُمْ وَمِنَ الّذِينَ اَفْتُوا الْكِتْبُ مِنْ عَنْرِمِ الْا مُوْرِى ﴿ لَا الّذِينَ اَشْرَكُواْ اَنْدُى كُورِ الْا مُورِى ﴿ ﴾ الّذِينَ اَشْرَكُواْ اَنْدُى عَنْرِمِ الْا مُورِى ﴿ ﴾

ترجمہ: البتہ آگے اور آزمائے جاؤگے اپنے مالوں میں اور اپنی جانوں میں اور البتہ آگے کو اور سنوگے بہت ی باتیں دلآزاری کی ان لوگوں سے جوتم سے پہلے کتاب دیئے گئے ہیں اور ان لوگوں سے جومشرک ہیں۔اور اگر صبر کروگے اور پر ہیزر کھو گے توبیتا کیدی احکام میں سے ہے۔

ربط:اوپر بہود کی گتاخی کا بیان تھا، جس کا قصہ آیت • ۱۸ کے ربط کی تقریر میں بیان ہوا۔اس قصہ میں یہ بھی ہے کہ بہی گفتگو فخاص بہودی نے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے سامنے کی تھی، جس پر آپ کو بہت غصہ آیا اور آپ نے اس کے ایک طمانچہ بھی مارا، اس موقع پر بیآیت نازل ہوئی، جس میں خبر دی گئی کہ ایسی ایسی اور بھی با تیں سننے کوملیس گی، ان پر مسلمانوں کو صبر وقتل سے کام لینا چاہئے (لباب النقول بروایت ابن ابی حاتم وابن المنذ رعن ابن عباس)

اورلباب ہی میں ایک اور بھی شانِ نزول بیان ہوا ہے کہ کعب بن اشرف یہودی جناب رسول الله مِیالیَّ اَیْنِیَا اِیْرات صحابہ رضوان الله یہم اجمعین کی شان میں جو کے اشعار کہا کرتا تھا، اس پر بیآ یت نازل ہوئی (عبدالرزاق عن عبدالرحلٰ بن کعب بن مالک)

میں کہتا ہوں کہ دونوں قصوں میں مشترک بات ایک ہی ہے کہ آیت میں یہود کی بدا عمالیوں کا بیان ہے، اور مسلمانوں کو صبر کی تعلیم دی گئی ہے اور چونکہ یہود کے ساتھ مشرک بھی مسلمانوں کو ایذ ا پہنچانے میں شریک تھے، اس لئے ساتھ میں ان کا بھی ذکر بردھا دیا، اور چونکہ صبر اور ثابت قدمی کا تعلق صرف ایذ ابی سے نہیں ہے بلکہ تمام حوادث میں اس کا حکم ہے، اس لئے اموال وانفس بعنی جان و مال کا ذکر بھی ملادیا اور اس میں خاص طور سے اس لئے لطافت اور بردھ گئی کہ احد کے اس لئے اموال وانفس بعنی جان و مال کا ذکر بھی ملادیا اور اس میں خاص طور سے اس لئے لطافت اور بردھ گئی کہ احد کے واقعہ میں جس پر سورت کا بردا حصم تمل ہے، مسلمانوں کو جانی و مالی نقصان بہت زیادہ پہنچا تھا، وہ تل بھی ہوئے ، زخی بھی ہوئے اور عیم میں جس پر سورت کا بردا حصم تمل ہے، مسلمانوں کو جانی و مالی نقصان بہت زیادہ پہنچا تھا، وہ تل بھی ہوئے ، زخی بھی ہوئے اور عیم تیں بھی فوت ہو کیں۔

# يبود كي ايذارساني پرمسلمانون كومبركي تعليم:

(ابھی کیاہے) البتہ آگے (آگے) اپنے مالوں (کے نقصان میں) اور اپنی جانوں (کے نقصان) میں اور آزمائے جاؤگے اور یقیناً آگے دل آزاری کی باتیں اور سنوگے۔ان لوگوں سے (بھی) جن کوتم سے پہلے (آسانی کتاب دی گئی ہے، یعنی اہل کتاب سے) اور ان لوگوں سے (بھی) جومشرک ہیں، اور اگر (ان مواقع پر) صبر کروگے اور (خلاف شرع امور سے) پر ہیز رکھو گئو (تمہارے لئے اچھا ہوگا، کیونکہ) یہ (صبر وتقوی) تاکیدی احکام میں سے ہیں (اور تاکیدی احکام پر میل کرنا ہی اچھا ہے)

تفسیر: آزمانے کامطلب یہ ہے کہ ایسے حوادث وقافو قائمہیں پیش آتے رہیں گے، اس کو مجازا آزمانا کہددیا، ورنہ اللہ تعالی آزمانے کے حقیقی معنی سے پاک ہے، کیونکہ وہ عالم الغیب ہے، اور صبر کرنے کا یہ مطلب نہیں کہ کوئی تدبیر نہ کرو، یا انقام کے مواقع میں بھی انتقام نہ لویا قال کے مواقع میں قال نہ کرو، بلکہ مقصد یہ ہے کہ حوادث سے دل تنگ نہ ہو، کیونکہ اس میں تمہارے لئے منافع اور مصالح ہیں، اور تقوی یہ ہے کہ خلاف شرع امور سے بچو، تاہم تدبیر بھی کی جائے، اس طرح آیات صبر، آیات قال سے طرانے والی نہیں ہیں کہ منسوخ قرار دینے کی ضرورت پڑے، اس طرح حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کا غصہ اور ادب سکھانا بھی خلاف صبر نہیں تھا، اور ان حوادث کی پہلے سے اس لئے خبر دیدی تا کہ پہلے سے آمادہ رہیں اور وقت پر پریشان نہ ہوں ۔ فقط

ترجمہ:اور جب کہ اللہ تعالیٰ نے اہل کتاب سے بیع ہدلیا کہ اس کتاب کوعام لوگوں کے روبر وظاہر کر دینا اور اس کو پشیدہ مت کرنا،سوان لوگوں نے اس کواپنی پشت کے پیچھے پھینک دیا اور اس کے مقابلہ میں کم حیثیت معاوضہ لے لیا،سو بری چیز ہے جس کووہ لوگ لے رہے ہیں۔

ربط: جبیما کہاوپر کی آیت میں یہود کی بداعمالیوں کا بیان تھا۔اس آیت میں بھی ان کی ایک گھناؤنی خصلت کا ذکر ہےاوروہ احکام کے اظہار کا اور حق کونہ چھپانے کے معاہدہ کا توڑنا ہے۔

### حق کو چھیانے کے سلسلہ میں اہل کتاب کی فرمت:

اور (بیحالت بھی قابل ذکرہے) جبکہ اللہ تعالی نے (سابقہ کتابوں میں) اہل کتاب سے بیعہد لیاتھا (لیعنی انہیں تھم فرمایا اور انھوں نے قبول کرلیا) کہ اس کتاب (کے تمام مضامین) کوعام لوگوں کے سامنے ظاہر کردینا اور اس (کے کسی مضمون) کو (دنیاوی غرض سے) چھپا کرمت رکھنا تو ان لوگوں نے اس (عہد) کو پیٹھ پیچھے پھینک دیا (لیعنی اس پڑمل نہیں کیا اور اس کے مقابلہ میں دنیا کا) معمولی سامعاوضہ لے لیا، تو بری چیز ہے جس کووہ لوگ لے رہے ہیں (کیونکہ اس کا انجام جبنم کاعذاب ہے)

فا کدہ: سورۃ البقرۃ کی آیت ۲۰ میں اس عہد کا اور ان لوگول کے دنیا اختیار کرنے کامضمون بیان ہو چکا ہے اور دنیوی غرض کی قیداس لئے لگائی گئی کہ اگر کسی مشکل مسئلہ کو کسی دینی صلحت کے تحت کسی بدنہم کے سامنے بیان نہ کیا جائے کہ کہیں اس کے لئے فتنہ کا باعث نہ ہوجائے اور اس وقت اس کی ضرورت بھی نہ ہوتو یہ جائز بلکہ ضروری ہے اور جن مضامین کو بیہ اللہ منظور اللہ منظور کے این میں سے بڑا امررسول اللہ منظور کے متعلق پیشین کوئی تھی، چونکہ خود آنہیں ایمان لا نامنظور

#### نہیں تھا،اس لئے اس کودوسروں سے بھی چھیاتے تھے۔

﴿ لَا تَعْسَبُنَ الَّذِيْنَ يَفْرَحُونَ بِمَا اَتُوا وَيُعِبُّونَ اَنْ يَحْمَدُوا مِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلَا تَعْسَبَنَهُمُ مَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلَا تَعْسَبَنَهُمُ مَا أَنُوا وَيُعِبُّونَ اَنْ يَحْمَدُوا مِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلَا تَعْسَبَنَهُمُ مَا يَعْسَبَنَهُمُ مَا اللهُ اللهُمْ عَذَابُ اللهُمْ عَذَابُ اللهُمْ عَذَابُ اللهُمْ عَذَابُ اللهُمْ عَذَابُ اللهُمْ عَذَابُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ عَذَابُ اللهُمُ اللهُمُ عَذَابُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ عَذَابُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ عَذَابُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ عَذَابُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّهُ اللّهُمُ اللّ

ترجمہ: جولوگ ایسے ہیں کہ اپنے کر دار پرخوش ہوتے ہیں اور جو کام نہیں کیا اس پر چاہتے ہیں کہ ان کی تعریف ہو، سو ایسے شخصوں کو ہر گز ہر گز مت خیال کرو کہ وہ خاص طور کے عذاب سے بچاؤ میں رہیں گے اور ان کو در دنا ک سز اہوگی۔ ربط: او پریہود کے کتمان حق یعنی حق کو چھپانے اور اس پر پر دہ ڈالنے کی کوششوں کا بیان تھا، چونکہ ان لوگوں کو اس گھناؤنی حرکت پرشر مندگی اور پشیمانی کی بجائے الٹا اس پر نخرتھا، اس لئے اس آیت میں اس پر وعید بیان کی گئی ہے۔

### معصيت پرخوشي پروعيد:

(اے مخاطب) جولوگ ایسے ہیں کہ اپنی بدکرداریوں پرخوش ہوتے ہیں اور جو (نیک) کامنہیں کیا اس پر تعریف چاہتے ہیں، ایسے لوگوں کے بارے میں ہرگز ہرگز بیرخیال نہ کرو کہ وہ (دنیا میں) خاص قتم کے عذاب سے بچاؤ (اور حفاظت) میں رہیں گے (ہرگز نہیں بلکہ دنیا میں بھی پھی ہزاہوگی) اور (آخرت میں بھی) انہیں دردنا ک سزاہوگی۔ تفسیر: بدکرداری یہی ہے کہ صحیح احکام کو چھپاتے سے اور جونیک کامنہیں کیا اس سے حق کا اظہار مراد ہے جس کو وہ نہیں کرتے سے کیکن دوسروں کو یہ یقین دالانا چاہتے سے کہ ہم اظہار حق کرتے ہیں تا کہ ان کا مکروفریب ظاہر نہ ہو۔ چنانچہ جناب رسول اللہ میں اللہ میں اللہ میں ہور ہوں کی ہوئوں پر جھوٹے عذر کر کے ایسا ہی فریب دینے کی کوشش کرتے سے (بخاری و سلم) بی آبیت ان سب افعال سے متعلق موقعوں پر جھوٹے عذر کر کے ایسا ہی فریب دینے کی کوشش کرتے سے (بخاری و سلم) بی آبیت ان سب افعال سے متعلق نازل ہوئی اور آبیت کے اپنے الفاظ کے عموم کی وجہ سے اس میں دوسرے بھی شامل ہیں جوالی حرکت کریں، لیکن اس خوشی نازل ہوئی اور آبیت کے اپنے الفاظ کے عموم کی وجہ سے اس میں دوسرے بھی شامل ہیں جوالی حرکت کریں، لیکن اس خوشی کے ساتھ ہوتو شری قواعد کی روسے وہ بھی فرص ہو ہو نوشی میں ہوتی کہ ہوئی اس کی سے مراد معصیت پرخوش ہونا اور تعریف چاہئے ہو کہ اس میں حوب ہوئو تو ہوئی کہ بعض قبل ہوئے ، بعض اس پر تعریف چاہنا طبعی طور پر ہوتو وہ معصیت نہیں ۔خوب بھی لور ان یہود کو دنیا کی سزا ایہ ہوئی کہ بعض قبل ہوئے ، بعض حالوطن ہوئے اور مان فقول کو بیمزاہوئی کہ وہ مصیت نہیں ۔خوب بھی لور والی یہود کو کہ کی کہ بھن قبل ہوئے ، بعض حالوطن ہوئے اور منافقوں کو بیمزاہوئی کہ وہ محالت نہیں۔

﴿ وَ لِلَّهِ مُلْكُ السَّمُوتِ وَ الْأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَا كُلِّ شَيْءٍ قَدِيثُو ﴿ ﴾

ترجمہ: اور اللہ ہی کے لئے ہے سلطنت آسانوں کی اور زمین کی اور اللہ تعالیٰ ہرشئے پر پوری قدرت رکھتے ہیں۔ ربط: او پراہل کفر کی سزا کا ذکرتھا، چونکہ سزادینے کے لئے اختیار اور قدرت لازمی ہے، اس لئے اس آیت میں اس کو ٩

ابت كياہے۔

#### الله كي قدرت وسلطنت كااثبات:

اورآسانوں اور زمین کی سلطنت اللہ ہی کے لئے (خاص) ہے، اور اللہ تعالی ہرشے پر پوری قدرت رکھتے ہیں۔
فاکدہ: چونکہ وہ سلطان حقیقی ہیں سب کوان کا حکم ماننا ضروری ہے، اور نافر مانی جرم ہے، اور چونکہ وہ قادر ہیں، اس
لئے جرم کی سزاد سے سکتے ہیں، اور چونکہ انھوں نے اس سزا کی خبر دی ہے اس لئے ضرور سزادیں گے اور چونکہ بیصفات
ان کے ساتھ خاص ہیں، اس لئے وہ جس کو سزادیں اسے کوئی بچانہیں سکتا، اس طرح ان مقدمات سے اوپر کے مضمون
کی تاکید ہوگئی۔

ترجمہ: بلاشہ آسانوں کے اور زمین کے بنانے میں اور یکے بعد دیگرے دات اور دن کے آنے جانے میں دلائل ہیں الم عقل کے لئے جن کی حالت یہ ہے کہ وہ لوگ اللہ تعالی کو یا دکرتے ہیں کھڑے بھی بیٹے بھی لیٹے بھی اور آسانوں اور زمین کے پیدا ہونے میں غور کرتے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار! آپ نے اس کو لا یعنی پیدا نہیں کیا، ہم آپ کو منزہ سیحتے ہیں، سوہم کو عذا بدو ذرخ سے بچا لیجئے۔ اے ہمارے پروردگار! بیشہ آپ جس کو دو ذرخ میں داخل کریں اس کو واقعی رسوا می کر دیا اور ایسے بے انصافوں کا کوئی بھی ساتھ دینے والانہیں۔ اے ہمارے پروردگار! ہم نے ایک پکارنے والے کوسنا کہ وہ ایمان لانے کے واسطے اعلان کر رہے ہیں کہ تم اپنے پروردگار پر ایمان لاق سوہم ایمان لے آئے، اے ہمارے پروردگار! پھر ہمارے گنا ہوں کو بھی محاف فرما دیجئے اور ہماری بدیوں کو بھی ہم سے ذائل کر دیجئے اور ہم کو نیک لوگوں کے ساتھ موت دیجئے۔ اے ہمارے پروردگار! اور ہم کو وہ چیز بھی دیجئے جس کا ہم سے اپنے پینیم روں کی معرفت آپ نے وعدہ فرایا ہے اور ہماری بدیوں گونہیں کرتے۔

ربط: چونکہ اوپر والی آیت سے خاص طور پر تو حید معلوم ہوئی ،اس لئے اب ان آیات میں تو حید پر دلیل پیش فرماتے ہیں،اوراس کے ساتھ تو حید کے کامل تقاضوں پڑمل کرنے والوں کی فضیلت بیان فرماتے ہیں،جس میں دوسروں کو بھی ان تقاضوں پڑل کرنے کی ترغیب ہے بطور اشارہ ، اور اوپر جو کفار سے ایذ اکیں پینچنے کا مضمون تھا ، اس آیت میں اس سے بھی مناسبت ہے کہ مشرکوں نے رسول اللہ میں ہوئی ہے بطور عنا دید درخواست کی کہ صفا پہاڑ کوسونے کا بنادیں ، اس پر بیآیت نازل ہوئی کہ حق کے دلائل تو بہت ہیں ان میں غور وفکر کیوں نہیں کرتے (لباب النقول بروایت الطبر انی وابن الی حاتم عن ابن عباس) سورہ بقرہ کا معاملہ ۳۳ و ۴۸ بھی ملاحظ کر لیاجائے ، اس سے بیشبہ دور ہوجائے گا کہ پھران کی بیدرخواست کیوں نہیں عباس کردی گئی۔ اس کا خلاصہ بیہ کہ بیدرخواست حق کی تحقیق کے لئے نہیں تھی ، بلکہ عناد کے طور پر تھی جس کی وجہ سے درخواست پوری ہونے پر بھی وہ ایمان نہ لاتے۔ فقط

#### توحيدي دليل اوركامل موحد ول كي فضيلت:

بینک آسانوں اور زمین کے بنانے میں اور کیے بعد دیگر ہے رات اور دن کے آنے جانے میں اہل عقل ووائش کے راستدلال کے) لئے (توحید کی) دلیلیں (موجود) ہیں، جن کی حالت ہے ہے (جوآ گے آتی ہے اور یہی حالت ان کے عاقل ہونے کی علامت بھی ہے، کیونکہ عقل کا نقاضا معزت کو دور کر نا اور منفعت کا حاصل کرنا ہے اور اس حالت کا مجموعہ اس پر دلالت کرتا ہے، وہ حالت ہے ہی اور آسانوں اور زمین کے پیدا ہونے میں (اپی عقل کی قوت ہے) غور کرتے ہیں، کھڑے بھی اور لیٹے بھی اور آسانوں اور زمین کے پیدا ہونے میں (اپی عقل کی قوت ہے) غور کرتے ہیں (ارزغور وفکر کا جو نتیجہ ہوتا ہے بعنی ایمان کا حدوث یا تجدید وقق بت اس کو اس طرح ظاہر کرتے ہیں) کہا ہے ہمارے پر وردگار! آپ نے اس (علوق) کو لا یعنی، ہے کار پیدا نہیں کیا (بلکہ اس میں حکمتیں رکھی ہیں۔ جن میں ایک بردی نعمت پر وردگار! آپ نے اس (علوق ) کو لا یعنی، ہے کار پیدا نہیں کیا (بلکہ اس میں حکمتیں رکھی ہیں۔ جن میں ایک بردی نعمت یہ بھی ہے کہ اس تخلوق سے، خالق تعالی کے وجود اور تو حید پر استدلال کیا جائے ) ہم آپ کو (لا یعنی پیدا کرنے سے) پاک وجہ ہے ہیں (اس لئے ہم نے استدلال کیا اور تو حید کے قائل ہوگئے) سوآ ہی ہم آپ کو (لا یعنی پیدا کرنے سے ) پاک وجہ سے بیتا شا کم زورضعیف وجہ سے اور وہ ایمان کے اس مضمون کے مناسب ہوجائے اور چھے عذاب ہونے گئے ) ان لوگوں کی ایک درخواست یہ بھی تھی۔ اور وہ ایمان کے اس مضمون کے مناسب دور کی معزوں ہو آگے آتی ہیں۔

#### دوسری درخواست:

اے ہمارے پروردگار! (ہم دوزخ کے عذاب سے اس لئے پناہ ما نگتے ہیں کہ) بیشک آپ جس کو (اصل جزا کے طور پر) جہنم میں داخل کریں، اس کو واقعی رسواہی کر دیا (اس سے کا فرمراد ہیں) اورا یسے ناانصافی کرنے والوں کا (جن کی اصلی جزاجہنم تجویز کی جائے) کوئی بھی ساتھ دینے والانہیں (اورآپ کا وعدہ ہے اہل ایمان کے لئے رسوانہ کرنے کا بھی اور نفرت کرنے کا بھی ہور قالتحریم آیت ۸اورسورۃ المؤمن آیت ۵ میں ہے) اس لئے ہماری آپ سے درخواست نفرت کرنے کا بھی ، جیسا کہ سورۃ التحریم آیت ۸اورسورۃ المؤمن آیت ۵ میں ہے) اس لئے ہماری آپ سے درخواست

ہے کہ میں کفر کی اصلی جزاسے بچاہئے ایمان کا جواصلی تقاضا جہنم سے نجات ہے وہ مرتب فرمائے۔اوراس تقاضہ کی جو رکاوٹیں ہیں ان کودورکرنے کی چوتھی درخواست آ گے آتی ہے۔

#### تيسري درخواست:

اے ہمارے پروردگار! ہم نے (جس طرح بنی ہوئی چیزوں کی دلالت سے عقلی استدلال کیا، اسی طرح ہم نے)
ایک پکار نے والے کو (اس سے مرادمجر مِیالی کیائی ہیں، بالواسطہ یا بلاواسطہ) سنا کہ وہ ایمان لانے کے واسطے بلارہ ہیں کہ
(اے لوگو!) تم اپنے پروردگار (کی ذات وصفات پر) ایمان لے آؤتو ہم (اس دلیل نقلی سے بھی استدلال کر کے) ایمان
لے آئے (اس درخواست کے مضمون میں اب ہرایمان کے ساتھ ضمناً رسول پر ایمان بھی آگیا، اس طرح ایمان کے دونوں جزء یعنی تو حید کاعقیدہ اور رسالت کاعقیدہ کامل ہوگئے)

# چوهی درخواست:

اے ہمارے پروردگار! (اس کے بعد ہماری بیدرخواست ہے کہ) ہمارے (بڑے) گناہوں کو بھی معاف فرماد یجئے اور ہماری (چھوٹی) برائیوں کو بھی ہم سے (معاف کرکے) دور کرد یجئے ۔اور (ہماراانجام بھی جس پرمدارہے درست سیجئے، اس طرح کہ) ہمیں نیک لوگوں کے ساتھ (شامل رکھ کر) موت دیجئے (یعنی نیکی پرخاتمہ فرمائیے)

#### يانچوس درخواست:

اے ہمارے پروردگار!اور (جس طرح ہم نے اپی مفرتوں سے محفوظ رہنے کے لئے عرض کیا ہے، جیسے جہنم کی رسوائی سے اور گناہوں اور برائیوں سے، اس طرح ہم اپنے منافع کی دعا کرتے ہیں کہ) ہمیں وہ چیز (لیمی ثواب اور جنت) بھی دیجئے جس کا ہم سے اپنے پیغیبروں کی معرفت آپ نے وعدہ فرمایا ہے (کہمؤمنوں اور نیک لوگوں کواجر عظیم ملے گا) اور (بیثو اب اور جنت ہمیں اس طرح دیجئے کہ ثواب ملنے سے پہلے بھی) ہمیں قیامت کے روز رسوانہ کیجئے (جیسا کہ بعض کو پہلے سزا ہوگی پھر جنت میں جائیں گے،مطلب سے کہ ابتدا ہی سے جنت میں داخل کرد بچئے اور) یقینا آپ (تو) وعدہ خلافی نہیں کرتے (کیکن ہمیں بیخوف ہے کہ جن کے لئے وعدہ ہے یعنی مؤمن اور ابرار لیمی نیک لوگ کہیں ایسا نہ ہو کہ خدانخواستہ ہم ان صفات کے حامل نہ رہیں جن پر وعدہ ہے، اس لئے ہم آپ سے بیالتجائیں کرتے ہیں کہمیں ایسا نہ ہو کہ خدانخواستہ ہم ان صفات کے حامل نہ رہیں جن پر وعدہ ہے، اس لئے ہم آپ سے بیالتجائیں کرتے ہیں کہمیں ایسا خومہ کی چیزیں دیجئے یعنی ہمیں ایسا کرد یجئے اور ایسا ہی رکھئے جس سے ہم وعدہ کے مخاطب اور محل ہوجائیں)

فا کدہ:سموت اور ارض وغیرہ سے تو حید پر استدلال کی تقریر سورۃ البقرۃ آیت ۱۶۳ کے ذیل میں تفصیل کے ساتھ کھمی جا چکی ہے، اور سمعنا کے ترجمہ میں جواحقر نے بالواسطہ یا بلاواسطہ بردھادیا ہے، وہ اس لئے کہ رسول اللہ سِلالِیَا اِیْنَا اِیْنَالِ اِیْنَا اِیْنَا

کی پکارکوصی بہنے توبلا واسطہ سنا اور ہم نے بالواسطہ اور دعا کامضمون تمام مسلمانوں کے لئے عام ہے، اس لئے سننے کو عام کردیا گیا اور بیجوفر مایا کہ' پیغیبروں کی معرفت' حالانکہ صرف بیکا فی تھا کہ رسول اللہ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ الللِّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّ

ان دعاؤں میں تمام مقاصد جوطلب کئے جاتے ہیں، آگئے کیونکہ مقاصد کامنتہی دوامر ہیں ایک جنت ملنا اور دوسرے دوزخ سے بچنا اور دونوں کے لئے دوشرطیں ہیں: ایک طاعات کا وجود اور دوسرے معاصی کا نہ ہونا، اس طرح کل چار چیزیں ہوئیں، چنانچہ ﴿ فَقِنَا عَنَا بَ النّا رِ ﴾ میں امر نمبر دواور ﴿ فَا غَفِرُ لَنَا ﴾ میں امر نمبر چار اور ﴿ وَ اٰتِنَا مَا وَعَدُ تَنَا ﴾ میں امر نمبر ایک اور تین کی درخواست ہے۔

﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُّهُمْ آَئِ لَا أَضِيْعُ عَمَلَ عَامِلِ مِّنْكُمُ مِّنَ ذَكِر آو أُنْثَى ، بَعْضُكُمْ مِّنْ بَعْضٍ ، فَالَّذِيْنَ هَاجَرُوا وَأُخْرِجُوا مِنْ دِيَادِهِمْ وَ اوْدُوَا فِى سَبِيْلِى وَ قُتَلُوا وَقُتِلُوا كُلُّ كَفِّرَ نَّ عَنْهُمُ سَبِيْلِي وَ قُتَلُوا وَقُتِلُوا كُلُّ كَفِّرَ نَّ عَنْهُمْ سَبِيْلِي وَ قُتَلُوا كُلُومَ وَاللهُ عِنْكَ لَا عَنْهُمُ مَنْ اللهِ وَاللهُ عِنْكَ لَا اللهِ وَاللهُ عِنْكَ لا اللهِ وَاللهُ عِنْكُ لا كُنُولُ وَلَا لَهُ وَاللهُ عَنْدِ اللهِ وَاللهُ عَنْكُ لا كُنُولُ اللهِ مَا اللهِ وَاللهُ عَنْدُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَنْدُ اللهُ وَاللهُ عَنْدُ اللهُ وَاللهُ عَنْهُمُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا الللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

ترجمہ: سومنظور کیا ان کی درخواست کو ان کے رب نے اس وجہ سے کہ میں کسی شخص کے کام کو جو کہتم میں سے کام کرنے والا ہوا کارت نہیں کرتا خواہ وہ مرد ہویا عورت ہوتم آپس میں ایک دوسرے کے جزوہو، سوجن لوگول نے ترک وطن کیا اور اپنے گھرول سے نکالے گئے اور تکلیفیں دیئے گئے میری راہ میں اور جہاد کیا اور شہید ہو گئے ضروران لوگول کی تمام خطا کیں معاف کردول گا اور ضروران کو ایسے باغول میں داخل کرول گا جن کے پنچ نہریں جاری ہونگی ، یہ عوض ملے گا اللہ کے پاس سے اور اللہ ہی کے پاس اچھا عوض ہے۔

ربط: اوپران لوگوں کی دعاؤں کا بیان تھا جوعقلی و لائل میں غور وفکر کر کے ایمان لے آئے، اب ان کی دعاؤں کا قبول ہونا ﴿ فَاسْتَجَابَ لَهُمْ ﴾ میں اور اس قبول کی علت ﴿ آئِے ؓ لَآ اُضِیْعُ ﴾ میں پھر اس علم پر کہ حقیقت میں ایک قاعدہ کلیہ ہے، اس سورت کے مضمون کے مناسب ایک تفریع مقصود ہے جو کہ کفار کی ایڈ ارسانی اور جہاد پر صبر و بحث و جہت ہے: بیان کیا گیا ہے۔

مذكوره بالا دعا ول كى قبوليت،علت اورعلت برتفريع:

سوان کے رب نے ان کی درخواست منظور کرلی، اس وجہ سے کہ (میری مستقل عادت ہے کہ) میں کسی مخف کے

(نیک) کام کوجوم میں سے کام کرنے والا ہو، ضائع نہیں کرتا (کراس کا صلہ ندووں) خواہ وہ (کام کرنے والا) مرد ہویا عورت ہو (دفوں کے لئے کیساں قانون ہے، کیونکہ) تم (دونوں) آپس میں ایک دوسر سے کے بڑے ہو (اس لئے تھم بھی دونوں کا ایک ہی جیسیا ہے، تو جب ان لوگوں نے ایمان کو جو کہ ایک نیک عمل ہے، تبول کر کے اس کے تمرات کی درخواست کی تو میں نے اپنی مستقل عادت کے مطابق اس کو تبول کرلیا، اور چونکہ ہم ایمان پراس کے اصل نقاضہ کے مطابق ایس کو تبول کرلیا، اور چونکہ ہم ایمان پراس کے اصل نقاضہ کے مطابق ایسے ثمرات عطافر ماتے ہیں) توجن لوگوں نے (ایمان کے ساتھ دوسر ہے مشقت ودشوار پوں والے کام ہجرت وغیرہ بھی کئے بیل کر جی کا دوسر کے طن کیا اور دو بھی بنی خوش میں وسیاحت کے لئے نہیں، بلکہ اس طرح کہ ) اپنے گھروں سے زنگلہ کرکے بیل کرکے گئے (لیعنی طون میں لفار نے پریشان کیا، بیچار کے گھریار چھوڑ چھاڑ کر پردلیں کونکل کھڑے ہوئے کا اور جن لوگوں کو راس کے سوادوسری بھی طرح طرح کی) تکیفیس میری راہ میں دی گئیں (لیعنی بیسب با تیں ہجرت اور وطن سے نکالا جانا اور ایس کے سوادوسری بھی طرح طرح کی) تکیفیس میری راہ میں دی گئیں (بیعنی بیسب با تیں ہجرت اور وطن سے نکالا جانا اور این ایک ومیرے دین کے سبب پیش آئیس اور ان سب کوانھوں نے برداشت کیا) اور (اس سے بڑھ کر) انھوں نے زیدکام کیا کہ دوسرے حقوق سے متعلق ہوگئی ہیں) معاف کردوں نے اور انہیں لازی طور پر (جنت کے) ایسے باغوں میں داخل کروں گا جن کے (محلات کے) نیچے نہریں جاری ہوں گا اور انہیں لازی طور پر (جنت کے) ایسے باغوں میں داخل کروں گا جن کے (محلات کے) نیچے نہریں جاری ہوں گا اور انہیں لازی طور پر (جنت کے) ایسے باغوں میں داخل کروں گا جن کے (محلات کے) نیچے نہریں جاری ہوں گا الدالوگوں کودیں گے)

فا کدہ: ''تمام خطا کیں' اس لئے کہا گیا کہ یہاں ہجرت اور جہادوشہادت کی فضیلت کا بیان ہے اور حدیثوں سے ان انکال کا تمام پچھلے گنا ہوں کا کفارہ ہونا معلوم ہوتا ہے اور دعا کی آیتوں میں کفارہ بنانے کوجس سے دعا کی استجابیت یعنی مقبولیت معلوم ہوتی ہے خواہ اس کا تعلق اسلام سے جوڑ اجائے ، کہ اس کا بھی مطلق طور پر کفارہ ثابت ہے اور خواہ کفارہ سے متعلق اس دعا کو استغفار کا صلہ کہا جائے ، تو بہ کے کفارہ ہونے میں تو شک ہی نہیں ہے ، اور''میرے حقوق کے متعلق' کی قیدلگانے کی وجہ یہ ہے کہ حدیث میں قرض کا استثناء آیا ہے۔

﴿ لَا يَغُرَنَّكَ تَعَلَّبُ الَّذِينَ كَفَرُوا فِي الْبِلَادِ ﴿ مَتَاعٌ قَلِيْلٌ ﴿ مَا وَلَهُمُ جَهَنَّمُ وَبِئسَ الْمِادُ ﴿ لَا يَغُرَّنَ اللَّهِ عَنْدَ اللهِ خَنْدُ اللَّهِ خَنْدًا لِللَّهِ اللَّهِ وَمَا عَنْدَ اللهِ خَنْدُ لِلْأَبْرَالِ ﴾

ترجمہ: تجھ کوان کا فروں کا شہروں میں چلنا کھرنا مغالطہ میں نہ ڈال دے۔ چندروزہ بہاررہے گی کھران کا ٹھکانہ دوزخ ہوگا اور وہ بری ہی آ رام گاہ ہے۔لیکن جولوگ خداہے ڈریں ان کے لئے باغات ہیں جن کے نیچے نہریں جاری ہونگی، وہ ان میں ہمیشہ رہیں گے، یہ مہمانی ہوگی اللہ کی طرف سے۔آورجو چیزیں خداکے پاس ہیں، یہ نیک بندول کے لئے بدر جہا بہتر ہیں۔

ربط: اوپر کی آیتوں میں مسلمانوں کی تکلیفوں کا بیان اور ان کے نیک انجام کا ذکرتھا، اب کا فروں کے عیش وآرام اور
ان کی بدانجامی کا ذکر ہے، تا کہ مسلمانوں کو اپنے نیک کا موں کی خوشخری سے جوتسلی ہوئی تھی اپنے دشمنوں کی بدانجامی کے
بارے میں سن کر مزید تسلی ہواور ان کے عیش وآرام کی طرف حرص کے طور پر یا محض زبانی یا غیظ وغضب کی شکل میں کوئی
التفات نہ کریں، پھراس انجام بد کے معلوم ہونے پراگران میں سے کسی کوتو بہ کی تو فیق ہواور کفر ومعاصی سے باز آجائے تو
اس انجام بدسے محفوظ رہنا اور اس کو بھی نیک انجام کا نصیب ہوجانا ساتھ کے ساتھ بیان فرمادیا۔

كفاركا انجام بداور كفرى توبكرنے والوں كا استثناء:

(اے حق کے طلب گار) مجھے ان کا فروں کا (دنیا کے فائدوں کے لئے) شہروں میں چلنا پھر نامغالطہ میں نہ ڈال دے (کہ اس حالت کی اپنے دل میں پچھ وقعت سجھنے گئے، یہ) چندروز کی بہار ہے (کیونکہ مرتے ہی اس کا نام ونثان بھی نہ رہے گا) پھر (انجام یہ ہوگا کہ) ان کا ٹھکا نا (ہمیشہ کے لئے) دوز خ ہوگا اور وہ براٹھکا نا ہے، لیکن (ان میں ہے بھی) جولوگ اللہ سے ڈریں (اور مسلمان و مطبع ، فرماں بردار ہوجا ئیں) ان کے لئے (جنت کے) باغات میں، جن کے (محلات کے) ینچنہ یں جاری ہوں گی ، وہ ان (باغوں) میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے، یہ اللہ کی طرف ہیں، جن کے (محلات کے) ینچنہ یں جاری ہوں گی ، وہ ان (باغوں) میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے، یہ اللہ کی طرف ہیں، جن کے (محلات کے) یاس ہیں (جن کا ابھی ذکر ہوا یعنی جنتیں اور نہریں وغیرہ) یہ اللہ کے سے (ان کی) مہمانی ہوگی ،اور جو چیزیں اللہ کے پاس ہیں (جن کا ابھی ذکر ہوا یعنی جنتیں اور نہریں وغیرہ) یہ اللہ کے نیا دیکھنا ہوگی اور کی فیا ہے ہی اللہ میں) بدر جہا بہتر ہیں (مقدار وتعداد کے لحاظ ہے بھی اور کیفیت کے لحاظ ہے بھی

﴿ وَإِنَّ مِنَ آهْلِ الْكِتْبِ لَمَنْ يُوْمِنُ بِاللهِ وَمَّا أُنْزِلَ إِلَيْكُمُ وَمَّا أُنْزِلَ اِلَيْهِمْ خَشِعِيْنَ يِلْهِ ﴾ لا يَشْنَرُونَ بِاللهِ ثَمَنًا قَلِيْلًا وَأُولِيكَ لَهُمْ اَجُرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَإِنَّ اللهُ سَرِيْعُ الْحِسَابِ ﴿ ﴾

ترجمہ: اور بالیقین بعضے لوگ اہل کتاب میں ایسے بھی ضرور ہیں جواللہ تعالیٰ کے ساتھ اعتقادر کھتے ہیں اور اس کتاب کے ساتھ بھی جو تھی ہوارے پاس بھیجی گئی، اس طور پر کہ اللہ تعالیٰ سے دُرتے ہیں، اللہ تعالیٰ کی آیات کے مقابلہ میں کم حقیقت معاوضہ ہیں لیتے۔ ایسے لوگوں کو ان کا نیک عوض ملے گا، ان کے پروردگار کے پاس۔ بلاشہ اللہ تعالیٰ جلدی ہی حساب کردیں گے۔
ربط: دعاکی آیتوں سے پہلے اور ان سے متصل اہل کتاب کی بدا عمالیوں کا بیان تھا، چونکہ ان میں سے بعض جومسلمان

toobaa-elibrary.blogspot.com

ہوگئے تھے، اچھے بھی تھے، اس لئے قرآن کی عادت کے مطابق ان کی بدا کالیوں کے بعداب ان کی خوبیاں اور مدح وستائش بیان فرماتے ہیں، جبیما کہ اس سے پہلے آیت ۱۱۳ آئی تھی، اور چونکہ شان نزول کی سب سے مشہور روایتوں کی رو سے وہ آیت نومسلم میہود یوں کے بارے میں تھی، اس کے مقابلہ میں ہیآ یت نومسلم نصاری کے بارے میں ہے، اس لئے تکرار بھی لازم نہیں آئی اور اہل کتاب کے لفظ میں یہود ونصاری دونوں شامل ہیں، اور سورت میں دونوں سے بحث و جت کا سلسلہ تھا، اور اگر دونوں آیتوں کا مصدات آئی۔ ہی ندہب کے نومسلم ہوں تو بھی عنوان کے اختلاف کی وجہ سے تکرار نہیں رہی یا تکرار سے تاکید ہوگئی۔

### الل كتاب مؤمنون كى مدح:

اور بینی طور پراہل کتاب میں ہے بعض لوگ ایسے بھی ضرور ہیں جواللہ تعالیٰ پرایمان ویقین رکھتے ہیں اوراس کتاب کے ساتھ بھی (ایمان ویقین رکھتے ہیں) جو تمہارے پاس بھیجی گئی (یعنی قرآن) اوراس کتاب کے ساتھ بھی (ایمان ویقین رکھتے ہیں) جوان کے پاس بھیجی گئی (یعنی قرات اوراللہ پر جوایمان رکھتے ہیں قو) اس طرح کہ اللہ تعالیٰ سے ڈرتے (بھی) ہیں (اس لئے اس اعتقاد میں شری صدود سے تجاوز نہیں کرتے اور توریت پر جوایمان رکھتے ہیں تو اس طرح کہ) اللہ تعالیٰ کی آیات (واحکام) کے مقابلہ میں (دنیا کا) معمولی تم کا معاوضہ ہیں لیتے ،ایسے لوگوں کو ان کا نیک بدلہ ان کے پوردگار کے پاس ملے گا (اوراس میں کچھ در بھی نہیں گئے گی ، کیونکہ) بلا شبراللہ تعالیٰ جلدی ہی حساب ( کتاب ) کردیں گے (اور حساب کتاب کرتے ہی سب کالینادینا ہے باق کردیں گے)

تفییر: ' خاشعین یعی خشوع کرنے والوں یا اللہ سے ڈرنے والوں' کی قیدلگانے سے احقر کے ترجمہ کی تقریر کی بنا پر بیسوال واقع نہیں ہوتا کہ اللہ کو اور ترب والحق کی اللہ کا باللہ کا کہ ساتھ بغیر خشوع کے تھا، اس سب سے اس میں شرقی صدود سے تجاوز کرتے تھے، مثلاً اللہ تعالیٰ پر اولاد کی تبہت لگاتے تھے، کہین افتر اپر دازی سے کا میں بشرقی صدود سے تجاوز کرتے تھے، مثلاً اللہ تعالیٰ پر اولاد کی تبہت لگاتے کے بالہ کا کہ مولی افتر اپر دازی سے کا میں افتر اپر دازی سے کا میں افتر اپر چونکہ دوسر سے اہل کتاب کا ایمان وقعیدہ مطلق نہیں تھا، اس لئے اس میں کوئی قیر نہیں لگائی کہ فس اعتقاد ہی دونوں میں امتیاز کرتا ہے، اور یہ جوفر مایا کہ جلدی میں سب کردیں گے، اس کا مطلب یہ نہیں کہ ان لوگوں کا بھی ضرور حساب ہوگا، کیونکہ بہت سے مقبولین کے بلاحساب بھی میں آئی ہے، بلکہ اس کا مطلب یہ ہے کہ اکثر جوجلدی حساب کتاب کردیتا ہے، وہ جلدی ہوں بیں اخترائیان اور اعمالی صالح کا بدلہ بھی جلدی ہی جلدی میں دیدیتا ہے اور اللہ تعالی حساب جلدی کردیں گے توسیحے لوکہ ایمان اور اعمالی صالح کا بدلہ بھی جلدی ہی میں دیدیتا ہے اور اللہ تعالی حساب جلدی کردیں گے توسیحے لوکہ ایمان اور اعمالی صالح کا بدلہ بھی جلدی ہی جلدی ہوں کو سیکھولوکہ ایمان اور اعمالی صالح کا بدلہ بھی جلدی ہی

#### دیدیں گے،خاص طور سے اس کئے کہ قیامت قریب ہے،اس طرح بیکلام بطور کنا ہے۔

# ﴿ يَا يُهُمَا الَّذِينَ امْنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا ۗ وَا تَتَقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴿ ﴾

ترجمہ:اے ایمان والو! خود صبر کرواور مقابلہ میں صبر کرواور مقابلہ کے لئے مستعدر ہواور اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو تا کتم پورے کامیاب ہو۔

ربط : سورت ختم ہورہی ہے، چونکہ سورت کا اصل مضمون کفار سے بحث و جبت ہے، زبان سے بھی اور ہتھیاروں سے بھی اور اس کے جمی ہوا ہوا اور نہ بالفعل قبل وقبال ہو، کین جمی ہیں ہونے کا اور اندیشہ ہو کے جمیر ہوا ہوا اور نہ بالفعل قبل وقبال ہو، کین اور اندیشہ ہو کے جمیر ہوا ہوا اور نہ بالفعل قبل وقبال ہو، کین اور اندیشہ ہو کے جمیر ہوا ہوا اور نہ بالفعل قبل وقبال ہو، کین اور اندیشہ ہو کے جمیر ہوا ہوا اور نہ بالفعل قبل وقبال ہو، کین اور کین اور اندیشہ ہو کے جمیر کی حالت میں ہو نچاتے رہتے تھے، جن میں بعض امور تو مباحثہ کے قابل تھے، ان میں تو بحث و جبت زبان سے ہوگئی ہو اور کو خل اور کین اور دل آزاری کی غرض سے ہی کئے جاتے تھے، اس طرح یہ کیل مقاتلہ یا قبل وقبال ، دوسرے احتمال مقاتلہ ، تیسرے مباحثہ اور چوتے میں ایڈ ارسانی ۔ چوتے امر میں بطور خود صبر واستقلال کی ضرورت ہوتی ہے، دوسرے امر میں مرابطت یعنی مقابلہ کے لئے مستعدد و تیار ہے کی ضرورت ہوتی ہے، دوسرے امر میں مرابطت یعنی مقابلہ کے لئے مستعدد و تیار ہے کی ضرورت ہوتی ہے، اور تیسرے کی ضرورت ہوتی ہے، دوسرے امر میں مرابطت یعنی مقابلہ کے لئے مستعدد و تیار ہے کی شان میں ہوتی ہے، اور تیسرے میں اور تیس کی جوش اور تیس کی کئیل کا تمر میں اور کی کی صرف تیسرے امر کے ساتھ ہی خصوصیت نہیں ، بلکہ اس کی صوصیت نہیں ، بلکہ اس کی صوصیت نہیں ، بلکہ اس کی ضرورت جاروں امور میں ہے، تا کہ جوش اور ت میں شری حدود سے تجاوز نہ ہوجائے ، اس لئے خاتمہ پر ان چاروں مورورت کی دور اس مور میں ہے تا کہ کی جی حالت میں شری حدود سے تجاوز نہ ہوجائے ، اس لئے خاتمہ پر ان چاروں امور میں ہے تا کہ کی جی حالت میں شری حدود سے تجاوز نہ ہوجائے ، اس لئے خاتمہ پر ان چاروں امور میں کا کہی میں خالت میں شری حدود سے تجاوز نہ ہوجائے ، اس لئے خاتمہ پر ان چاروں امور کی میان فرر میان فر ماتے ہیں۔

باہمت رہے کا،مقابلہ میں ڈٹ جانے کا،مقابلہ کے لئے

مستعدر بنے كا اور الله سے درنے كا حكم اوراس كا فائدہ:

اے ایمان والو! (تکلیفوں پر)خود صبر کرواور (جب کفار سے قبل وقبال ہوتو) مقابلہ میں صبر کرواور (قبل وقبال کے احتمال کے احتمال کے وقت ) مقابلہ کے لئے مستعدوتیار رہو،اور (ہر حال میں) اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو، (اور شریعت کی حدود سے زنگلو) تا کہتم پورے کامیاب ہو (آخرت میں تو ضروراورا کثر اوقات دنیا میں بھی)

فائدہ: قاموں میں مرابطت اور رباط کے دومعنی لکھے ہیں: ایک ملازمت تخر العدولیعی دارالکفر اور دارالاسلام کے درمیان واقع سرحد پر قیام کرنا تا کہ کفار سے دارالاسلام کی حفاظت رہے، احقر نے بہی معنی اختیار کئے ہیں۔ دوسرے معنی مواظبت علی الامر لیعنی مطلق احکام کی پابندی کرنا۔ بیضاوی نے بیمعنی کئے ہیں اور حدیث میں انتظار الصلواۃ بعد الصلوۃ لیعنی ایک نماز کے بعد دوسری نماز کے انتظار کور باطفر مایا ہے، اس میں دونوں معنی کا احتمال ہے، یا تو پہلے معنی کے اعتبار سے بطور تشہیداس کور باطفر مادیا کہ ریہ می نفس اور شیطان کے مقابلہ میں مستعدر ہنا ہے یا دوسرے معنی کے اعتبار سے بطور حقیقت فر مادیا کہ ریہ انتظار خود دوام کی علامت ہے جسیا کہ ظاہر ہے۔ واللہ اعلم

﴿ الحمد لله! آج بتاریخ ۲۲ رشوال ۱۳۲۳ ه يوم نخ شنبه، وقت چاشت، قيام تفانه بهون مين سوره آل عمران کی تفسير بوری بوئی، آگ ان شاء الله سورة النساء کی تفسير به، اور دونون سورتون کا ربط بهت ظاہر به، کیونکه بیسورت تقوی کے علم پرختم بوئی به، اور وه اسی سے شروع بوئی بے۔ باتی مفصل تقریر (ربط کی) ان شاء الله اپنی جگه (اگلی سورت کے شروع میں) آجائے گی۔ اللهم! ربنا! لک الحمد، یا ذا الجلال و الإکرام، و علی رسولک الصلواة و السلام إلی یوم القیامة ﴾





﴿ يَا يَنُهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِنْيًا وَنِسَاءً، وَاتَّقُوا اللهُ الّذِي تَسَاءُ لُونَ بِهِ وَالْأَرْحَامَرُ إِنَّ الله كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيْبًا ۞﴾

ترجمہ:اےلوگو!اپنے پروردگارسے ڈروجس نےتم کوایک جاندارسے پیدا کیااوراس جاندارسے اس کا جوڑا پیدا کیا اوران دونوں سے بہت سے مرداور عورتیں پھیلا کیں اورتم خدا تعالیٰ سے ڈروجس کے نام سے ایک دوسرے سے مطالبہ کیا کرتے ہواور قرابت سے بھی ڈرو۔بالیقین اللہ تعالیٰ تم سب کی اطلاع رکھتے ہیں۔

دوسورتوں میں ربط: گذشتہ سورت تقوی کے مضمون پرختم ہوئی ہے۔اس سورت کوائی مضمون سے شروع کیا گیاہے،
لیکن گذشتہ سورت میں تقوی کے سلسلہ میں زیادہ تر ان معاملات کا ذکر ہوا تھا جو مخالفوں کے ساتھ واقع ہوئے تھے، جبیبا
کہ واضح طور پراس کی تفصیل گذر چکی ہے۔اوراس سورت میں ایک تو وہی معاملات ہیں، دوسرے آپسی معاملات ہیں اور
تیسرے اللہ اور بندہ کے درمیان کے معاملات ہیں، لینی دیانات۔

اس طرح اس سورت میں تین قتم کے مضامین ہیں:

(۱) آپسی معاملات جیسے: بتیموں، بیویوں، میراث، سیاسیات اور محرمات کی تفصیل اور حدود اور حقوق اور میاں بیوی اور والدین اور بتیموں اور مسکینوں، پڑوسیوں، رشتہ داروں، ساتھیوں اور مسافروں اور غلاموں اور امانتوں کی ادائیگی کے احکام اور اسلامی حکام کی اطاعت اور تھم میں عدل اور سلام کے احکام اور شفاعت اور ان کے مانندامور۔

(٢) ديانات جيسے توبه بنماز، جنابت، طهارت، تيم اور ججرت كے بعض احكام\_

(۳) خالفین کے ساتھ معاملات، جیسے جہاد کام اور منافقوں اور اہل کتاب کے احوال اور مشرکوں کے عقائد کا ابطال۔
اور یہ سب مضامین اس وجہ سے کہ ہرا یک تھم میں دوسر ہے احکام پر نظر رکھنا تشری کے تقاضوں میں سے ہے، اس لئے ملے جلے طور پر بیان کئے گئے ہیں۔ اور اکثر ایک مضمون کے ممن میں بار بار دوسر ہے مضامین آگئے ہیں، جیسے احکام الجہاد میں صلاق قالخوف وغیرہ اور خود اکثر ایک ایک تھم بھی کئی گئی تھموں پر مشمل ہے جیسے میراث اور محرمات وغیرہ میں، کتنی کتی صورتیں ہیں۔ چنانچے فور وفکر کرنے سے بیسارے مضامین اس بیئت سے پوری سورت میں ملیں گے، اب سب سے پہلے

تقوی بین اللہ تعالیٰ ہے ڈرنے کا حکم فرماتے ہیں۔اوراس کے ساتھ اللہ تعالیٰ کی ایک صفت لائے ہیں بینی ﴿ الَّذِنَی خَلَقَکُنُمْ ﴾ جس میں تقوی کے ساتھ ہی اکثر آپسی حقوق اورانسانی تعلقات کی رعایتوں کی طرف اشارہ ہوجائے، پھر اس اشارہ کے بعدار حام کی رعایت کی صراحت کردگ گئے ہے۔

﴿ يَا يَهُمَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ مِّن نَفْسٍ وَاحِدَةٍ وَخَلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَثَّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَثِنْيًا وَنِسَاءً ، وَاتَّقُوا اللَّهُ الَّذِي تَسَاءُ لُوْنَ بِهِ وَالْاَرْحَامَرِ اِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيْبًا ۞﴾

تر جمہ: اےلوگو! اپنے پروردگار سے ڈروجس نے تم کو ایک جاندار سے پیدا کیا اور اس جاندار سے اس کا جوڑا پیدا کیا اوران دونوں سے بہت سے مرداور عورتیں پھیلا کیں اور تم خدا تعالیٰ سے ڈروجس کے نام سے ایک دوسرے سے مطالبہ کیا کرتے ہواور قرابت سے بھی ڈرو۔ بالیقین اللہ تعالیٰ تم سب کی اطلاع رکھتے ہیں۔

# تقوى اوراس كے من ميں آپسى حقوق كى حفاظت كا حكم:

اے لوگو! اپنے رب (کی خالفت) سے ڈرو، جس نے تہمیں ایک جاندار (بعنی آدم علیہ السلام) سے پیدا کیا (کیونکہ مارے آدمیوں کی اصل وہی ہیں) اور اس جاندار سے اس کا جوڑا (لینی ان کی بیوی حوا کو) پیدا کیا اور (پھران دونوں سے بہت سے مرداور عور تیں (دنیا میں) کھیلا کیں اور (تم سے کررتا کید کے لئے کہا جاتا ہے کہ) تم اللہ تعالی سے ڈرو دور میراحق نام سے ایک دوسر سے سے (اپنے حقوق کا) مطالبہ کیا کرتے ہو (جس مطالبہ کا حاصل بیہ وتا ہے کہ اللہ سے ڈرواور میراحق دیرو جب دوسروں کو اللہ کی مخالفت سے ڈرنے کے لئے کہتے ہو تو معلوم ہوا کہتم اس ڈرنے کو ضرور کی بیجھتے ہو تو خودتم بھی ڈرو) اور (اول توا حکام اللہ میں مخالفت سے بچنا اور ڈرنا ضروری ہے، لیکن اس موقع پر ایک تھم خصوصیت کے ساتھ بیان کیا جاتا ہے کہ) قرابت (کے حقوق ضائع کرنے) سے بھی ڈرو، یقینا اللہ تعالی تم سب کے حالات کی خبر رکھتے ہیں (اگر جاتا ہے کہ) قرابت (کے حقوق ضائع کرنے) سے بھی ڈرو، یقینا اللہ تعالی تم سب کے حالات کی خبر رکھتے ہیں (اگر خالفت کرو گے تو سز ایک سے تھی ڈرو، یقینا اللہ تعالی تم سب کے حالات کی خبر رکھتے ہیں (اگر خالفت کرو گے تو سز ایک سے تھی ڈرو، یقینا اللہ تعالی تم سب کے حالات کی خبر رکھتے ہیں (اگر خالفت کرو گے تو سز ایک سے تھی دول کے تو سز ایک سے تو سے بھی ڈرو، یقینا اللہ تعالی تم سب کے حالات کی خبر رکھتے ہیں (اگر خالفت کرو گے تو سز ایک سے تو دیں دول کیا گئی ہیں جو تو سے بھی دول کی دول کی تو سز ایک سے تو دیں کہ کیا تھیں کیا گئی کے دول کے تو سز ایک سے تو دول کی دول کے تو سز ایک سے تو دی کیا گئی کے دول کی دول کے تو سز ایک سے تو دول کے تو سز ایک سے تو دول کی دول کے دول کے

# پيدائش کې تين صورتين:

اس آیت میں پیدائش کی تین صورتوں کا بیان ہے، ایک تو جاندار کا ہے جان سے پیدا کرنا، کیونکہ آدم علیہ السلام مٹی سے پیدا ہوئے ہیں، دوسرے جاندار کا جاندار سے توالد و تناسل کے معروف طریقہ کے بغیر پیدا ہونا، کیونکہ حضرت حوا، حضرت آدم علیہ السلام کی پہلی سے پیدا ہوئی ہیں، جبیبا کہ بخاری اور مسلم وغیرہ کی حدیثوں میں ہے: إنهن خلقن من صلع و آن اعوج شیعی فی الضلع اعلاہ: یعنی وہ (عورتیں) پہلی سے پیدا کی گئی ہیں اور پسلیوں میں سب سے ٹیڑھی ان میں سب سے اور والی ہوتی ہے۔ اور تیسرے جاندار کا جاندار سے توالد و تناسل کے معروف طریقہ سے پیدا ہونا جبیبا

کہ دوسرے آدمی آدم اور حواء سے اس وقت تک پیدا ہوتے آرہے ہیں اور خود اپنے آپ میں عجیب ہونے میں اور اللہ کی قدرت کے سامنے عجیب نہونے میں تین صور تیں برابر ہیں، اس لئے کسی صورت کا دلیل کے ساتھ ثابت ہونے کے بعد محض تو ہم پرتی کی بنا پرا نکار کرنا جیسا کہ بعض لوگ دوسری صورت کے منکر ہیں نہایت ہی ظلم ہے۔

رہایہ سوال کہ اس صورت کے اختیار کرنے سے کیا فائدہ ہوا تو اس کا جواب یہ ہے کہ اول تو ہم فوائداوراسرار کی تعیین کا دعویٰ نہیں کرتے نہ اس کی مجھ ضرورت ہے، دوسر مے مکن ہے کہ اس میں ایک حکمت یہ بھی ہو کہ اللہ تعالیٰ کا سب طرح کی بیدائش پر قادر ہونامخقق ہوجائے۔ نیسر ہے ہم یہ پوچھ سکتے ہیں جوصورت اس وقت معروف ہے، اس میں کیا اسرار اور فوائد ہیں؟ جب یہ معلوم نہیں تو وہ بھی نہیں۔

اور بیشبہ کہ پھرآ دم علیہ السلام کی وہ پہلی بدن سے فائب ہوگئ ہوگی ، تو اول تو بیضروری نہیں ، کیا ہے کہ کوئی چیز
مٹی سے بنی کسی بھی مجھ دار کے زدیک بیدا زم آتا ہے کہ پھر مٹی دنیا سے فائب ہوگئ ہوگی ، بلکہ ہر خفس کے نزدیک اس
کا مطلب بیہ ہوتا ہے کہ وہ چیز مٹی کے بعض اجزاء سے بنائی گئی۔ اس لئے اگر یہاں بھی بیکہا جائے کہ کسی فاص جز سے
ایک انتہائی تھوڑی سی مقدار لے کراس کو اصل قرار دیا ، پھراس کواپنی قدرت سے بڑھا کرایک فاص صورت بنادی تو
اس میں کیا اشکال ہے۔ دوسرے اگر کوئی اس لازم کو بغیر دلیل کے مان لے تو اس میں کونسا محال لازم آتا ہے کہ آدم علیہ
السلام کے بدن میں ایک ہڈی کم ہوگئی ہو۔ رہا یہ کہ اس کے نکا لئے سے انہیں کوئی تکلیف ہوئی ہوگی بھی خیار نے اللہ میں کوئی تکلیف ہوئی ہوگی ہو۔ رہا یہ کہ اس کے نکا لئے علی کیل شکی ہوگئی ہو۔ رہا یہ کہ اس کے نکا لئے سے انہیں کوئی تکلیف ہوئی ہوگی جو گیانہ خیال ہے

﴿ إِنَّ اللّٰهُ عَلَىٰ کُیِّل شَکْی ہِ قَلِی یُرِ یُں کے اللّٰہ ہم چیز پر قادر ہے۔

﴿ إِنَّ اللّٰهُ عَلَىٰ کُیِّل شَکْی ہِ قَلِی یُرِ کُی اللّٰہ ہم چیز پر قادر ہے۔

اوررحم سے تعلق رکھنے والوں کے حقوق کی حفاظت کا حکم خاص طور سے اس لئے بیان کیا گیا کہ آ گے اس قسم کے احکام آتے ہیں، گویا یہ تمہید کے طور پر ہوگیا۔

﴿ وَ اتُوا الْيَتُمْنَى اَمُوالَهُمْ وَلَا تَتَبَلُّالُوا الْخَبِيْثَ بِالطَّيِّبِ مَوْلًا تَأْكُلُوا الْمُوالَهُمْ إِلَا الْمُوالَهُمْ إِلَا الْمُوالِكُمْ وَلَا تَأْكُلُوا الْمُعَبِيْنَ فِي الطَّيِّبِ مَوْلًا تَأْكُلُوا الْمُوالِكُمْ وَلَا تَتَكُلُوا الْمُعَبِيْنَ فَي الْمُوالِكُمْ وَلَا تَتَكُلُوا الْمُعَالِكُمْ وَلَا تَتَكُلُوا الْمُعَالِكُمْ وَلَا تَتَكُلُوا الْمُعَالِكُمْ وَلَا تَتَكُلُوا الْمُعَالِكُمْ وَلَا تُتَكُلُوا الْمُعَالِقُولُ الْمُوالِكُمْ وَلَا تُتَكُلُوا الْمُعَالِكُمْ وَلَا تُعَالِكُمْ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا تُتَكِيدُ اللَّهُ اللَّ

تر جمہ:اور جن بچوں کا باپ مرجاوےان کے مال ان ہی کو پہنچاتے رہواورتم اچھی چیز سے بری چیز کومت بدلواوران کے مال مت کھا وَاپنے مالوں تک ایسی کارروائی کرنا بڑا گناہ ہے۔

ربط: او پرتقوی کا حکم تھااوراس کے شمن میں انسانی اور قر آبت سے متعلق حقوق کی رعایتوں کا بیان تھا۔اب اس تقوی کے مواقع کا جو کہ مذکورہ حقوق ہیں تفصیل کے ساتھ ذکر فر ماتے ہیں۔اوروہ چندا حکام ہیں۔

يهلاهم يتيمول كوضررنه بهونجانا:

اورجن بچوں کا باپ مرجائے ان (کی ملکیت) کے مال انہی کو پہونچاتے رہو( یعنی انہی کی ضرورتوں میں خرج

کرتے رہو)اور (جب تک تمہارے قبضہ میں ہیں) تم (ان کے مال میں شامل کرنے کے لئے ان کی) اچھی چیز سے
ہری چیز کومت بدلو (بعنی ایسانہ کرو کہ ان کی اچھی چیز تو نکال لی جائے اور بری چیز ان کے مال میں ملادی جائے) اور ان
کے مال مت کھا وَ اپنے مالوں (کے رہنے) تک (البتہ جب تمہارے پاس کچھ نہ رہے تو حق الحذمت کے بقدراپنے
گذارے کے لئے ان کے مال سے لینا درست ہے، جسیا کہ آگے آئے گا ﴿ وَمَن کُانَ فَقِیٰدًا ﴾ ایسی کارروائی کرنا
(کہ بری چیز ان کے مال میں شامل کر دی یا بلاضرورت ان کے مال سے فائدہ اٹھایا) بڑا گناہ ہے (جس کی وعیدآگے آئے
گی) ﴿ إِنَّ الّذِیْنَ یَا کُلُونَ اَمُوالَ الْیَنْ تُمٰلی ﴾۔

فاکدہ:ایسے بچوں کوشریعت میں بنتم کہتے ہیں، دور جاہلیت میں بنیموں کے حقوق بالکل ضائع اور تلف کردیئے جاتے تھے، بعض ان کی اچھی چیزیں نکال کربری چیزیں ان کے مال میں ڈال دیتے ،بعض ویسے ہی کھالیتے ،ان سب کی ممانعت کی گئی۔

﴿ وَإِنْ خِفْتُمْ الَّا تُقْسِطُوا فِي الْيَتْمَى فَانْكِحُوا مَاطَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَآءِ مَثْنَى وَثُلُكَ وَرُبْعُ ، ﴾

تر جمہ:اورا گرتم کواس بات کا احتمال ہو کہتم بیتیم لڑکیوں کے بارہ میں انساف نہ کرسکو گے تو اور عور توں سے جوتم کو پند ہوں نکاح کرلود و دوعور توں سے اور تین تین عور توں سے اور جیار جیار عور توں سے۔

ربط: اوپر پتیموں کو ضرر پہونچانے کے بعض طریقوں سے منع فرمادیا۔ ان کے علاوہ بعض دوسرے امور بھی تھے جن میں پتیموں کا نقصان تھا، مثلاً ایک بید کہ سی شخص کی پر دوش میں کوئی بیتیم مالدارلڑکی ہوتی اور وہ صورت شکل کی بھی اچھی ہوتی تواس کے مال و جمال کی وجہ سے وہ شخص چاہتا کہ میں خود ہی اس سے نکاح کرلوں الیکن چونکہ ہر طرح اپنے قابواور کنٹرول میں ہوتی تھی اور کوئی ووسر اشخص اس کے حقوق کے بارے میں پچھ کہنے سننے والا نہ ہوتا تھا تو اس کو اتنا مہر نہ دیتے تھے جتنا دوسر اضخص دیتا، اللہ تعالی اس تھم میں اس امر کا انتظام فرماتے ہیں (شیخین یعنی بخاری و مسلم عن عاکثہ رضی اللہ عنہا) انتظام کا حاصل بیہ ہے کہ اگرتم سے ان کا مہر پور ااور مناسب نہ دیا جائے تو تم دوسری عور توں سے نکاح کرلو، ان سے مت کرو۔

دوسراتكم: يتيمول كے مهرميں كمى كرنے كى صورت ميں غيريتيمول سے نكاح كرنا:

ادراگرتہ ہیں اس بات کا اختال بھی ہو (اور یقین میں تو بدرجہ اولی) کئم یتیم لڑکیوں کے بارے میں (ان کے مہر کے سلم میں) انصاف (کی رعابت) نہ کرسکو گے تو (ان سے نکاح مت کرو، بلکہ) دوسری (حلال یعنی جومحر مات میں شامل نہیں ہیں) عورتوں سے جوتم کو (اپنی کسی مصلحت کے اعتبار سے پیند ہوں نکاح کرلو (کیونکہ وہ مجبور نہیں، آزادی کے ساتھ اپنی مرضی ظاہر کرسکتی ہیں اور یہ نکاح اس قید کے ساتھ ہو کہ جوایک عورت سے زیادہ کرنا چاہے تو ان صورتوں میں سے کوئی صورت ہو۔ایک صورت یہ کہ ایک میں کوئی صورت ہو۔ایک صورت یہ کہ ایک

ایک مرد (تین تین عورتوں سے نکاح کرلے) اور تیسری صورت یہ ہے کہ ایک ایک مرد چار چار عورتوں سے (نکاح کرلے)
فاکدہ: ﴿ مَنْ نَیٰ وَ ثُلُتُ وَ رُبِعُ ﴾ نحوی ترکیب سے ﴿ مَاطَابَ ﴾ سے حال ہے۔ اور حال کلام میں قید ہوتا ہے
اور اپنے مفہوم میں معنی کی تکرار کی وجہ سے انقسام کے لئے موضوع ہے، اس طرح دونوں امروں کا مجموعہ ان اقسام کے کم
کے لئے قید کے طور پراطلاق کی وجہ سے مفید ہوا، اور ﴿ فَا نَکِو هُوّا ﴾ کا حکم جو عامل ہے وہ حال کی اباحت کے لئے ہے، اس
طرح اس اباحت ( یعنی اس کا مباح ہونا) مفید ہوگیا، ان قسموں کے ساتھ جب یہ قید نہ ہوگی مثلاً چار سے زیادہ ہوتو اباحت بھی نہ ہوگی، کیونکہ جہال قید کا کوئی فائدہ نہ ہووہ احتر ازی ہوتی ہے۔

اوربعض کابیکہنا کہ ﴿ رُبِع ﴾ تک کہنا اس لئے ہے کہ اس سے آگے استعال نہیں ہوتا یہ بات صحیح نہیں اس وجہ سے کہ متنبی کے قصیدوں میں ہے: آحاد اور بیشبہ نہ کیا جائے کہ ایک عورت سے نکاح کرنا ان اقسام کے علاوہ ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ آگے بیچھے سے دیکھنے سے مجموعی طور پر اس قید سے کم کی نفی مقصود نہیں ، کیونکہ بیہ وسعت کا مقام ہے، تا کہ بیموں سے نکاح سے بیازی ثابت ہوجائے ، جوایک بیوی رکھنے میں بھی حاصل ہے، اس طرح ایک کی فی سے اس میں کوئی تعلق نہیں۔

البتة اس وسعت سے بیشہ تی جہنیں کہ چار سے زیادہ ہیویاں رکھنا بھی جائز ہوگا، اس لئے اس وسعت سے جوغرض ہے کہ تیبوں سے نکاح سے بے نیازی حاصل ہوجائے تو وہ وسعت اس صورت میں بھی حاصل ہے کہ اس کوچار کے اندر اندر محدود رکھا جائے بخلاف سورہ فاطر کی آیت ایک کے جس میں فرشتوں کے بارے میں ﴿ اُولِیَ اَبْحِخْتَةٍ مَتَّتُیٰ وُدُلُكُ وَرُدُا کُو فَرِ مَا یا گیا ہے کہ وہاں قیدلگانے کی کوئی دلیل نہیں ہے، اس کی الی مثال ہے کہ جیسے ایک جماعت کوروٹیاں و بے کہ اجائے کہ سارے آدمی تین تین چار چار روٹیاں بانٹ لو، اس معاملہ میں جو شخص چار سے زیادہ مانگے بقیبنا اس کوزیادہ کی اجائے کہ سارے آدمی تین تین چار چار اور اس اعلان سے زیادہ روٹیاں لینے کی نفی جھی جائے گی، برخلاف اس کے لئے الگ سے اجازت کی ضرورت ہوگی۔ اور اس اعلان سے زیادہ روٹیاں لینے کی نفی جھی ماسواء یعنی اس کے علاوہ کی نفی اس کے کہ یہ باز ارجاؤ، مدر سہ جاؤ، باغ میں جاؤ جہاں چا ہوجاؤ، اس میں ماسواء یعنی اس کے علاوہ کی نفی اس کے کہ یہ بات تقسیم کے لئے نہیں کہی گئی ہے، خوب سمجھ لو۔

اورحدیثوں میں اس بات کی صراحت ہے کہ بعض نومسلموں کے پاس چار سے زیادہ ہویاں تھیں اور حضور مِیالیہ ہیں ہے، اور جن لوگوں سے اس کے خلاف نقل کیا گیا ہے تو اول تے چار سے زیادہ کو الگ کرادیا۔ اورامت حقہ کا اس پراجماع بھی ہے، اور جن لوگوں سے اس کے خلاف نقل کیا گیا ہے تو اول تو وہ اجماع ان اختلاف اس اجماع کے لئے اول تو وہ اجماع ان اختلاف اس اجماع کے لئے کوئی رکا وٹ نہیں، وسرے اختلاف کرنے والوں کے پاس کوئی معقول و متند دلیل نہیں، اور تیجے دلیل کے بغیر محض دعوی سے اجماع میں کوئی خلل واقع نہیں ہوتا۔ اور حضور مِیالیہ ہی تا کہ کی چار سے زیادہ نکاح فرمانا یہ آپ کی خصوصیات میں سے ہے اجماع میں کوئی خلل واقع نہیں ہوتا۔ اور حضور مِیالیہ ہی کی کی کوئر پر نفصیل چا ہے تو اس سے رجوع کرلیں کہ انھوں (اس بحث کا اکثر حصہ میں نے روح المعانی سے لیا ہے۔ اگر کسی کومز پر نفصیل چا ہے تو اس سے رجوع کرلیں کہ انھوں

نے امام رازی کے شبہات کا بھی جواب دیاہے)

مسکلہ(۱): چارتک بیویاں رکھنے کا پیچکم آزادافراد کے لئے ہے، جس کا قرینہ آیت میں بھی ہے ﴿ اَوْمَا مَلَکُتُ اَیْمَا نُکُومْ ﴾ کے دونکہ اس حکم میں بھی اور پچھلے مخاطب بھی ایک ہی ہیں اور غلام ما لکنہیں ہوتا اور جوشر بعت کے مطابق غلام ہواس کے لئے دوتک جائز ہیں۔

مسئلہ (۲): یتیم لڑکی کا نکاح بالغ ہونے سے پہلے ولی کی اجازت سے جائز ہے، آیت میں بتیموں کے نکاح کے احکام بیان کرنااس کا قرید بھی ہے۔

# ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ اللَّا تَعْدِلُوا فَوَاحِدَةً أَوْمَا مَلَكُتْ أَيْمَا ثُكُمْ وَلِكَ أَدْ لِنَّ آلًا تَعُولُوا ۞

تر جمہ: پس اگرتم کواختال اس کا ہو کہ عدل نہ رکھو گئۆ پھرا یک ہی بی پربس کرویا جولونڈی تمہاری ملک میں ہووہی سہی۔اس امر مذکور میں زیادتی نہ ہونے کی توقع قریب ترہے۔

ربط: آیت کے شروع میں تعدداز دواج (چار بیویاں تک) کی اجازت دی ہے، جس کی وجہ یہی تھی کہ بیٹیموں کے تق میں عدل وانصاف کے خلاف نہ ہو، چونکہ مطلق عدل ہر معاملہ میں واجب ہے، اس لئے اب اس صورت کا تھم بیان فرماتے ہیں جب تعداداز دواج میں ناانصافی کا اندیشہ ہو۔

### ہویوں کے درمیان ناانصافی کے خوف کی صورت میں ایک بیوی یاباندی پراکتفا کرنا:

اوراگر تہمیں (غالب) اندیشہ ہوکہ (کئی ہویاں کرکے) عدل قائم نہ رکھ سکوگے (بلکہ سی ہوی کے واجب حقوق منائع ہوں گے) تو پھر ایک ہی ہوی پر بس کرو، یا (اگر دیکھو کہ ایک ہوی کے حقوق بھی ادانہ ہوں گے تو) جولونڈی باندی (شرعی قاعدہ کے مطابق) تہماری ملکیت میں ہو، وہی ہی ۔ اس معاملہ میں (یعنی ایک بیوی کے رکھنے یا صرف لونڈی باندی پراکتفا کرنے میں) زیادتی (اور ناانصافی) نہ ہونے کی توقع قریب ترے (کیونکہ ایک صورت میں تو تعدد نہیں ہے جس میں برابری کرنی پڑے اور دوسری صورت میں ہوی کے حقوق سے بھی کم حقوق ہیں۔ مثلاً مہز ہیں (باندی کو) صحبت کا حق نہیں، اس لئے اندیشہ اور بھی کم ہے۔

مسئلہ(۱):اگرعدل نہ ہوسکنے کا غالب اندیشہ ہوتو کئی ہویوں سے نکاح کرنااس لئے منع ہے کہ اگر میخص ایسا کرے گا تو گہنے گار ہوگا ،اس لئے نہیں نکاح صحیح نہ ہوگا ، یقیناً نکاح ہوجائے گا۔

مسکلہ (۲):جولونڈیاں اور باندیاں برصغیر میں پائی جاتی ہیں ، وہ شریعت کے مطابق لونڈی باندی نہیں ہیں ، ان سے بغیر نکاح کے محبت حرام ہے۔ بغیر نکاح کے محبت حرام ہے ، اس طرح زبروستی کوئی خدمت لینا اورخریدوفر وخت سب حرام ہے۔ تنبیہ: بعض نفس پرستوں نے دنیاوی غرض سے اللّٰہ کی آیتوں کے مضمون میں تحریف کی ہے ، اور کہا ہے کہ ' یہ آیت ایک سے زیادہ نکاح کی بالکل تفی کررہی ہے، اس طرح کہ یہاں فرمایا کہ جب عدل نہ ہوسکے تو ایک ہی پراکتفا کرواور دوسری آیت میں فرمادیا کہ ﴿ وَكُنُ تَشْتَطِیْعُوْا اَنْ تَعْدِالُوا بِیْنَ النِّسَاءِ ﴾" تم عورتوں کے درمیان عدل کرہی نہ سکو گئ" (سورۃ النساء ۱۲۹) ان دونوں آیتوں کوملانے سے معلوم ہوا کہ ایک سے زیادہ بیوی رکھنا جائز نہیں۔

گریچض باطل مغالطہ ہے، کیونکہ دونوں آیتوں میں عدل کامفہوم جداجدا ہے، اس آیت میں تو عدل حقوق واجبہ میں مراد ہے جبیبا کہ احقر نے تصریح بھی کردی ہے اور یہ اختیار وقدرت میں ہے اور اسی کے اعتبار سے ایک اور زیادہ بویاں اختیار کرنے میں تفصیل بیان فرمائی ہے، جبکہ آیت ۱۲۹ میں محبت میں عدل کرنا مراد ہے اور وہ عام طور سے اختیار میں نہیں ہوتا، اس لئے اس کی فی فرمائی، اس نفس پرست کے دعوی سے اس کا کوئی تعلق نہیں، بلکہ خودا س آیت میں عدل کی نفی کے بعد ارشاد ہے ﴿ فَلَا يَمُنْ لُو اَكُنُ لُلُ اللّٰ اللّٰ

# ﴿ وَاتُوا النِّسَاءَ صَدُ فَتِهِنَّ نِعْكَةً ﴿ فَإِنْ طِبْنَ لَكُمْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ نَفْسًا فَكُانُوهُ هَنِينًا مَّرِئِيًّا ۞ ﴾

ترجمہ:اورتم لوگ بیبیوں کوان کے مہرخوشد لی سے دیا کرو، ہاں اگروہ بیبیاں خوشد لی سے چھوڑ دیں تم کواس مہر میں کا کوئی جزنو تم اس کو کھاؤمزہ دارخوشگوار سمجھ کر۔

ربط: اوپرنکاح کابیان تھا، چونکہ نکاح کے شرعی لوازم میں سے ایک مہر بھی ہے اوراس کی اوائیگی اکثر طبیعتوں پرگراں گذرتی ہے،اس لئے تیسر ہے تھم میں اس کا نتظام فرماتے ہیں۔

# تيسراحكم مهركي ادائيگي:

اورتم لوگ بیو یوں کوان کے مہرخوش دلی کے ساتھ دیدیا کرو، ہاں اگروہ بیویاں تمہارے لئے اس مہر کا پچھ حصہ خوش دلی کے ساتھ چھوڑ دیں (اوریہی حکم سارے مہر کا بھی ہے) تو (اس حالت میں) تم اس کو کھا وَ (برتو) مزہ وارخوش گوار سمجھ کر (۱)

مسئلہ(۱): اگر مہر لے کرواپس کر دیں تو یہ ہہہ ہے، اور اگر بغیر لئے معاف کریں تو ابراء ہے اور دونوں جائز ہیں اور (۱) مطلب یہ کہ اگر چہ یہاں سیاق وسباق سے خطاب شوہروں کو ہے مگر الفاظ کے عموم اور علت کے عموم سے دوسرے لوگوں کو بھی جن میں عورت کے اقارب بھی داخل ہو گئے ، یہ تھم ہے کہ عور توں کے مہر عور توں ہی کو دیا کریں۔ان کی اجازت کے بغیر خود ان میں تصرف نہ کیا کریں۔

آیت میں دونوں شامل ہیں۔

مسكله (٢): جوكسى سے زبروسى كر كے معاف كرايا جائے تو وہ معاف نہيں ہوتا۔

مسکلہ (۳): الفاظ کے عموم سے معلوم ہوتا ہے کہ عورت کے رشتہ دار بھی اس کی مرضی کے بغیر مہر میں تصرف نہیں کر سکتے۔

ترجمہ:اورتم کم عقلوں کواپنے وہ مال مت دوجن کوخدا تعالی نے تمہارے لئے مایئر زندگانی بنایا ہے اوران مالوں میں ان کو کھلاتے رہو، پہناتے رہو، اوران سے مقبول بات کہتے رہو۔اورتم بتیموں کوآ زمالیا کرویہاں تک کہ جب وہ نکاح کو پہنچ جاویں پھراگران میں ایک گونہ تمیز دیکھوتوان کے اموال ان کے حوالہ کردو۔

ربط: اوپر پہلے تھم میں تیبیوں کے مال کی حفاظت کا ذکر تھا۔اب چوتھے تھم میں بیبتاتے ہیں کہان کے وہ مال انہیں کب سپر دکر دیئے جائیں۔

# چوتفاحكم: تيبيول كومال سيردكرنے كي تفصيل:

صلاحیت ان میں پاؤ) تو ان کے مال واسباب ان کے حوالہ کردو (اور اگر ابھی سلیقہ یا انتظامی صلاحیت معلوم نہ ہوتو کچھ (دن)اور حوالہ نہ کیا جائے ، جبیبا کہ آگے آتا ہے۔

مسئلہ(۱): بالغ ہونے سے پہلے آز مائش کا جوطریقہ بتایا گیا،اس سے معلوم ہوا کہ اگر نابالغ بچہ اپنے ولی کی اجازت سے خرید وفروخت کرے تو جائز ہے۔

مسئلہ (۲): ایک حد تک تمیز کی جوتفیر کی گئے ہے، اس تمیز کے نہ ہونے کوسفہ کہتے ہیں، جو مال سپر دکرنے میں مانع ہے خواہ سلقہ نہ ہویا ہو گراس سلقہ سے کام نہ لیتا ہو، لین انظام نہ کرتا ہو۔ بلکہ مال کواڑا تا ہو، دونوں صورتوں میں مال ابھی نہیں دیا جائے گا۔اوراو پر جوذرا سمجھ دار کہا ہے اس'' ذرا'' سے بھی یہی خاص تمیز مراد ہے۔

مسکلہ (۳): بیجو کہاہے کہ کچھ دن اور حوالہ نہ کیا جائے ، اس سے مراد کچپیں سال کی عمر سے کم ہی ہے ، اور جب کچپیں سال کا پورا ہو جائے تو خواہ یہی حالت رہے اس کا مال اس کو دیدیں گے۔

مسکلہ (۳) بسفیہ یا نادان کے ایسے تصرفات باطل ہیں جن میں بیضرورت ہے کہ دوسرے کے ہاتھ میں چیز دیدی جائے، جیسے ہبدوصدقہ وغیرہ ،اور جوتصرفات زبانی نافذ ہوجاتے ہیں، جیسے بیچ ونکاح وطلاق وغیرہ بیسب صحیح ہیں اور ولی یعنی جس کے قبضہ میں مال ہے،اس کوان تصرفات کی تکمیل کا مثلاً مبیح کا سپر دکرنا بھن کا وصول کرنا اور مہر وغیرہ کی تکمیل کا مثلاً مبیح کا سپر دکرنا بھن کا وصول کرنا اور مہر وغیرہ کی تکمیل کا مثلاً مبیح کا سپر دکرنا بھن کا وصول کرنا اور مہر وغیرہ کی تکمیل کا مثلاً مبیح کیا جائے۔

مسئلہ(۵): بالغ ہونے کی علامت انزال اور حیض ہے، اور بینہ ہوتو مردکی عمر ۱۸ سال اور عورت کی ۱۷ سال اور بعض علاء کے مطابق دونوں میں پندرہ سال مفتی بہتول ہے۔ اور یہی صاحبین یعنی امام ابویوسف اور امام محمد کا مذہب ہے اور ایک روایت کے مطابق امام ابو حذیفہ نے بھی اسی سے اتفاق کیا ہے۔

مسئلہ(۲):البتۃ اگراس کے دماغ میں فتور ہوجس کوجنون یاعت کہتے ہیں،اس کا حکم ساری عمر نابالغ کی طرح رہے گا، بیسب مسائل ہدایہ میں ہیں۔

#### ايكشه كاازاله:

امام صاحب کے بیان کئے ہوئے اس مسئلہ پر کہ بچیس سال کے بعداس کا مال دیدیا جائے، یہ شبہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے تورشد کومعیار قرار دیا ہے اور ابھی رشز ہیں ہوا، اس کا جواب ہیہ ہے کہ یہاں رشد سفہ کے مقابلہ میں ہے اور سفہ سے مراد مطلق سفہ ہیں، بلکہ وہ سفہ ہے جوہبی ہونے یعنی طفولیت کا اثر ہے، چنانچہ نابالغوں کا ذکر اس کا قرینہ ہے اور احقر نے سفہاء کے ترجمہ میں لفظ ان سے اس طرف اشارہ کر دیا ہے، اس طرح بلوغ کے شروع میں تو اس کو سابقہ عمر کا باقی اثر سمجھیں گے، اور جب بچیس سال کی عمر ہوگئ جس میں آدمی دادا بن سکتا ہے تو اب طفولیت کا اثر قطعانہیں رہا، اس وقت کی بے عقلی اور جب بچیس سال کی عمر ہوگئ جس میں آدمی دادا بن سکتا ہے تو اب طفولیت کا اثر قطعانہیں رہا، اس وقت کی بے عقلی

دوسری قتم کی ہے، اب وہ سفی یعنی نا دان ندر ہا تو اس کا مقابل یعنی رشد آگیا جس کو ﴿ رُشُدُنّا ! ﴾ نکرہ ہونے کی وجہ ہے ایک حد تک رشد سے تعبیر کیا گیا ہے اور رشد پر مال کی تفویض کا حکم نص سے ثابت ہے، اس لئے مال دیدیا جائے گا۔ اور ایک شبہ اس مسئلہ پر ہے کہ اس کے بعض تصرفات نا فذہ وجا کیں گے، شبہ یہ ہے کہ پھر مال ندد سے سے کیا فائدہ ہوا۔ جواب یہ ہے کہ اکثر مال نفلی عبادتوں میں تلف ہوتا ہے اور وہ نا فذہ بیں ہوتے ، یہ فائدہ کا فی ہے، یہ ساری تقریر ہدایہ سے ماخوذ ہے۔

﴿ تَا كُلُوهُ كَالُوهُ كَالَوْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَمَنْ كَانَ غَنِيًّا فَلَيْسُتَغْفِفْ ، وَمَنْ كَانَ فَقِلْيًا فَلَيْسُتَغْفِفْ ، وَمَنْ كَانَ فَقِلْيًا فَلَيْسُو فَلْيَا كُلُ بِاللَّهِ فَلْيَا كُلُ بِاللَّهِ فَلْيَا كُلُ بِاللَّهِ فَوَا لَا يَهِمُ مُوا عَلَيْهِمْ ، وَكَفْ بِاللّهِ خَلْيَا كُلُ بِاللَّهِ مَ اللَّهِ مَا أَمُوا لَكُ مُ فَا تَشْهِلُ وَا عَلَيْهِمْ ، وَكَفْ بِاللّهِ حَسِيْبًا ۞ ﴾

ترجمہ: اوران اموال کو ضرورت سے ذاکدا کھا کراوراس خیال سے کہ یہ بالغ ہوجاویں گے،جلدی جلدی اڑا کرمت کھا ڈالو۔اور جو محف مستغنی ہوسوہ ہو تا ہے کہ بالکل بچائے اور جو محف حاجت مند ہوتو وہ مناسب مقدار سے کھالے، کھا ڈالو۔اور جو محف مستغنی ہوسوہ ہو الے کرنے لگوتوان پر گواہ بھی کرلیا کرواوراللہ تعالیٰ ہی حساب لینے والے کافی ہیں۔ کھر جب ان کے اموال ان کے حوالہ کردو۔اب ان ربط: او پرارشا دفر مایا ہے کہ بالغ ہونے کے بعدرشد کی شرط پوری ہونے پر تیبیموں کا مال ان کے حوالہ کردو۔اب ان مالوں کے کھانے سے جو کہ ندکورہ طریقہ پر سپر دکرنے میں کی ہو،روکتے ہیں۔اور بعض ضرورت سے کھانے کی اجازت کو مشتنیٰ کرتے ہیں، یہ پانچواں تھم ہے اور حوالہ کرنے کا ایک مستحب طریقہ بھی بتاتے ہیں۔

# چوتھے مکم کا تتمہ، اور تتمہ کے درمیان پانچویں حکم کا آغاز:

اور ( پیموں کے ) ان مالوں کو ضرورت سے زیادہ خرج کر کے اور اس خیال سے کہ یہ بالغ ہوجا کیں گر پھر ان کو حوالہ کرنا پڑے گا) جلدی جلدی اڑا کرمت کھا ڈالواور ( اگر اس طرح نہاڑا کیں بلکہ تھوڑا کھانا چاہیں تو اس کا تھم ہیہ ہے کہ جو خص ( اس مال سے مستغنی ہو ( یعنی خود اس کے پاس بھی اپنا مال کفایت کی مقدار میں موجود ہوخواہ وہ صاحب نصاب نہ ہو) تو وہ تو خود کو بالکل ( تھوڑا کھانے سے بھی ) بچائے ، اور جو خص ضرورت مند ہوتو وہ مناسب مقدار میں ( یعنی جس سے ضروری حاجتیں رفع ہوجا کیں ) کھالے ( اور برت لے ) پھر جب ( شرائط کے پائے جانے کے بعد یعنی فہ کورہ بالا بلوغ اور شد کے بعد ) ان کے مال ان کے حوالہ کرنے لگوتو ( بہتر ہے کہ ) ان کے مال انہیں دید ہے پر گواہ بھی کرلیا کرو ( شاید کی وقت اختلاف واقع ہوتو گواہ کام آ کیں ) اور ( یوں تو ) اللہ تعالیٰ ہی حساب لینے کے لئے کافی ہیں ( اگر خیانت نہ کی ہوتو گواہوں کا ہونا کوئی نفع نہیں دے گا، کیونکہ جن کا حساب سے واسط ہے ، وہ اس کا ملوث ہونا جائے ہیں اور اگر خیانت کی ہوتو گواہوں کا ہونا کوئی نفع نہیں دے گا، کیونکہ جن کا حساب سے واسط ہے ، وہ اس کا ملوث ہونا جائے ہیں ، مرف ظاہری انتظام کے لئے گواہوں کا ہونا مصلحت ہے ، مرف خاہری انتظام کے لئے گواہوں کا ہونا مصلحت ہے )

مسئلہ(۱): بتیموں کی کفالت میں مصروف ایسے کار کنوں کو جو ضرورت مند ہوں اپنی ضروری حاجتوں کو پورا کرنے کے لئے اپنے او پران کے مال میں سے صرف کرنا اپنے حق الخدمت کے طور پر جائز ہے (ہدایہ)

مسکلہ(۲): تیبموں کوان کے من رشد کو پہو نیخے پر ان کے مال واسباب واپس کرتے وقت گواہ کرلیما فدکورہ بالا مصلحت کے تحت مستحب ہے۔

﴿ لِلرِّجَالِ نَصِيْبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِلْنِ وَالْاَقْرَبُونَ مَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِيْبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِلْنِ وَالْاقْرَبُونَ مَ وَ لِلنِّسَاءِ نَصِيْبٌ مِّمَّا تَرَكَ الْوَالِلْنِ وَ الْاَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ أَوْكَثُرُ مَضِيْبًا مَّفْرُوضًا ۞ ﴾ الوَالِلْنِ وَ الْاَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَ مِنْهُ أَوْكَثُر مَضِيْبًا مَّفْرُوضًا ۞ ﴾

ترجمہ: مردوں کے لئے بھی حصہ ہےاس چیز میں سے جس کو ماں باپ ادر بہت نزدیک کے قرابت دار چھوڑ جاویں اور عور توں کے لئے بھی حصہ ہےاس چیز میں سے جس کو ماں باپ اور بہت نزدیک کے قرابت دار چھوڑ جاویں خواہ وہ چیز قلیل ہویا کثیر ہو، حصة طعی ۔

ربط: اوپریتیموں کونقصان پہونچانے سے منع فرمایا ہے، دور جاہلیت میں نتیموں کوایک ضرر ریبھی پہونچایا جاتا تھا کہ انہیں میراث میستی نہیں سمجھتے تھے، اس لئے اب چھٹے تھم میں ایک قاعدہ کلیہ کے ذریعہ اس رواج کو باطل قرار دیتے ہیں۔ چھٹا تھم: ترکہ میں وارثوں کے حقوق کو ثابت کرنا:

مردوں کے لئے بھی (خواہ وہ چھوٹے ہوں یابڑے) حصہ (مقرر) ہے،اس چیز میں سے جس کو (ان مردول کے)
ماں باپ اور (یادوسرے) بہت نزدیک کے قرابت دار (مرتے وقت) چھوڑ جائیں اور (اسی طرح) عورتوں کے لئے بھی
(خواہ چھوٹی ہوں یابڑی) حصہ (مقرر) ہے اس چیز میں سے جس کو (ان عورتوں کے) ماں باپ اور (یا دوسرے) بہت
نزدیک کے قرابت دار (اپنے مرنے کے وقت) چھوڑ جائیں خواہ وہ (چھوڑی ہوئی چیز) کم ہویا زیادہ (سب میں ملے گا
اور) حصہ (بھی ایسا جو) طے شدہ قطعی (ضروری اور لازمی) ہے۔

تفسیر: یہاں صرف میراث کے حصہ کا استحقاق اجمال کے طور پر بتایا ہے، تھوڑی دورآ کے وارثوں کے حصول کی تفسیل آرہی ہے، اور نزدیک کے رشتہ کا مطلب ہے ہے کہ وارثوں کی جو تر تیب شریعت میں مقرر اور ثابت ہے، اس تفسیل آرہی ہو۔ اور ظاہر ہے کہ نزدیکی دونوں جانب سے ہوتی ہے، اس لئے اس سے لازم آگیا کہ جورشتہ دارزیادہ قریب ہوگا وہ میراث پائے گا۔ پھر جہاں شریعت نے سب کوزیادہ قرابت دارقر اردیا ہے خواہ قریب ہونے کی وجوہ میں فرق ہو، وہاں سب کو وارث بنایا ہے اور جہاں ایک کوزیادہ قریب اور ایک کوزیادہ دورقر اردیا ہے، وہاں زیادہ قریب کو وارث قراردیا ہے، وہاں زیادہ قریب کو وارث قراردیا ہے، وہاں نیادہ قریب کو وارث قراردیا ہے، وہاں ایک کوزیادہ کوزیادہ کوزیادہ دورقر اردیا ہے، وہاں زیادہ قریب کو وارث قراردیا ہے، وہاں زیادہ قریب کو وارث تر بات قاعدہ کے عموم میں ذوی الفروض اور عصبات اور ذوی الارجام جو حنفیہ کے نزدیک وارث ہیں، سب آگئے۔ البتہ عصبات میں وراث کا مقرر ہونا اور ذوی الارجام میں اس کا قطعی ہونا جیسا کہ ترجمہ سے بچھے وارث ہیں، سب آگئے۔ البتہ عصبات میں وراث کا مقرر ہونا اور ذوی الارجام میں اس کا قطعی ہونا جیسا کہ ترجمہ سے بچھے

میں آتا ہے، شاید کسی قدر خلجان کا باعث ہو، کیکن مقرر سے مرادیہ لیا جائے کہ اس کا دارومدار مورث کی رائے پرنہیں ہے، بلکہ اس کے لئے شریعت نے قواعد مقرر کر دیئے ہیں، اور قطعی سے مرادیہ لیا جائے کہ جومل میں قطعی کی طرح ہو، جس کو فرض عملی کہتے ہیں، اب پچھ خلجان نہیں رہا۔

﴿ وَ إِذَا حَضَرَ الْقِسْمَةَ اولُوا الْقُرُبِ وَالْيَتْمَى وَالْسَلْكِيْنُ فَازْزُقُوهُمْ مِّمْنَهُ وَقُولُوا لَهُمْ قَوْلًا مَعْدُوفًا فَأَوْلُوا لَهُمْ قَوْلًا مَعْدُوفًا فَا وَلَا اللَّهُمْ قَوْلًا لَهُمْ قَوْلًا مَعْدُوفًا فَا وَلَا اللَّهُمْ قَوْلًا لَهُمْ قَوْلًا لَهُمْ قَوْلًا لَكُمْ اللَّهُ اللَّ

ترجمہ: اور جب تقسیم ہونے کے وقت آ موجود ہوں رشتہ داراور بنتیم اور غریب لوگ تو ان کوبھی اس میں سے پچھ دے دوادران کے ساتھ خوبی سے بات کرو۔

ربط: اوپرتر کہ کے ستحق ورثاء کابیان تھا، اب اس ساتویں تھم میں ان لوگوں کے ساتھ جوتر کہ کے ستحق نہیں ہیں: کسی درجہ رعایت کا استحبا بی تھم ہے۔

ساتوال حكم: غيروارثول كےساتھ رعايت كرنا:

اور جب (وارثوں میں ترکہ کی) تقسیم کے وقت بیلوگ یعنی دور کے دشتہ دار (جن کا میراث میں حق نہیں) اور بیتیم اور غریب لوگ آجا ئیں (اس امید پر کہ شاید ہمیں بھی پھول جائے، دشتہ دار تو ممکن ہے استحقاق کے گمان سے اور دوسرے خیر خیرات کی امید پر) تو انہیں بھی اس (ترکہ) میں (جس قدر بالغول کا ہے، اس میں) سے پچھ دیدو۔ اور ان سے بھلائی (نری) کے ساتھ بات کرو (وہ بات رشتہ داروں سے تو یہ ہے کہ مجھادو کہ شریعت کی روسے اس میں تمہارا حصہ نہیں ہے، ہم معذور ہیں اور دوسروں سے بیدکہ دے کراحیان نہ جتاؤ)

مسکلہ(۱): بیتیم واجب نہیں ہمستحب ہےاورا گرشروع میں واجب ہوا ہوتو وجوب منسوخ ہے۔ مسکلہ (۲): اور بالغوں کی قیداس لئے لگائی کہ نابالغوں کے حصہ میں سے خیر خیرات یاکسی کی رعایت بالکل جائز نہیں۔

﴿ وَلِيَخْشُ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِّيَّةً ضِعْفًا خَافَوا عَلَيْهِمْ وَلَيَقُولُوا قَوْلًا سَوْيُدًا وَلَيْفُولُوا قَوْلًا صَالَا اللَّهُ وَلَيْقُولُوا قَوْلًا صَالِيَهُمْ فَارًا وَ اللَّهُ وَلَيْقُولُوا فَوْلًا اللَّهُ عَلَمًا لَا نَتْمَا يَا كُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ فَارًا وَسَيْصُلُونَ سَعِنْيًا ﴿ وَلَيْ مُلُونِهِمْ فَارًا وَسَيْصُلُونَ سَعِنْيًا ﴿ فَ مُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّا اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللللللللللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللللل

تر جمہ:اورایسےلوگوں کو ڈرنا چاہئے کہ اگر اپنے بعد چھوٹے چھوٹے بچے چھوڑ جائیں تو ان کی ان کوفکر ہو۔سوان لوگوں کو چاہئے کہ خدا تعالیٰ سے ڈریں اور موقع کی بات کہیں۔ بلاشبہ جولوگ بتیموں کا مال بلا استحقاق کھاتے ہیں اور پچھ

ع الحيام

نہیں اپنے شکم میں آگ بحررہے ہیں اور عنقریب جلتی آگ میں داخل ہو نگے۔

ربط: یہاں تک اصل مضمون بنیموں کو ضرر نہ پہو نچانے کا تھا۔ اور دوسرے مضامین کا اسی مناسبت سے ذکر ہوا ہے۔
اب اسی اصل مضمون کی تاکید کے لئے ایک دنیاوی واقعہ فرض کرتے ہیں جس سے بنیموں کی ہمدری پیدا ہو۔ اور آخرت کے ایک واقعہ کا دل میں یقین بٹھاتے ہیں تاکہ خوف پیدا ہواور دونوں واقعوں میں غور وفکر کرنے کے بعد بنیموں کو ضرر پہونچانے کی جرائت نہ کریں۔

### تیموں کے ت کی رعایت کی تا کید:

اور (بیبروں کے معاملہ میں) ایسے لوگوں کو ڈرنا چاہیے کہ اگر وہ لوگ اپنے بعد چھوٹے چھوٹے (کرم) جا کیں تو ان (بچوں) کی ان (لوگوں) کو فکر ہو (کر دیکھے کہیں انہیں کوئی ضرر نہ بہو نچائے تو ایسا ہی دوسر ہے بچوں کے لئے بھی خیال رکھنا چاہیے ، کہ ہم انہیں ضرر نہ بہو نچا کیں) تو (اس بات کوسوچ کر) ان لوگوں کو چاہیے کہ (بیبروں کے معاملہ میں) اللہ تعالیٰ کے تھم کی مخالفت سے ڈریں (بعنی عملاً آزار وضرر نہ بہو نچا کیں) اور (زبان سے بھی ان سے) موقع محل سے (مناسب) بات کہیں (اس میں سلی اور دل جوئی کی بات بھی آگئی، اور تعلیم و تا دیب کی بھی نے فرض ان کے مال اور جان دونوں کی اصلاح کریں) بیشک جولوگ بیبیوں کا مال بغیر استحقاق کے کھاتے (برستے) ہیں وہ اور پچھنیں مال اور جان دونوں کی اصلاح کریں) بیشک جولوگ بیبیوں کا مال بغیر استحقاق کے کھاتے (برستے) ہیں وہ اور (اس انجام کے بیٹ میں (دوزخ کی ) آگ (کے انگار ہے) بھر رہے ہیں (دوزخ کی جلتی ہوئی) آگ میں داخل ہوں گے (وہاں یہ انجام کے مرتب ہونے میں پچھزیادہ درنیمیں کیونکہ) جلد ہی (دوزخ کی جلتی ہوئی) آگ میں داخل ہوں گے (وہاں یہ انجام کے مرتب ہونے میں پچھزیادہ درنیمیں کیونکہ) جلد ہی (دوزخ کی جلتی ہوئی) آگ میں داخل ہوں گے (وہاں یہ انجام نظر آئے گا)

تفسیر: پہلے مضمون کا عاصل ہے ہے کہ جو پچھاپے لئے پندنہیں کرتے، اسے دوسروں کے لئے بھی پندمت کرو،اور ﴿ فَوُلاَ سَدِ بِبُدًا ﴾ کی جوتفیر کی گئی ہے، اس میں اس کی تہذیب کے متعلق اگر ضرورت کے مطابق پچھ تشد دکر نا پڑے تو وہ بھی داخل ہو گیا۔ایی نرمی کا تھم نہیں کہ جس سے وہ بگڑ جائے، مطلب ہے کہ ہرامر میں اس کی مصلحت کی رعایت ہو، اپنی مصلحت پنظر نہ ہو،اس طرح تا دیب میں بھی اپنے غیظ وغضب کی تسکیس مقصود نہیں ہونی چا ہے اور بغیراستحقاق کی جو قیدلگائی گئی ہے، اس سے بیان کہ مواکد استحقاق کی شکل میں کھانے کی اجازت ہے جس کا بیان ابھی پانچویں تھم میں چوکمن کان فق بڑا ہے کی تغییر میں گذر چکا ہے، دیکھ لیا جائے۔

مسئلہ: جس طرح بیتیم کا مال خود کھانا حرام ہے، اسی طرح کسی کو کھلا دینا بھی خواہ خیر خیرات کے طور پر ہی کیوں نہوہ حرام ہے، اس لئے ترجمہ میں لفظ'' برتنے'' کا ظاہر کر دیا گیا ہے۔اور ہرنابالغ کا تھم یہی ہے، چاہے وہ بیتیم نہ ہو، اچھی طرح یا در کھو، اس میں بہت لا پروائی کی جاتی ہے۔ ﴿ يُوْصِيْكُمُ اللَّهُ فِي ٓ اَوْلَادِكُمُ اللَّهَ كَلَمُ اللَّهُ كَلَمُ اللَّهُ عَظِ الْانْتَكِينِ الْأَكْتَيْنِ وَلَا الْمُلَّا اللَّهِ اللَّهُ عَظِ الْانْتَكِينِ الْآلَانَ اللَّهُ عَلَى الْنُتَكِينِ اللَّهُ الللَّهُ اللللللَّاللَّا اللَّهُ الللللللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا

ترجمہ: اللہ تعالیٰتم کو علم دیتا ہے تہ ہاری اولا د کے باب میں: لڑکے کا حصہ دولڑ کیوں کے حصہ کے برابر ہے، اوراگر صرف لڑکیاں ہی ہوں گودو سے زیادہ ہوں تو ان لڑکیوں کو دو تہائی ملے گااس مال کا جو کہ مورث چھوڑ مراہے اوراگر ایک ہی لڑکی ہوتو اس کو نصف ملے گا۔

ربط: چھے تھم میں وارثوں کے حصول کے اجمال کے طور پر ذکر ہوا ہے۔ اب یہاں ان کے حصول کی پھنفسیل کا بیان ہے۔ اور پھی بیان سورۃ کے تم پر ہوگا اور ان احکام کی پوری تفصیل دوسرے شرعی دلائل سے اخذ کر کے تفصیل کا بیان ہے۔ اور ان وارثوں کے ذکر کی تخصیص کی کتابوں میں موجود ہے اور اس تفصیل میں کئی تتم کے وارثوں کا حصہ بیان فرمایا ہے۔ اور ان وارثوں کے ذکر کی تخصیص کی وجہ بی معلوم ہوتی ہے کہ حضور شاہلے تینے ہے اولا داور بھائی بہن کے متعلق سوال کیا گیا تھا، اس پر بیآ بیتیں نازل ہوئیں جن کثر وع میں اولا دکے حصول کا ذکر ہے، اور آخر میں بھائی بہن کے حصول کا۔ اور پھر اس دوسرے مضمون کا تتمہ سورۃ کے ختم پر ذکر کیا ہے، اور درمیان میں مال باپ اور میال بیوی کے حصاس لئے آگئے ہیں کہ مال باپ اور میال بیوی کے موز نہ نہونے سے اولا دکے حصے بدل جاتے ہیں، چنانچہ اصل مقصودا نہی دوسوالوں کا جواب ہے۔ اور اگر بید یکھا جائے کہ سے دیلے استفتاء میں اولا دکے میا تھ بیوی بھی تقی تو بیوی کے ذکر سے دیلے اور زیادہ مضبوط ہوجائے گا۔

#### اولا دكا حصيه:

اللہ تعالیٰ تہہیں عکم دیتا ہے تہہاری اولاد کے (وراثت میں حصہ پانے) کے بارے میں (وہ یہ کہ) لڑکے کا حصہ دو لڑکیوں کے برابر ہے (یعنی اگراؤ کالڑی ایک یا کئی ملے جلے ہوں توان کے حصول میں آپس میں بینسبت ہوگی کہ ہرلڑک کودو حصاور ہرلڑکی کوایک حصہ ملے گا) اور (اگر اولاد میں) صرف لڑکیاں ہی ہوں، اگر چہدو سے زیادہ ہوں تو ان لڑکیوں کودو تہائی ملئ بہت ہی ظاہر ہے، کیونکہ اگر کودو تہائی ملئ بہت ہی ظاہر ہے، کیونکہ اگر ان میں ایک لڑکی کی جگہ لڑکا ہوتا تو اس لڑکی کا حصہ باوجود یکہ بھائی سے کم ہے ایک تہائی سے کم نہ ہوتا، تو جب دوسری بھی ان میں ایک لڑکی کی جگہ لڑکا ہوتا تو اس لڑکی کا حصہ باوجود یکہ بھائی سے کم ہے ایک تہائی سے کم نہ ہوتا، تو جب دوسری بھی لڑکی ہے تب تو تہائی سے بھی اس طرح دونوں کامل کر دو تہائی ہوا، البت تیں لڑکیوں میں بیشبہ کہ شایدان کو تین تہائی یعنی میت کا ساراتر کہ مل جائی ہوگا، اس طرح دونوں کامل کر دو تہائی ہوا، البت تیں لڑکیوں میں بیشبہ کہ شایدان کو تین تہائی یعنی میت کا ساراتر کہ مل جائے، اس لئے فرمادیا کہ آگر چیاڑ کیاں دو سے زیادہ ہوں مگر ان کا حصہ دو تہائی سے زیادہ نہ ہوگا) اوراگر ایک بی ہوتو کیا ہوا اور دوسری صورت میں ایک نصف بچا ہوا، دوسر سے فاص خاص اقار ب کاحق ہے یا اگر کوئی نہ ہوتو پھر اس کود یہ بیا جائے گا، جیسا کہ کم الفر انفن کی کتابوں میں بیان ہوا ہو خاص خاص فاص اقار ب کاحق ہے یا اگر کوئی نہ ہوتو پھر اس کود یہ بیا جائے گا، جیسا کہ کم الفر انفن کی کتابوں میں بیان ہوا ہے خاص خاص اقار ب کاحق ہے یا اگر کوئی نہ ہوتو پھر اس کود یہ بیا جائے گا، جیسا کہ کم الفر انفن کی کتابوں میں بیان ہوا ہو خاص خاص خاص فاص اقار ب کاحق ہے یا اگر کوئی نہ ہوتو پھر اس کود یہ بیا جائے گا، جیسا کہ کم الفر انگوں میں بیان ہوا ہے خاص خاص خاص خاص کے ان کوئی کہ بیان ہوتو کے دو تو کیا جائے گا، جیسا کہ کم الفر انگوں میں بیان ہوا ہے خاص خاص خاص کی کتابوں میں بیان ہوا ہے خاص خاص خاص کے دو تو کیا جائے گیا ہوں کیا جائے کی کر بیا جائے گا، جیسا کہ خاص کی کتابوں میں بیان ہوتو کوئی کوئی کر بھر کیا جائے گا کوئی نہ کوئی کے دو تو کر بھر کیا جائے کی کوئی کیا ہوں میں کیا ہو کی کر بھر کیا جائے کی کوئی کر بھر کیا جائے کیا کوئی کے دو تو کر کر بھر کے کوئی کر کر بھر کیا جائے کیا کوئی کر بھر کیا جو کر کر بھر کر کر بھر کر کر بھر کر کر بھر کر بھر کر کر بھر

مسئلہ(۱):اوپر بیسب تقتیم جمیز و تکفین اور قرضوں کی ادائیگی اورایک تہائی میں ومیت نافذ کرنے کے بعد ہوگی ،جبیرا کہ جلد ہی واضح ہوگا۔

مسکلہ(۲): آیت سے اولاد کے وارث ہونے کی چارصور تیں معلوم ہوئیں، ایک بیک لڑے بھی ہوں اورلڑ کیاں بھی، دوسرے بیکہ صرف ایک لڑکی ہو، تیسرے بیکہ دولڑ کیاں ہوں اور چوشے بیکہ دولڑ کیوں سے زیادہ ہوں۔

فا کدہ: حدیث اور اہل تی کے اجماع کے مطابق اس آیت کا تھم انبیاء کیہم السلام کے لئے نہیں ہے، اس لئے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے فدک وغیرہ کو میراث میں تقسیم نہیں فرمایا، اورا گراس حدیث کو خبر واحد قرار دیا جائے تب بھی چونکہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے خود آپ سے بلا واسطہ سناتھا، ان کے اعتبار سے قرآن کی طرح قطعی ہے، یا یہ کہا جائے کہ اس حدیث کی روشن میں انبیاء کے مال کا وقف ہونا ثابت ہے، اور وقف خبر واحد سے بھی ثابت ہوجاتا ہے، اور وقف غیر میراث لا گونیس ہوتی، اس پر سب کا اجماع ہے۔

﴿ وَلِا بَوَيْهِ لِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمُا السُّدُسُ مِتَا تَكُلُ إِنْ كَانَ لَهُ وَلَدُ ۚ فَإِنْ لَهُ وَلَدُ وَ وَلَا وَ اللَّهُ وَلَدُ وَ لَكُ وَلَا وَ اللهُ وَلَدُ وَ اللهُ وَلَدُ وَ اللهُ وَلَدُ وَ اللهُ وَلَا وَ اللهُ وَلَا وَ اللهُ وَلَا وَ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا وَ اللهُ وَلَا وَ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللللّهُ وَاللّهُ وَاللّ

ترجمہ: اور ماں باپ کے لئے لیعنی دونوں میں سے ہرایک کے لئے میت کے ترکہ میں سے چھٹا چھٹا حصہ ہے۔اگر میت کے پچھاولا دہواورا گراس میت کے پچھاولا دنہ ہواوراس کے ماں باپ ہی اس کے وارث ہوں تواس کی ماں کا ایک تہائی ہےاورا گرمیت کے ایک سے زیادہ بھائی بہن ہوں تواس کی ماں کو چھٹا حصہ ملے گا۔

#### والدين كاحصه:

اور ماں باپ (کی میراث طنے میں تین صور تیں ہیں: ایک صورت میں توان) کے لئے یعنی دونوں میں سے ہرایک کے لئے میت کرتر کہ میں سے چھٹا حصہ (مقرر) ہے، اگر میت کے پچھاولا دہو (خواہ فذکر ہویا مؤنث، خواہ ایک ہویا نیادہ اور بقیہ میراث اولا داور دوسر نے فاص خاص وار توں کو ملے گی، اور پھر بھی نی جائے تو پھر سب کودی جائے گی) اورا گر میت کے کوئی اولا دنہ ہواور (صرف) اس کے ماں باپ اس کے وارث ہوں (بید دوسری صورت ہے، اور 'صرف' اس کے کہا کہا گہا کہا گہا کہا گہا کہا گہا کہا گہا کہا گہا کہ اگر بھائی بہن بھی نہ ہوں جسیا کہ آگے آتا ہے) تو (اس صورت میں) اس کی ماں کا ایک تہائی ہے (اور باقی دو تہائی باپ کا اور چونکہ جوصورت فرض کی گئی تھی، اس میں بی خاہر تھا اس کئے تصریح کی کوئی ضرورت نہیں رہی) اورا گرمیت کے ایک سے زیادہ بھائی یا بہن (کسی بھی تم کے) ہوں (خواہ ماں باپ دونوں میں شریک ہوجس کو عینی کہتے ہیں، خواہ صرف باپ ایک اور باپ الگ الگ ہوجس کو اخیا تی کہتے میں، غرض یہ کہتی بھی طرح بھائی بہن ایک سے زیادہ ہوں اور اولا دنہ ہواور ماں باپ ہوں اور بہتیسری صورت ہے)

تو (اس صورت میں اس کی مال کو (ترکه کا) چھٹا حصہ ملے گا (اور باقی باپ کو ملے گا)

وا کدہ: تیسری صورت میں ان بھائی بہنوں کی وجہ سے ماں کا حصد دوسری صورت کے مقابلہ میں کم ہوگیا، کیکن باپ کی وجہ سے بھائی بہنوں کو بھی نہ ملے گا۔

﴿ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُؤْمِى بِهَا أَوْدَيْنٍ ﴾

ترجمہ: وصیت نکالنے کے بعد کہ میت اس کی وصیت کرجاوے یادین کے بعد۔

ميراث معمقدم حقوق:

(پیسب جھے)وصیت (کی مقدار کے مطابق مال) نکال لینے کے بعد کہ میت جس کی وصیت کر جائے یا قرض (اگر ہوتواس کے بھی نکال لینے) کے بعد (تقتیم ہوں گے)

مسکلہ(۱):اوران دونوں ہے بھی پہلے جہیز وتکفین یعنی کفن دن کا انتظام ضروری ہے۔

مسکلہ(۲): اور وصیت وہ مراد ہے جوشریعت کے مطابق ہو، مثلاً وارٹ کو وصیت میں کچھ نہ دے اور کفن وُن کے انظامات اور قرض کی ادائیکی کے بعد جو مال بچاس کے ایک تہائی سے زیادہ کی وصیت نہ کرے، ورنہ وہ وصیت میراث سے مقدم نہ ہوگی۔ اور جانتا چاہئے کہ قرض اور وصیت میں قرض مقدم ہے، اگر چہقر آن کے الفاظ میں پہلے وصیت کا ذکر ہے، جس میں نکتہ یہ قرار دیا گیا ہے کہ قرض کے ومطالبہ کرنے والے آدمی ہیں، وہ خود ہی وصول کرلیں گے، اس میں کوتا ہی کا حمّال کم ہے، البتہ وصیت چونکہ اصل میں تبرع یعن فلی وستحب مل ہے، اس لئے اس میں کوتا ہی کا احمال زیادہ ہے، اس کے اس میں کوتا ہی کا احمال زیادہ ہے، اس کے اس میں کوتا ہی کا احمال زیادہ ہے، اس کے اس میں کوتا ہی کا احمال زیادہ ہے، اس کے اس میں کوتا ہی کا احمال زیادہ ہے، اس

﴿ اَبَا وَكُمْ وَابْنَا وُ كُورُ لَا تَدُرُونَ اَيَّهُمُ اَقْرَبُ لَكُمْ نَفْعًا ﴿ فَرِيْضَا ۚ مِّنَ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيْمًا حَكِيْمًا صَالَ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيْمًا حَكِيْمًا صَالَ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلِيْمًا حَكِيْمًا صَالَ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ اللهِ عَلِيْمًا حَكِيْمًا صَالَ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهُ كَانَ اللهِ عَلَيْمًا حَكِيْمًا صَالَ اللهِ ﴿ إِنَّ اللهُ كَانَ اللهِ عَلَيْمًا حَكِيْمًا صَالَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمًا حَكِيْمًا اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْمًا اللهُ عَلَيْمًا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمِ اللهُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمُ عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَيْمًا عَلَ

ترجمہ:تمہارےاصول وفروع جو ہیںتم پورےطور پر پہلیں جان سکتے کہان میں کونسامخص تم کونفع پہنچانے میں نزدیک ترہے۔ پیکم منجانب اللدمقرر کردیا گیا۔ بالیقین اللہ تعالی بڑے کم اور حکمت والے ہیں۔

ربط: آئے اس کی حکمت بتاتے ہیں کہ میراث کا قضیہ میت کی رائے پرنہیں چھوڑا گیا بلکہ حق تعالی نے خود سارے قواعد مقرر فرمادیئے۔

مال كاتقسيم مورث كاختيار برند چهورنے كى حكمت:

تہارے جواصول وفروع ہیںتم (ان کے متعلق) پورے طور پریہیں جان سکتے کہان میں سے کونسافخص تہمیں

(دنیاوی یا اخروی) نفع پہونچانے میں (باعتبارتو قع کے ) نزدیک تر ہے (بعنی اگریہ تضیہ تہماری رائے پرچھوڑ دیا جاتاتو 
زیادہ ترتم لوگ تقتیم میں ترجیح تفضیل کا دارو مداراس شخص کی نفع رسانی پرر کھتے اوراس دارو مدار کی بقینی حالت کا خود کوئی بھی 
طریقہ کسی کے پاس نہیں ہے، اس لئے اس دارو مدار کا تجویز قرار دینا سیحے نہ تھا، لہذا جب نفع میں دارو مدار بننے کی قابلیت نہ 
تھی اس لئے دوسری مصلحتوں اور رازوں کو خواہ وہ تہمار ہے ذہنوں میں نہ آئیں اس تھم کی بنیا داور دارو مدار قرار دے کر ) یہ 
تھی اس لئے دوسری مصلحتوں اور رازوں کو خواہ وہ تہمار ہے ذہنوں میں نہ آئیں اس تھم کی بنیا داور دارو مدار قرار دے کر ) یہ 
تھم اللہ کی جانب سے مقرر کر دیا گیا۔ (اور بیا مر) بقینی طور پر (مسلم ہے کہ ) اللہ تعالیٰ بڑے علم والے اور حکمت والے 
ہیں، چنانچہ جن حکمتوں کی انھوں نے اس میں اپنے علم سے رعایت رکھی ہے، وہی قابل اعتبار ہیں، اس لئے ان کا دارو مدار 
تہماری درائے برنہیں رکھا)

تفسیر: دنیاوی نفع مثلاً بیکه فلال وارث ہماری خوب خدمت کرےگا،اکثر حالات میں وہ دغادے جاتا ہے اور دوسرا مخلص محض اللّٰہ کے واسطے یا محبت کی وجہ سے زیادہ خدمت کر دیتا ہے،اور اخروی نفع بیر کہ ہمیں بی ثواب بخشا کرے گایا آخرت میں شفاعت کرےگا،اس لئے اس کوزیادہ دینا چاہئے، جبکہ بسااوقات اس کے خلاف ہوجاتا ہے۔

بعض بددینوں نے میراث کے مسئلہ میں پچھ دنیاوی مصرتوں کا دعوی کیا ہے، حالانکہ اول تو ابھی خود وہ مصرتیں ہی فابت نہیں ہوئیں، پھران مصرتوں کے مقابلہ میں اہل علم ودانش نے ان سے زیادہ منفعتیں اور میراث نہ ملنے میں ان سے زیادہ مصنرتیں فابت کر کے دکھا دی ہیں چنا نچے رسائل و جرا کد، خطبات اورا خبارات میں ناظرین نے دیکھا ہوگا اوران سب نے قطع نظر کرتے ہوئے خود قرآن مجید کا مضمون اس شبہ کے جواب کے لئے کا فی ہے، اس لئے ہم کہیں گے کہ ہمیں تمام مصنرتیں تسلیم، گراس کا دارو مدار نفع ونقصان پڑہیں ہے، کسی اور حکمت پر ہے جس کے نہ تو ہم جانے کا دعوی کریں، اور نہ ہی تا نے کی ذمہ داری لیس، اور نہ ہمیں اس کی ضرورت ہے۔ اگر طبیب حاذق مریض کے لئے کوئی نیخ تجویز کرے اور تجویز کی وجہ بنیا دنہ بتا ہے اور بظا ہر مریض کواس سے تکلیف بھی ہوتو کیا اس کا صرف حاذق ہونا اس کے لئے کا فی نہ ہوگا ، کہ اس مریض کے لئے اس کے بتائے ہوئے طریق علاج کے استعمال کو واجب کہا جائے گا۔

اوربعض اہل علم نے آیت کے اس جزء کی ایک اور تو جیہ کی ہے کہ تم مردہ کی وصیت کو اپنے لئے مضراور اس مردہ کو ضرر رسال نہ مجھو کہ ہمارا حصہ وصیت کی وجہ سے گھٹ گیا۔اور بیسوچ کر وصیت کو نافذ کرنے میں کوتا ہی نہ کرو، کیونکہ تہمیں کیا معلوم کہ کونسا شخص زیادہ نفع بہنچ نے والا ہے، یعنی اگروہ وصیت نہ کرتا تو دنیا کے اعتبار سے وہ زیادہ نفع و بینے والا تھا، کین اب وہ وصیت کرنے والا آخرت کے اعتبار سے تمہارے لئے زیادہ فائدہ پہونچانے والا بن گیا کہ تم اس کو جاری کرکے تو اب او گیا۔

اوراسلام کی ابتدا میں جب میراث کے قوانین نہیں آئے تھے،سب کا حصہ مورث کی رائے پربنی ہوتا تھا،اس وقت بھی امر حکمت سے قریب ترین اوراس کے مطابق تھا،اور ممکن ہے کہ اصل مقصود تو یہی میراث کا قانون ہو،کیکن وحشت

زدگی سے بچانے کے لئے دھیرے دھیرے اس کا حکم کیا گیا ہو، پہلے وصیت کرنے والے کی رائے پرایک حکمت کے تحت رکھ دیا ہو۔

﴿ وَلَكُمْ نِصْفُ مَا تَرَكَ أَزُوا مِحْكُمْ إِنْ لَهُ يَكُنُ لَهُنَّ وَلَكَ ، فَإِنْ كَانَ لَهُنَّ وَلَكُ فَلَكُمُ اللهُ وَلَكُمْ فِلْ كَانَ لَهُ يَكُنُ لَكُمْ اللهُ مُعَا تَرَكُنُ مِنَا تَرَكُنُ مِنَا تَرَكُنُ مِنَا تَرَكُنُ مِنَا تَرَكُنُ مِنَا تَرَكُنُ أَلَهُ مِنَا تَرَكُنُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ تَوْصُونَ بِهَا آوْ دَيْنٍ ﴿ ﴾ وَلَكُ ، فَإِنْ كَانَ لَكُمْ وَلِكَ فَلَهُنَ الشَّهُ فَي مِنَا تَرَكُنُهُ مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ تَوْصُونَ بِهَا آوْ دَيْنٍ ﴿ ﴾

ترجمہ: اورتم کوآ دھاملےگااس تر کہ کا جوتمہاری بیبیاں چھوڑ جاویں اگران کے پکھاولا دنہ ہواورا گران بیبیوں کے پکھ اولا دہوتو تم کوان کے تر کہ سے ایک چوتھائی ملے گاوصیت نکالنے کے بعد کہ وہ اس کی وصیت کرجاویں یادین کے بعد اور ان بیبیوں کو چوتھائی ملے گااس تر کہ کا جس کوتم چھوڑ جاؤا گرتمہاری پکھاولا دنہ ہواورا گرتمہاری پکھاولا دہوتو ان کوتمہارے ترکہ سے آٹھواں حصہ ملے گاوصیت نکالنے کے بعد کہتم اس کی وصیت کرجاؤیا ڈین کے بعد۔

#### میاں بیوی کا حصہ:

اور تہہیں اس ترکہ کا آدھا حصہ طے گا، جو تہہاری ہیویاں چھوڑ جا کیں، اگران کی کوئی اولا دنہ ہو ( نہ ذکر کہ مؤنٹ نہ
ایک نہ زیادہ) اورا گران ہیویوں کی پچھاولا دہو (خواہ تم ہے ہویا پہلے شوہر ہے) تو (اس صورت میں) تہہیں ان کے ترکہ
ہے ایک چوتھائی ملے گا ( بیکل دودوصورتیں ) ہوئیں، اور دونوں صورتوں میں باقی دوسر ہے وارثوں کو ملے گا کیکن ہرصورت
میں بیریراث) وصیت ( کے مطابق مال) نکا لئے کے بعد کہوہ جس کی وصیت کرجا کیں یا قرض کے بعد، اوران ہیویوں کو چوتھائی حصہ سب میں ہرابر بُٹ جائے گا،
چوتھائی حصہ ملے گا اس ترکہ کا جس کو تم چھوڑ جاؤ، خواہ وہ ایک ہوں یا گئی ہوں، وہ چوتھائی حصہ سب میں ہرابر بُٹ جائے گا،
اگر تہہاری پچھا ولا دنہ ہو ( نہ ذکر خہ مؤنث، نہ ایک نہ زیادہ) اور اگر تہباری پچھا ولا دہو (خواہ ان ہیویوں سے یا دوسری عورت ہے) تو ان کو (خواہ وہ ایک ہوں یا گئی) تہہارے ترکہ سے آٹھواں حصہ ملے گا، یہ بھی دوصورتیں ہوئیں، اور دونوں مورتوں میں باقی دوسرے وارثوں کو ملے گا، کیکن بیریراث نکا لئے کے بعد کہتم اس کی وصیت کرجاؤیا قرض ( اگر ہوتو اس کے بعد کہتم اس کی وصیت کرجاؤیا قرض ( اگر ہوتو اس کے بعد کہتم اس کی وصیت کرجاؤیا قرض ( اگر ہوتو اس

﴿ وَ إِنْ كَانَ رَجُلَ يَنُورَثُ كَاللَهُ الْوَامُرَاةُ وَلَهُ آخُ اَوْ الْحُتُ فَلِكُلِّ وَاحِدِهِ مِنْهُمَا السُّكُسُ، فَإِنْ كَانُوْ آكُوْ اَكُوْ اَكُوْ اَلْكُلُهُ السُّكُسُ، فَإِنْ كَانُوْ آكُوْ اَكُوْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلِيْهُ فَ ﴾ مضارد وصيّعة يَوُطي بِهَا اوْدَيْنِ عَلَيْمُ فَ ﴾ مضارد وصيّعة مِن الله عَوالله عَلِيمُ حَلِيمُ فَ ﴾

ترجمہ:اوراگرکوئی میت جس کی میراث دوسرول کو ملے گی خواہ وہ میت مرد ہویا عورت ایسا ہوجس کے نہاصول ہوں

نہ فروع ہوں اور اس کے ایک بھائی یا ایک بہن ہوتو ان دونوں میں سے ہرایک کو چھٹا حصہ ملے گا، اور اگریہ لوگ اس سے زیادہ ہوں تو وہ سب تہائی میں شریک ہونگے وصیت نکالنے کے بعد جس کی وصیت کردی جاوے یا ڈین کے بعد، بشر طیکہ کسی کو ضرر نہ پہنچا وے۔ بیچکم کیا گیا ہے خدا تعالیٰ کی طرف سے اور اللہ تعالیٰ خوب جانبے والے کیم ہیں۔

#### اخيافي بهن بهائي كاحصه:

اوراگرکوئی میت ایسی ہوجس کی میراث دوسرول کو ملے گی،خواہ دہ میت مردہ ویا عورت جس کے نداصول ہول (یعنی باپ دادا) نفر وی (یعنی اولا داور بیٹے کی اولا د) اوراس (میت) کے ایک بھائی یا ایک بہن (اخیائی) ہوتو ان دونوں میں باپ دادا) نفر وی گرا دو ہوں یا اور زیادہ) تو وہ سب تہائی سے ہرایک کو چھٹا حصہ ملے گا، اورا گریوگ اس سے (یعنی ایک سے زیادہ ہوں مثلا دو ہوں یا اور زیادہ) تو وہ سب تہائی میں برابر کے اشریک ہول گے (اوران میں فرکر وہوئٹ کا حصہ برابر ہادر باقی میراث دوسرے وارثوں کو اورا گرکوئی اور نہ ہوتو پھرا نہی کو دی جائے گی۔ بید دوصور تیل ہوئیں اور دونوں صورتوں میں بیر میراث وصیت (کے مطابق مال) اور نہ ہوتو پھرا نہی کو دی جائے گی۔ بید دوصور تیل ہوئی اور دونوں صورتوں میں بید میراث وصیت (کے مطابق مال) والی کی دوارث کی وصیت کر دی جائے ، یااگر قرض (ہواس کو بھی نکالئے ) کے بعد (طل گی) بشرطیکہ (وصیت کر نے والا) کی (وارث) کو ضرر نہ بہو نچائے (نہ ظاہر میں ، نہ ارادہ کر کے ، ظاہر میں بیکہ مثلاً ایک تہائی سے زیادہ وصیت کر نے اگر چہ میراث پر مقدم نہ ہوگی، اورا دارہ کر کے بیک رہتا کہ میہائی کے اندر کیان نیت بیہ و کہ اصل وارث کو کم طے، اگر چہ میہوست ظاہر میں تو نافذ ہوجائے گی، لیکن گناہ ہوگا) بیر (جائی کی یہاں تک بیان کیا گیا) تھی والوں کو جوثو راسز آئمیں دیے اگر چہ میہوست خاہر میں تو نافذ ہوجائے گی، لیکن گناہ ہوگا) بیر (جائی نہیں مانا اور وہ مائے والوں کو جوثو راسز آئمیں دیے توال کی وجوثو راسز آئمیں وہیں۔ کی ایک مطبع (مجمع کے اس کے والوں کو جوثو راسز آئمیں وہیں۔ توالوں کی وجہ یہ ہے کہ ایک کی میں۔

 ک شکل میں کی گئی ہے تو بیامام (ابوحنیفہ) صاحب کا ندہب ہے۔ چنانچہ داداسے سب طرح کے بھائی بہن ساقط ہوجاتے ہیں، کین دوسر سے علماء اورائمہ کے نزدیک ساقط نہیں ہوتے، اوراس مسئلہ میں صحابہ کے درمیان بھی اختلاف تھا۔

﴿ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ ﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللهَ وَرَسُولَهُ يُلْخِلْهُ جَنَّتٍ تَجْرِى مِنْ تَعْتِهَا الْأَنْهُرُ خَلِدِيْنَ فِيْهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ وَمَنْ يَعْصِ اللهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَ لا يُنْخِلُهُ نَارًا خَالِلًا فِيْهَا وَلَهُ عَذَا بُ مُّهِ بُنَ فَي ﴾

ترجمہ: بیسب احکام مذکورہ خداوندی ضا بطے ہیں اور جو خص اللہ اور رسول کی پوری اطاعت کرے گا اللہ تعالیٰ اس کو ایس بیشتوں میں دہیں داخل کر دیں گے جن کے نیچنہریں جاری ہو تگی ، ہمیشہ ہمیشہ ان میں رہیں گے، اور بیہ بڑی کا میا بی ہے ۔ اور جو خص اللہ اور سول کا کہانہ مانے گا اور بالکل ہی اس کے ضابطوں سے نکل جاوے گا اس کو آگ میں واخل کریں گے اس طور سے کہ وہ اس میں ہمیشہ ہمیشہ رہے گا اور اس کو ایسی سزا ہوگی جس میں ذلت بھی ہے۔

ربط: مٰدکورہ احکام کو بیان کر کے اب ان کواعتقاداً وعملاً ماننے کی تا کیداورفضیلت بیان کرتے ہیں اور نہ ماننے پر ہیدہے۔

## مذكوره احكام كي اطاعت كي تأكيد:

یہ سب احکام جن کا ذکر ہوا (جو میراث سے متعلق ہیں یا تیبموں کے احکام سمیت) اللہ تعالی کے مقرر کئے ہوئے ضا بطے ہیں، اور جو خض اللہ اور رسول کی پوری اطاعت کرے گا ( یعنی ان ضابطوں کی پابندی کرے گا) اللہ تعالی اس کوالی جنتوں میں ( فور آ ) داخل کر دیں گے جن کے (محلات کے ) نیچے نہریں جاری ہوں گی، وہ ہمیشہ ہمیشہ ان میں رہیں گے اور یہ بری کا میا بی ہے اور جو خض اللہ اور رسول کا کہنا نہ مانے گا اور بالکل ہی اس کے ضابطوں سے نکل جائے گا ( یعنی پابندی کے ضروری ہونے کا عقیدہ بھی نہ رکھے گا، جو کہ کفر کی حالت ہے ) اس کو جہنم کی آگ میں داخل کریں گے، اس طرح کہ دواس میں ہمیشہ ہمیشہ رہے گا اور اس کو الی سرنا ہوگی جس میں ذلت بھی ہے۔

فا کدہ: ﴿ وَمَنْ تَیْطِعِ اللّٰهَ ﴾ اور ﴿ یَتَعَلّ حُسُلُ وْ دَ کَا ﴾ کی جوتفسیر کی گئی ہے، اس کی بناپر اس آیت میں دو سم کے لوگوں کا ذکر ہے، ایک مطبع کامل، دوسرے عاصی بیعنی گنہ گار کامل۔ اور اس میں اس متم کا کوئی ذکر نہیں ہے جو اعتقاد کے طور پر مطبع ہو، مگر عمل کے لحاظ سے تقصیر میں مبتلا ہو۔ اس کا حکم دوسری آینوں میں موجود ہے کہ وہ سزا کا مستحق ہے، لیکن آخر میں نجات پا جائے گا اور خود یہاں بھی غور کرنے سے معلوم ہوسکتا ہے کہ جب اس کی حالت در میانی ہے تو جزا بھی درمیانی ہوگا ورغذاب کا بعد میں ہونا تو احتمال باطل جزا بھی درمیانی ہوگی یعنی کچھ عذاب اور کچھ تواب، اور خلا ہر ہے کہ تواب کا پہلے اور عذاب کا بعد میں ہونا تو احتمال باطل

ہے، الہذااس کے برعکس متعین ہوگیا یعنی عذاب پہلے ہوجائے اور ثواب بعد میں ،اس طرح آخر میں نجات ٹابت ہوئی۔
اور فوراً کیے معنی یہ بیں کہ بغیر عذاب کے سیدھا جنت میں جائے گا اور بالکل نکل جانا کفر کے ساتھ اس لئے مخصوص ہے
کہ اعتقادر کھنا بھی تو ایک ضابطہ ہے، اس لئے جس کا عقیدہ وہ اس سے کلی طور پرخارج نہیں ہے، اور بیا حتمال باطل ہے
کہ کوئی عمل کرے اور عقیدہ نہ رکھے، کیونکہ کل کی قبولیت کے لئے عقیدہ شرط ہے، اس لئے وہ عمل بھی منفی رہے گا وہ بھی
بالکل خارج رہا۔

﴿ وَالَّذِي يَأْتِينَ الْفَاحِشَةَ مِنْ نِسَائِكُمْ فَاسْتَشْهِلُوا عَلَيْهِنَّ اَرْبَعَةً مِّنْكُمْ ، فَإِنْ شَهِدُوا فَالْمِينُ مِنْ يَأْتِينِهَا فَامْسِكُوْ هُنَ فِي الْبَيُوْتِ حَتَّى يَتُوَفِّمُنَ الْمَوْتُ اَوْ يَجْعَلَ اللهُ لَهُنَّ سَبِيٰلًا ﴿ وَالْمَانِ يَأْتِينِهَا مِنْكُمْ فَاذُوْهُمُنَا ، فَإِنْ تَابَا وَاصْلَحَا فَاعْرِضُوا عَنْهُمَا ، إِنَّ الله كَانَ تَوَابًا رَّحِيثًا ﴾ مِنْكُمْ فَاذُوْهُمِنَا ، فَإِنْ تَابَا وَاصْلَحَا فَاعْرِضُوا عَنْهُمَا ، إِنَّ الله كَانَ تَوَابًا رَّحِيثًا ﴾

ترجمہ: اور جوعور تیں بے حیائی کا کام کریں تمہاری بیبیوں میں سے سوتم لوگ ان عور توں پر چار آدمی اپنوں میں سے گواہ کرلوسوا گروہ گواہی ویدیں تو تم ان کو گھروں کے اندر مقیدر کھویہاں تک کہ موت ان کا خاتمہ کردے یا اللہ تعالیٰ ان کے لئے کوئی اور راہ تجویز فر ماویں۔اور جو نسے دو تحض بھی وہ بے حیائی کا کام کریں تم میں سے تو ان دونوں کواذیت پہنچا کہ پھراگروہ دونوں تو بہ کرلیں اور اصلاح کرلیں تو ان دونوں سے پھھ تعرض نہ کرو، بلا شبہ اللہ تعالیٰ تو بہ قبول کرنے والے ہیں، رحمت والے ہیں۔

ربط: دور جاہلیت میں جس طرح نتیموں اور دارتوں کے معاملہ میں بہت ی باعتدالیاں پائی جاتی تھیں جن کی اصلاح اور کی آیوں میں بیان کی گئی، اسی طرح عورتوں کے معاملہ میں بھی طرح طرح کی قتیج سمیں اور بدعنوانیاں بھیلی ہوئی تھیں، مثلاً انہیں طرح طرح سے ایذا کیں پہونچاتے تھے، انہیں تنگ کرتے تھے، جن سے نکاح حرام ہے، ان سے نکاح کرلیا کرتے تھے وغیرہ ۔ اب ﴿ اَلِدِ جَالُ قُلُو مُونَ ﴾ تک ان معاملات کی اصلاح فرماتے ہیں، اور جو خطا وقصور شریعت کے مطابق معتبر ہواس پر تادیب کی اجازت دیتے ہیں، اور بیر ضمون تادیب ہی سے شروع ہوا ہے اور تادیب واصلاح ہی پرختم ہوا ہے۔

## آ تفوال حكم زانيدكى سياست:

اور تمہاری (منکوحہ) ہیویوں میں سے جوعورتیں بے حیائی کا کام (لیعنی زنا) کریں تو تم لوگ ان عورتوں (کے اس فعل) پراپنے آ دمیوں میں سے (لیعنی آزاد، عاقل، بالغ، فدکر) جارگواہ بنالو (تا کہ ان کی گواہی پر حکام آئندہ کی سزاجاری کریں) تو اگر وہ گواہی دیدیں تو ( ان کی سزایہ ہے کہ )تم انہیں (حاکم کے حکم سے سیاست یعنی سزا کے طور پر) گھروں کے اندرقیدرکھو، یہاں تک کہ (یا تو) موت ان کا خاتمہ کردے (اور) یا اللہ تعالی ان کے لئے کوئی اور راہ (لیعنی دوسرا حکم)

تجویز فرمادیں (چنانچہ بعد میں جودوسر احکم تجویز ہواوہ فائدہ میں آئے گا) اور (زناکی سزامیں نکاح کی ہوئی عورت کی کوئی تخصیص نہیں بلکہ) تم میں سے (بعنی عاقل وبالغ مسلمانوں میں سے) جوبھی دوفرد (وہ بے حیائی کا کام (بعنی زنا) کریں تو ان دونوں کواذیت پہونچا و پھر (اذیت پہونچا نے کے بعد) اگر وہ دونوں (گذشتہ کی سے) تو بہر لیں اور (آئندہ کے لئے اپنی) اصلاح کرلیں (بعنی پھر ایسافعل ان سے سرز دنہ ہو) تو ان دونوں سے کوئی تعرض نہ کرو (کیونکہ) بیشک اللہ تعالی تو بہتر کی دونا کی خطامعاف کردی، پھر تعملی کے اللہ تعالی نے اپنی رحمت سے ان کی خطامعاف کردی، پھر تمہیں بھرار ہنا جا ہے۔

فا کدہ: یہ جو کہا گیا ﴿ وَالّذَٰنِ یَا زِیْنِهَا ﴾ یعن ' جو بھی دوفر ذ'اس میں نکاح والی اور بے نکاح والی عورت اور نکاح والا مرد (دورِ حاضر کے مروجہ اردو الفاظ میں شادی شدہ اور غیر شادی شدہ) سب آگئے، اس لئے ان چاروں کا تھم بیان کردیا گیا، ان کا یہ تھم ابتدا میں تھا کہ اذبت تو سب کو پہو نچائی جائے، جس کا طریقہ صرف منکوحہ یعنی فاح والی عورت کے لئے تو بیان فر ما یا کہ ان کو قید کر کے رکھو، اور باقی کے لئے طریقہ بیان نہیں فر ما یا ۔ فاہر یہ ہے کہ یمل اسلامی حاکموں کی رائے پر تھا کہ جس طریقہ سے تنبیہ اور سراکی مسلمت پوری ہو، خواہ زبان سے یا ہاتھ سے، پھر وہ دوسرا تھم بعد میں نازل ہوا جس کو رسول اللہ مِنائِيَّ ہے اس طرح ارشاد فر ما یا کہ اللہ تعالیٰ نے وہ طریقہ بیان فر ما دیا ہے تو تم لوگ سجھ لواور یا دکر لوکہ غیر شادی شدہ کے لئے سودرے اور شادی شدہ کے لئے سنگساری ۔ جیسا کہ صحاح یعنی تی حدیثوں کی تمام کتا ہوں میں آیا ہے، اس طرح اس آیت کا تھم منسوخ ہے۔

مسئلہ(۱): زنا کی سزاکے لئے گواہ جارمردمسلمان عاقل بالغ آ زادشرط ہیں،اورمنکیم میں اس طرف اشارہ بھی ہے، کیونکہ مخاطب ایسے ہی لوگ ہیں۔

مسئلہ (۲): حاکموں کے سواکوئی بھی دوسر افتض بیرزائیں نہیں دے سکتا، ید دونوں مسئلے ہدا ہیہ کھے گئے ہیں۔
اور لفظ سیاست کوسز اسے واضح کر دینے سے بیشبہ دور ہوگیا کہ گھروں ہیں محفوظ رکھنا تو شوہر کی ذمہ داری اوراس کا حق ہے، پھر بیسز اکیا ہوئی، جواب بیہ کہ شوہر کا رکھنا حفاظت کے لئے ہاور بیمقیدر کھنا سزا کے لئے ہے۔
اور تو بہ کے بعد جوفر مایا کہ تعرض نہ کروتو اس کا مطلب بیہیں کہ سزانہ دو کیونکہ بیتو بہ سزا کے بعد بیان ہوئی ہے، جیسا کہ اس پر فا دلالت کرتا ہے، مطلب بیہ کہ سزا کے بعد پھر ملامت مت کرواور زیادہ سزا مت دو، بخلاف تو بہ نہ کر نے والے کے اس پر ملامت کرنا درست ہے، جیسا کہ اس گناہ کا دوبارہ ارتکاب کرنے والے کودوبارہ سزادی جاتی ہے۔

﴿ إِنَّمَا النَّوْبَةُ عَلَى اللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ اللَّهَ ءَ بِهِ لَهَا لَةٍ شُمَّ يَتُوْبُونَ مِنْ قَرِيْبٍ فَاُولِلِّكَ يَتُوبُونُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللّهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ اللَّهِ عَلَيْهَا كُولِيْهًا ۞ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّاتِ • حَتَّى إِذَا اللهُ عَلَيْهِمْ وَكَانَ السَّيِّاتِ • حَتَّى إِذَا

حَضَرَ آحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبُتُ الْفِنَ وَلَا الَّذِينَ يَمُوْتُونَ وَهُمُ كُفَّارُ الوَلِيكَ آغْتُدُنَا لَهُمْ عَذَابًا الِيْمًا ۞ ﴾

ترجمہ: توبہ، جس کا قبول کرنا اللہ تعالیٰ کے ذمہ ہے، وہ تو ان ہی کی ہے جوجماقت سے کوئی گناہ کر بیٹھتے ہیں، پھر قریب ہی وقت میں توبہ کر لیتے ہیں۔ سوایسوں پر تو خدا تعالیٰ توجہ فرماتے ہیں۔ اور اللہ تعالیٰ خوب جانے ہیں حکمت والے ہیں۔ اور ایسے لوگوں کی تو بہیں جو گناہ کرتے رہتے ہیں، یہاں تک کہ جب ان میں سے کسی کے سامنے موت ہی آ کھڑی ہوئی تو کہنے لگا کہ میں اب توبہ کرتا ہوں اور نہ ان لوگوں کی جن کو حالت کفر پر موت آ جاتی ہے، ان لوگوں کے لئے ہم نے ایک در دناک سزاتیار کر رکھی ہے۔

ربط: اوبرکی آیت میں توبه کاذکرتھا، اب اس توبہ کے تبول ہونے اور قبول نہ ہونے کی صورتوں کا بیان ہے۔ توبہ کی قبولیت کی شرط:

جس توبہ کا قبول کرنا (وعدہ کے مطابق) اللہ تعالیٰ کے ذمہ ہے وہ توا نہی لوگوں کی ہے جو جمافت کی وجہ سے کوئی گناہ
(صغیرہ ہویا کبیرہ) کر بیٹھتے ہیں، پھر جلدی ہی ( لینی موت کے سامنے آنے سے پہلے جس کے معنی آگے آتے ہیں) توبہ
کر لیتے ہیں، توا یسے لوگوں پر تو اللہ تعالیٰ ( توبہ قبول کرنے کے ساتھ ساتھ ) توجہ فرماتے ہیں ( لیعنی توبہ قبول کر لیتے ہیں)
اور اللہ تعالیٰ خوب جانتے ہیں ( کہ کس نے دل سے توبہ کی) حکمت والے ہیں ( کہ دل سے توبہ نہ کرنے والے کی فضیحت
نہیں کرتے ) اور ایسے لوگوں کی توبہ ( قبول ) نہیں جو ( ہرا ہر ) گناہ کرتے رہتے ہیں، یہاں تک کہ جب ان میں سے کی
کے سامنے موت ہی آ کھڑی ہوئی ( حضور موت یا موت کے سامنے آ کھڑے ہونے کا مطلب میہ ہے کہ اسے دوسر سے
عالم کی چزیں نظر آنے لگیں ) تو کہنے لگا کہ میں اب توبہ کرتا ہوں ( تونہ تو ایسے لوگوں کی توبہ مقبول ہے ) اور نہ ان لوگوں
کی ( توبہ ) جنہیں کفر کی حالت پر موت آ جاتی ہے ( یعنی ایسے ہی ان لوگوں کا ایسے وقت کا ایمان مقبول نہیں ہے ) ان
کی ( توبہ ) جنہیں کفر کی حالت پر موت آ جاتی ہے ( یعنی ایسے ہی ان لوگوں کا ایسے وقت کا ایمان مقبول نہیں ہے ) ان
کی ( کونہ ) کوئوں کے لئے ہم نے ایک در دناک سز ال یعنی جہنم کا عذاب ) تیار کر رکھی ہے۔

فائدہ:برابرگناہ کرتے رہتے ہیں کا بیمطلب نہیں کہ بار بارکرتے رہتے ہیں، بلکہ اگرایک باربھی گناہ کرکے اس سے توبہ نہ کی تواس وجہ سے بیاصرار ہے اوراصرار پھر کرنے کے تھم میں ہے،اس لئے اس کو بھی بار بارکرنے کی طرح کہا جائے گا، یہ مطلب ہے برابر کرنے کا۔

آورجانا چاہئے کہ موت کے قریب ہونے کی دوحالتیں ہیں: ایک بیکہ زندگی سے ناامید ہوجائے ، لیکن ابھی اس عالم کے احوال اور ہولنا کے حالات نظر نہیں آئے تو اس حالت کو یاس' (یا کے ساتھ) کہنا مناسب ہے اور دوسرے بیکہ اس عالم کے احوال بھی نظر آنے لگیں تو اس حالت کو ہاس' (باء کے ساتھ) کہنا مناسب ہے، اس طرح پہلی حالت یعنی یاس میں تو

کافر کا ایمان لا نا اورگنه گار کا توبه کرنا دونول مقبول ہیں ادر دوسری حالت یعنی باس میں دونوں غیر مقبول محققین کا یہی مذہب ہے اور جن کے دوسرے اقوال ہیں، وہ آیت کی توجید دوسرے طریقہ سے کرلیں گے۔واللہ اعلم۔
کی توجید دوسرے طریقہ سے کرلیں گے۔واللہ اعلم۔

اور جاننا چاہئے کہ یہ جوفر مایا کہ جمافت سے الخ یہ قید واقعہ کے طور پر ہے احتراز یا شرط کے طور پر نہیں، کیونکہ گناہ تو ہمیشہ جمافت ہی ہوتا ہے، جس کوا پنفع ونقصان کی پروانہ ہو، اس سے براہ کر کیا جمافت ہوگی، اور جاننا چاہئے کہ سوء اور سینات میں دونوں جگہ عام ہونے کی وجہ سے ہر کمل بدختی کہ تفریحی شامل ہے اور قانون کلی سے ایمان کا مقبول یا نامقبول ہونا معلوم ہوگیا تھا، کیکن باس کے وفت کفار کے ایمان کا ناقابل قبول ہونا پھر صراحت کے ساتھ شاید اس لئے بیان فر مایا ہوکہ اہل کفر کی تا خیر کا فتیج ہونا اچھی طرح واضح ہوجائے۔واللہ اعلم

اورگنه گار کے حق میں جوفر مایا کہ حضور موت یا موت کے سامنے آگوئی ہونے کے وقت کی توبہ قبول نہیں، اس کا مطلب سے ہے کہ مغفرت کا وعدہ اس سے متعلق نہیں، ویسے اگر مشیت سے اللہ کافضل ہوجائے تواس کے لئے کوئی امر مانع نہیں، اللہ تعالیٰ کوسب کچھا ختیار ہے، اور بعض محققین نے ﴿ وَكُلَا الَّذِینُ یَبُوتُونُ ﴾ کی دوسری تقریر کی ہے کہ جوشخص ساری عمر کفر پر قائم رہاحتی کہ اس پر اس کا خاتمہ ہوگیا اور وہ عمر کے کسی حصہ میں دوسرے گنا ہوں سے توبہ کر لے لیکن مسلمان نہوتو اس کی وہ توبہ کی شرائط میں سے ہے، مدوتو اس کی وہ توبہ جو اس نے گنا ہوں سے کی قبول نہیں کی جائے گی، کیونکہ ایمان توبہ کی قبولیت کی شرائط میں سے ہے، حیسا کہ موت کے سامنے آگوئی ہونے سے پہلے جلدی توبہ کرنا بھی شرط ہے۔

﴿ يَا يُنُهَا الَّذِينَ امْنُوا لَا يَحِلُ لَكُمْ اَنْ تَرِثُوا النِّسَاءَكَرُهًا ، وَلَا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذَهُ هُبُوا بِبَعْضِ مَّا اتَّذِيتُ امْنُوا لَا يَكُوهُونَ بِفَاحِشَاتُ ثَمْبَدِّتُ \* وَعَاشِرُوهُونَ بِالْمَعْرُوفِ \* فَإِنْ بِبَعْضِ مَّا اتَدْ يُتُمُوهُ فَى اللهُ وَيُحْمَلُ اللهُ وَيُهِ خَدُرًا كَثِيرُوهُ فَي بِالْمَعْرُوفِ \* فَإِنْ كَرِهْ نَهُ وَي بَعْضَ اللهُ وَي بَعْضَ اللهُ وَي بَعْمَلُ اللهُ وَي اللهُ وَلَهُ وَي اللهُ وَيُوا اللّهُ وَي اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ وَيُوا اللّهُ وَيُوا اللّهُ وَي اللهُ وَي اللهُ اللهُ وَي اللهُ وَي اللهُ وَيُهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلِهُ اللهُ وَلِهُ وَاللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ ولَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَاللّهُ وَلّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَلِمُ اللّه

ترجمہ: اے ایمان والو! تم کو بیہ بات حلال نہیں کہ عورتوں کے جرآما لک ہوجا ؤ۔ اور ان عورتوں کو اس غرض ہے مقید مت کرو کہ جو کچھتم لوگوں نے ان کو دیا ہے، اس میں کا کوئی حصہ وصول کرلوگر بید کہ وہ عورتیں کوئی صریح ناشا کئے حرکت کریں اور ان عورتوں کے ساتھ خوبی کے ساتھ گزران کیا کرواورا گروہ تم کونا پسند ہوں تو ممکن ہے کہتم ایک شنے کونا پسند کرو اور اللہ تعالی اس کے اندرکوئی بڑی منفعت رکھ دے۔

ربط: آخویں تھم سے پہلے بیان ہو چکا ہے کہ بہال سے ان فتیج رسوم کو باطل قرار دیا گیا ہے جو عورتوں کے سلسلہ میں پائی جارہی تھیں، ان رسموں میں سے ایک میتھی کہ جب کو تی تخص مرجا تا تو اس کا وارث جس طرح اس کی وراثت کا مال لیتا ای طرح اس کی بیوی کو بھی اپنی میراث اور ملکیت سمجھتا، کہ اگر دل جا ہتا تو اس سے زبر دئتی خود ڈکاح کر لیتا اوراگر جا ہتا تو

اپنی مرضی ہے کسی دوسرے ہے جس سے چاہتا نکاح کردیتا، اور بھی بے رغبتی کی وجہ سے نہ خود نکاح کرتا اور نہ اسے دوسرے سے اس لئے نکاح کرنے دیتا کہ وہ اپنا مال ودولت اپنے ساتھ لے جائے گی اوراس طرح اس کو یول ہی محبول رکھتا کہ یا تو وہ اپنا مال ومتاع اس کو دیدیتی تب اس کی جان چھوٹی یا وہ اس کے گھر مرجاتی تو اس کے مرنے کے بعداس کے مال ودولت پر قبضہ کر لیتا۔ اور میت کے مال میں سے بھی عورت کو وراثت کا حصہ نہ دیتے ، بیکا رروائی تو وارث کرتے تھے، اور کھی خودشو ہراپی بیوی کے ساتھ اس کے کسی تصور کے بغیر برعنوانی کرتا تھا، کہ نہ تو اس کے حقوق ن وجیت ادا کرتا تھا اور نہ اس کو طلاق دیتا تھا کہ وہ کسی دوسرے کے ساتھ انکاح کر کے سکون کی زندگی گذارنے گئے، بلکہ اس کو اس امر پر مجبور کرتا تھا کہ وہ اس کو ایس کی مرضی کے مطابق بچھ مال دے جب بیاس کو چھوڑے، چنا نچہ اس کو ایسا کرنا پڑتا تھا، بلکہ بھی طلاق دینے کے بعد بھی اس کو نکاح نہیں کرنے دیتا تھا، جب تک کہ وہ اس کو پچھوٹا نے جین، پھر ﴿ بفَا حِشْہُ تُحَدِّنَہُ کُھُ کَتَ عَام الفاظ ہیں جن بیسب امور آ جا نمیں گے، ان رسموں کی ممانعت فرماتے ہیں، پھر ﴿ عَامِ شُرُوهُ مُنَیّ کُسِ سے صرف شو ہروں کو بیوں کے حقوق کی ادائیکی کے سلسلہ میں خطاب فرماتے ہیں۔

# نوال حكم عورتول برظلم سےروكنا:

اے ایمان والو! تمہارے لئے بی حلال نہیں کہ تورتوں کے (مال یا جان کے ) زبردتی ما لک بن جاؤ (مال کا ما لک بن جائز مال کا مالک بن جائز مال کا مالک بن جائز میں ہے ، اس کوخود لے لیا جائے ، اس کو ضد دیا جائے ، اور دوسرے بیکہ اس کو نکاح نہ کرنے دیا جائے ، یہاں تک کہ وہ یہاں ہی مرجائے ، پھراس کا مال لے لیں ، یا وہ خودا پنے ہاتھ سے پچھ دے ، تیسرے بیکہ خاوندا سے بغیر کسی وجہ کے مجبور کرے تا کہ وہ اس کو پچھ مال دے ، تب بیاس کو چھوڑے ، پہلی اور تیسری صورت میں زبردتی کی قید سے بیغا کہ وہ کہا گریہ معاملات بالکل عورت کی خوثی سے ہوں تو جائز اور حلال ہیں اور دوسری صورت میں بیز بردتی اصلاً نکاح سے روکنے میں ہیں جس کا مقصد مال لینا تھا ، اس لئے الفاظ میں اس سے استثناء کردیا ، اس سے بھی وہی فائدہ ہوا، یعنی اگر وہ اپنی خوثی سے نکاح نہ کر بے وان لوگوں کو گناہ نہیں۔

اور جان کا مالک ہونا یہ تھا کہ مرنے والی کی بیوہ کومیت کے ترکہ کے مال کی طرح اپنی میراث سمجھتے تھے،اس صورت میں زبردتی کی قید واقعہ کے طور پر ہے کہ وہ ایسا کرتے تھے،اس کا مطلب پینیس کہ عورت اگر راضی ہوتو وہ حقیقت میں میراث اور ملکیت ہوجائے گی۔

اوران عورتوں کواس غرض سے قیدمت کروکہ جو پچھتم لوگوں نے (لیعنی خودتم نے یاتمہارے مرنے والےعزیز نے)
ان کودیا ہے، اس میں کا کوئی حصہ (بھی ان سے) وصول کرلو (اس مضمون میں بھی تین صورتیں آگئیں: ایک بید کہ میت کا
وارث اس میت کی بیوہ کو نکاح نہ کرنے دیتا تا کہ یہ انہیں پچھدے، دوسرے بید کہ خاونداس کومجبور کرتا کہ اسے پچھدے ت

چھوڑے، تیسرے بیکہ خاوند طلاق دینے کے بعد بھی بغیر کچھ لئے اس کو نکاح نہ کرنے دیتا، یہاں کی پہلی صورت اوپر کی دوسری صورت کا ایک جز ہے، اور یہاں کی دوسری صورت اوپر کی تیسری صورت ہے اور اوپر کی پہلی صورت اور یہال کی تیسری صورت الگ الگ ہیں) گر (بعض صورتوں میں ان سے مال لینایا ان کوروک کررکھنا جائز ہےوہ) یہ کہ وہ عورتیں كوئى كلى ناشائستة حركت كرين (اس مين بھي تين صورتين آگئين: ايك به كه ناشائستة حركت شو هركى نافر مانى اور بداخلاقي ہوتو خاوندکوجائز ہے کہاس کو بغیر مال لئے ہوئے جومہر سے زیادہ نہو،اس کونہ چھوڑے، دوسرے بیکہ ناشائستہ حرکت زنا ہوتواسلام کے شروع میں حدود کے نازل ہونے سے پہلے خاوند کو جائز تھا کہاس جرمانہ میں اس سے اپنا دیا ہوا مال واپس لے لے، اور اس کو نکال دے، کیکن اب می منسوخ ہے کہ زنا سے مہر کا واجب ہونا ساقط نہیں ہوتا۔ ان دوصور تول میں تو مال لیا جائے گا اور تیسری صورت میک مناشا کسته حرکت زنا موتو خاوند کواور دوسرے دارثوں کو جبیبا کہ شروع میں بیان کیا گیا، سزا کے طور پر حاکم کے حکم سے عورتوں کو گھر کے اندر قیدر کھنا جائز تھا، پھریے کم بھی منسوخ ہوگیا، لہذا یہ مقیدر کھنا بطور سزا کے ہوگا، مال وصول کرنے کی غرض سے نہ ہوگا، اس طرح استثنامطلق دوسرا نکاح کرنے سے بازر کھنے سے ہوگا، نہ کہ آنے جانے سے روکنے کی غرض سے قید کرنے سے ۔آگے فاص شوہروں کو تکم ہے ) اوران عورتوں کے ساتھ خوبی اور بھلائی یعنی خوش اخلاقی اور نان ونفقہ کی خبر گیری وغیرہ کے ساتھ زندگی گزارا کرو۔اوراگر (طبیعت کے تقاضہ کے مطابق) وہ تہہیں ناپندہوں (اوران کی طرف سے ناپندیدگی کا باعث کوئی امروا قع نہو) تو (تم عقل کے تقاضہ سے ہیں بھے کر برداشت کرو کہ)مکن ہے کہ آیک شے کونا بیند کرواور اللہ تعالی اس کے اندر خیر کثیر (کوئی بڑی منفعت دنیاوی یادین) رکھ دیں (مثلاً وہ تمہاری خدمت گذار، آرام وسکون پہنچانے والی ہمدرد ہو، بید نیا کی منفعت ہے، یااس سے کوئی اولا دپیدا ہو کر بچین میں مرجائے جوذ خیرہُ آخرت ہوجائے یا زندہ رہےاورصالح ہواورصدقہ جاربیبن جائے، یا کم سے کم درجہ، ناپسندیدہ چیزیر مبرکرنے کی فضیلت تو ضرور ہی ملے گی)

﴿ وَإِنْ آرَدْتُمُ اسْتِبْدَالَ رَوْمِ مُكَانَ رَوْمِ وَاتَيْتُمُ إِحْدَامُنَ وَفَعَ الْخَذُو الْمِنْ فَا الْكُورُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّل

ترجمہ:اوراگرتم بجائے ایک بیوی کے دوسری بیوی کرناچا ہواورتم اس ایک کوانبار کا انبار مال دے چکے ہوتو تم اس میں سے چھے مت اور کی ایس میں سے چھے مت اور کی ایس کے لیتے ہو، حالانکہ تم باہم ایک دوسرے سے باہم ایک دوسرے سے جابان ل چکے ہواوروہ عورتیں تم سے ایک گاڑھا اقر ارلے چکی ہیں۔

ربط: اوپرکی آیت میں ﴿ اللّا آن یَا آبِیْنَ ﴾ کے استناء کے عام اور مطلق ہونے سے یہ معلوم ہواتھا کہ اگر عورت کی جانب سے کوئی خرابی ہوتو اس کوچھوڑنے ، طلاق دینے کے لئے اس سے پھی مال لینا جو کہ مہرکی رقم سے زیادہ نہ ہوجا کز ہے، اس کے علاوہ دوسری حالتوں میں درست نہیں ، ان میں ایک حالت بیقی کہ پہلی بیوی سے رغبت نہ رہی ہی کی ورسری عورت سے رغبت ہوئی ، اس سے نکاح کرنا چاہا اور اس کا مہر دینے کی میتجویز سوچی کہ پہلی بیوی سے دیا ہوا مال کی طرح وصول کر کے یا اگر نہ دیا ہوتو اس سے معاف کرا کروہی اس دوسری کو دیدے تا کہ مقصد حاصل ہوجائے اور اپنے پاس سے مہر نہ دینا پڑے ، یہ مقصد حاصل کرنے کے لئے ہیں تو پہلی بیوی پر کچھ بہتان ، تہمت لگادیتے تا کہ اس سے مال لینے میں اپنے وی الزام نہ آئے اور بھی ایسے ہی پریشان کرتے رہتے تا کہ وہ اپنی جان بچانے کے لئے اس کو مہر کی رقم معاف اوپر کوئی الزام نہ آئے اور بھی ایسے ہی پریشان کرتے رہتے تا کہ وہ اپنی جان بچانے کے لئے اس کو مہر کی رقم معاف کردے۔ اس آیت میں اس کی ممانعت ہے ، اس طرح اس کا مضمون کو یا پہلے والے مضمون کا تتہ ہے۔

#### بیوی کی نافر مانی کے بغیرمہروایس طلب نہرنا:

اوراگرتم (خوداین رغبت کی وجہ سے) ایک بیوی ( یعنی پہلی ) کی بجائے دوسری بیوی کرنا جا مو ( اور پہلی بیوی کا کوئی قصور نہ ہو) اورتم اس (پہلی) کو (مہر میں یا ویسے ہی بطور ہبہ کے ) انبار کا انبار مال دے چکے ہو (خواہ ہاتھ میں یا خاص مہر میں دینے کا وعدہ کیا ہو) تو تم اس ( دیتے ہوئے یا معاہدہ کئے ہوئے ) میں سے (عورت کوئنگ کرکے ) کچھ بھی مت لو (اورمعاف کرانا بھی واپس لینے کے ہی تھم میں ہے) کیاتم اس کو (اس کی ذات پر نافر مانی یابدکاری کا) بہتان رکھ کراور (اس کے مال میں) صریح مناہ (یعن ظلم) کے مرتکب ہوکر (واپس) لو مے؟ (خواہ بہتان کھلا ہوا ہو یا کہ اس سے اشارہ ہوتا ہو،او برصرف نافر مانی اور بدکرداری کی صورت میں اس سے مال لینے کی اجازت تھی، پھر جب اس سے مال لیا تو گویا دوسرول کے ذہنول میں اس کے نافر مان وبد کردار ہونے کا تصور بھایا اور ظاہر ہے کہ مال ظلم کی وجہ سے لیا کہ عورت نے بغیرخوشی کے مال دیا اور ہبہ کی صورت میں ظلم یہی ہے کہ زوجیت جو ہبہ سے رجوع کے موانع میں سے ہے اور بہتان بھی اس سے لازم آتا ہے، کیونکہ واپس لینا کو یابیکہنا ہے کہ بیمیری زوجہ نہ تھی ،اس کا بہتان ہونا ظاہر ہے کہ اس کوزوحیت کے دعوی میں جمونی اورمعاشرت میں فاس کھہرا تاہے) اورتم اس (دیئے ہوئے) کو (درحقیقت یاحکماً) کیے لیتے ہو؟ حالانکہ (ظلم اور بہتان کےعلاوہ اس طرح لینے ہے دوامراور بھی مانع ہیں: ایک بیکہ)تم آپس میں ایک دوسرے سے بے جابانہ مل چکے ہو(لین محبت ہو چکی ہے یا خلوت میحد کہ وہ بھی محبت کے حکم میں ہے۔ بہر حال انھوں نے اپنے آپ کوتمہارے فائدہ اٹھانے اور لذت حاصل کرنے کے لئے تمہارے حوالہ کردیا ہے اور مہراس سپردگی کابدل ہے، اس طرح جو کچھ بدلہ میں دیا گیااس کوحاصل کرنے کے بعد بدل کووا پس لینایا کہ بدل نددیناعقل سلیم کے بالکل خلاف ہے،اورا گروہ مال ہبدکیا مواتماتوبیزوجیت کے اثر تک پہو نچنے کی وجہ سے مانع ہے اوراصل مانع زوجیت ہے ) اور ( دوسرا مانع ہے کہ ) وہ عورتیں تم

ے ایک پختہ اور مشخکم عہد لے پکی ہیں (وہ عہد یہ ہے کہ تم نے نکاح کے وفت مہرا پنے ذمہ رکھا تھا اور عہد کر کے اس کی خلاف ورزی کرنا ہے بھی عقل کے نز دیک قابل ندمت ہے اور اگر وہ شے ہبہ کی ہوئی ہے تو افضا کی طرح ہے عہد بھی زوجیت کااثر ہونے کی وجہ سے مانع ہے۔غرض چارموانع کے ہوتے ہوئے واپسی انتہائی قابل ندمت ہے )

مسئلہ(۱): اگرعورت کی جانب سے کوئی بدمزاجی وغیرہ واقع ہوتواس کومبر کی واپسی پرمجبور کرنااس طرح کہ مہر کی واپسی کے بغیرا سے نہ چھوڑے، جائز ہے اوراگر مرد کی جانب سے عدم موافقت ہوتو مجبور کرنا جائز نہیں، ﴿ اَدَّدْ تَتُم ﴾ کی تفسیر سے دومراتھم اور پہلے مانع کی تقریر سے پہلاتھم معلوم ہوتا ہے۔

مسکلہ (۲):اگر کسی طرف سے کوئی برعنوانی نہیں ہوئی محض آئندہ کی احتیاط کی وجہ سے کہ قرائن سے موافقت کی امید معلوم نہیں ہوتی ،خلع کرنا چاہیں اور عورت اپنی خوشی سے مہروا پس کردی تو جائز ہے، دوسرے مانع کی تقریر سے سے تھم معلوم ہوتا ہے۔

مسئلہ (۳): اگر نکاح کے بعد نہ صحبت ہوئی نہ خلوت صحیحہ ہوئی تو پورا مہر لازم نہیں ہوا، تو اگر ایسی حالت میں طلاق واقع ہوتو نصف مہر دینا پڑے گا، اور نصف ساقط ہوجائے گا، اور بی تم تیسرے مانع سے معلوم ہوتا ہے، کیونکہ افضا کو مہر کی واپسی کا مانع فر مایا ہے کہ اس مانع کے ہوتے ہوئے کوئی جزوا پس نہ لو، اور جب بیر مانع نہیں پایا گیا تو بی ہم بھی نہ ہوگا، اس طرح بعض جزوا پس ہوسکے گا۔ اور خلع ، طلاق کے تھم میں ہے، تو اگر اس حالت میں خلع ہوا تو نصف مہر تو دخول سے پہلے طلاق کی وجہ سے ساقط اور نصف خلع سے۔

مسئلہ (م): اگر نکاح کے وقت مہر بالکل مقرر نہیں ہوا تو اس صورت میں مہر شل لازم آتا ہے، لیکن صرف نکاح سے
اس کے کسی جزکی تاکیز نہیں ہوتی ، چنانچہ اگر اس حالت میں طلاق ہوتو اصلاً مہر ندوینا پڑے گا ، البتہ ایک جوڑا وینا پڑتا ہے ،
جس کی نصیل سور ہ بقرہ آیت ۲۳۷ کے تحت تینیویں تھم میں گذر پھی ہے ، بیوا جب نہ ہونا چوتھے مانع سے معلوم ہوتا ہے ۔
مسئلہ (۵): اور زوجہ کوکوئی بھی چیز ہبہ کرنے اور قبضہ میں دینے کے بعد کسی حال میں واپس نہیں ہو سکتی ، کیونکہ وہاں
جاروں موانع میں قدر مشترک زوجیت ہے اور وہ دور ہونے والی نہیں ہے فقط۔

اورخلوت سیحہ کی تفصیل فقہ کی کتابوں میں بیان کردی گئی ہے۔اور ﴿ تَاٰخُدُوْنَ اُ ﴾ کی تفسیر میں جو حقیقتہ یا حکما کہا گیاہے،اس میں حقیقت سے مرادسی واپسی ہےاور حکم سے مرادمعاف کرانا ہے۔

#### شبكاازاله:

اگر کسی کوشبہ ہوکہ حدیث میں مہر کم مقرر کرنے کی تاکید آئی ہے اور اس آیت سے زیادہ کا جواز معلوم ہوتا ہے تو اس کا جواب سے ہے کہ قرآن سے معلوم ہونے والا یہ جواز صحت اور نفاذ کے معنی میں ہے، اور حدیث میں جواز مطلق اباحت کے معنی میں ہے اور عدم کر آہت کی نفی ہے، اس لئے کوئی تعارض نہیں۔ اور حضرت عمر رضی اللہ عنہ کا ایک واقعہ میں زیادہ مہر کے جواز کو مان لینا اس لئے تھا کہ سننے والے اس کوحرام نہ بھے لگیں، چنانچہ اس سے عدم کر اہت ثابت نہیں ہوتی ، اور نہ ہی حضرت عمر پر کوئی اعتراض لازم آتا ہے۔

﴿ وَلا تَنْكِ مُوا مَا نَكُ مُ اَبَا وُكُمُ مِنَ النِسَاءِ اللَّامَا قَدُ سَلَفَ ﴿ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً عَ وَمَقْتًا ﴿ وَسَاءَ سَبِيبًا ﴿ ﴾

ترجمہ:اورتم ان عورتوں سے نکاح مت کروجن سے تمہارے باپ نے نکاح کیا ہو، مگر جو بات گزرگئی ،گزرگئی۔ بیٹک یہ بردی بے حیائی اورنہایت نفرت کی بات ہے اور بہت براطریقہ ہے۔

ربط: دورِ جاہلیت کی فتیج رسموں میں ہے جن کا ذکر اوپر سے چلا آ رہا ہے ایک رسم بیھی کہ بعض حرام کی ہوئی عورتوں سے نکاح کرلیا کرتے تھے، مثلاً سوتیلی مال یعنی اپنی مال کے علاوہ باپ کی دوسری بیوی سے یا ایک بہن کے نکاح میں ہوتے ہوئے دوسری بہن سے ۔اوربعض حلال عورتوں کو حرام سبجھتے تھے، جیسے گود لئے ہوئے بیٹے کی بیوی، اب دسویں حکم میں اس کو باطل قر ار دیتے ہیں، اور موقع محل کی مناسبت سے دوسری محرمات کی تفصیل بھی بیان فرماتے ہیں، اوربعض حلال عورتوں کی مناسبت سے دوسری محرمات کی تفصیل بھی بیان فرماتے ہیں، اوربعض حلال عورتوں کی حلت میں ملمانوں کوشبہ ہوا تھا جیسے شری طور پر مملوکہ عورت جس کا پہلا شوہر حربی دارالحرب میں ہو،ان کی حلت کا بیان بھی فرمادیا۔ اور نکاح کے بعض شرائط اور اس کے دوسرے متعلقات مہروغیرہ کا بھی ذکر فرمایا ہے۔

دسوال حكم بمحرمات كي تفصيل ، اور نكاح يدم تعلق دوسر احكام:

اورتم ان عورتوں سے نکاح مت کروجن سے تمہارے باپ (یادادایا نانا) نے نکاح کیا ہوگر جو بات گذرگئ سوگذرگئ (آئندہ بھی ایبانہ ہو) بیشک بی (بات عقل کے لحاظ سے بھی) بڑی بے حیائی ہے، اور (فطرت سلیمہ والوں کے عرف میں بھی) نہایت نفرت کی بات ہے، اور (شرعاً بھی) بہت براطریقہ ہے۔

فائدہ: گذرگی کا مطلب ہے کہ دور جاہلیت میں بعض لوگ ایسا کرتے سے گرشائستہ لوگ اس زمانہ میں بھی اس کو اس بھتے سے، اور اس کو نکاح مقت کہتے سے، اور ایسے نکاح سے جواولا دہوتی تھی اس کو مقت کہتے سے جو اور ایسے نکاح سے جواولا دہوتی تھی اس کو مقت کہا کرتے سے جو بیا کہ تغییر کشاف میں بیان کیا گیا ہے، اس لئے احقر نے اس میں لفظ عرف بڑھا دیا ہے، کیونکہ ان کے عرف میں اس کا لقب مقت مشہور تھا، اور عقلاً بے حیائی اور شرعاً اس سے رو کے جانے کی وجہ سے اس کا براطریقہ ہونا ظاہر ہے، جتی کہ اگر کوئی ایجاب وقبول کر لے تب بھی وہ نکاح منعقد ہی نہ ہوگا، کہ یہ باطل محض ہے، یہی تھم آگے حرام کی گئی عور توں یعنی نساء محرمات کا ہے، اس کے فتیج ہونے کے اعلی درجہ کو ظاہر کرنے کے لئے اس کی فدمت کی وجوہ ارشاد فرما کیں۔

مسكله: نكاح شرعاً وطي كے حكم ميں ہے، جب اليي عورت سے نكاح حرام ہے جو باپ كى وطى كى ہوئى عورت كے حكم

میں ہے تو جس عورت سے حقیقت میں باپ نے وطی کی ہواس سے بدرجہ اولیٰ نکاح حرام ہے، امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کا بھی ند ہب ہے کہ جس عورت سے باپ نے زنا کیا ہواس سے بیٹا نکاح نہیں کرسکتا، اس طرح جہاں جہاں نکاح سے دائمی طور پرحرام کا تھم ہوجا تا ہے، وہال زنا سے بھی بیتھم ہوجا تا ہے۔

﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمْ الْمَهْ اللّهُ عَلَكُمْ وَ الْمَعْ اللّهُ وَ الْمَعْ اللّهُ وَ اللّهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ ال

ترجمہ: تم پرحرام کی گئی ہیں تہاری ما ئیں اور تہاری بیٹیاں اور تہاری بہنیں اور تہاری پھو پھیاں اور تہاری خالا ئیں اور جھنجیاں اور بھانجیاں اور تہاری وہ بہنیں جودودھ پینے کی اور جھنجیاں اور تہاری ہیں ہیں ، ان بیبیوں سے کہ وجہ سے ہیں اور تہاری بیبیوں کی بیٹیاں جو کہ تہاری پرورش میں رہتی ہیں ، ان بیبیوں سے کہ جن کے ساتھ تم نے صحبت کی ہواورا گرتم نے ان بیبیوں سے صحبت نہ کی ہوتو تم کوکئی گناہ نہیں اور تہارے ان بیٹوں کی بیبیاں جو کہ تہاری نسل سے ہوں اور یہ کتم دو بہنوں کو ایک ساتھ رکھو، لیکن جو پہلے ہو چکا ۔ بے شک اللہ تعالی بڑے بخشے والے ہیں ۔ اور وہ عور تیں جو کہ شوہر والیاں ہیں مگر جو کہ تہاری مملوک ہوجاویں اللہ تعالی نے ان احکام کو میر فرض کر دیا ہے۔

# دسوي حكم كانتمه:

تمہارے اوپر (بیٹورتیں) حرام کی ٹی ہیں (بیٹی ان سے نکاح کرنا حرام اور باطل ہے اوران کی کی قسمیں ہیں:
پہلی قسم نسبی محرمات: وہ بیہ ہیں: تمہاری مائیس اور تمہاری بیٹیاں (اوران میں سب اصول وفروع بالواسطہ اور بلاواسطہ سب داخل ہیں) اور تمہاری بہنیں (خواہ عینی ہوں یا علاقی یا اخیافی) اور تمہاری پھوپھیاں (اس میں باب کی تینوں قسم کی بہنیں اور تمہاری خالائیں (اس میں ماں کی تینوں قسم کی بہنیں اور بہنیں آگئیں) اور تمہاری خالائیں (اس میں ماں کی تینوں قسم کی بہنیں اور تمہاری خالائیں (اس میں ماں کی تینوں قسم کی بہنیں اور تمام کی بہنیں آگئیں) اور تمہاری خالائیں (اس میں تینوں قسم کے بھائیوں کی اولا د بالواسطہ اور بلا واسطہ سب آگئیں) اور جھانجیاں (اس میں تینوں قسم کے بھائیوں کی اولا د بالواسطہ اور بلا واسطہ سب آگئیں) اور دور کی دورہ کے دشتہ کی بہنوں کی اولا د بالواسطہ اور بلا واسطہ سب آگئیں)

اور (دومری قسم رضاعی یعنی دودہ کے دشتہ کی محرمات: دہ یہ ہیں) تمہاری وہ مائیں جنھوں نے تمہیں دودہ پلایا ہے اور (دومری قسم رضاعی یعنی دودہ کے دشتہ کی محرمات: دہ یہ ہیں) تمہاری وہ مائیں جنھوں نے تمہیں دودہ پلایا ہے

( یعنی اتا )اور تہاری وہ بہنیں جودودھ پینے کی وجہ سے ہیں ( یعنی تم نے ان کی حقیقی یارضاعی ماں کا دودھ پیاہے یااس نے تہاری حقیقی یارضاعی ماں کا دودھ پیاہے،خواہ الگ الگ وقت میں پیاہو )

اور تیسری قتم مصاہرہ لیخی سسرالی رشتہ کی محرمات، وہ یہ ہیں) تہماری ہو یوں کی ما ئیں (اس میں ہوی کے سب مؤنث اصول آگئے) اور تہماری ہیو یوں کی بیٹیاں (اس میں ہوی کے سب مؤنث فروع آگئے) جو کہ (عام طور ہے)
تہماری پرورش میں رہتی ہیں (مگراس میں ایک قدیمی ہے، وہ یہ کہ وہ لڑکیاں) ان ہو یوں سے (ہوں) کہ جن کے ساتھ
تم نصحت کی ہو (لیحنی کسی عورت کے ساتھ صرف تکاح کرنے سے اس کی لڑکی جرام نہیں ہوتی، بلکہ جب اس عورت سے
صحبت بھی ہوجائے، تب لڑکی جرام ہوتی ہے، اوراگر (ابھی) تم نے ان ہو یوں سے صحبت نہ کی ہو (خواہ نکاح ہو چکا ہو)
تو (الی ہوی کی لڑکی سے تکاح کرنے میں) تہمیں کوئی گناہ نہیں، اور تہمارے ان بیٹوں کی ہویاں (بھی جرام ہیں) جو کہ
تہماری نسل سے ہوں (اس میں سب نہ کر فروع کی ہویاں آگئیں اور نسل کی قید کا مطلب سے کہ منہ بولے، لے پالک
جس کو تبنی کہتے ہیں، اس کی ہوی جرام نہیں) اور بیر (امر بھی جرام ہے) کہتم دو بہنوں کو (رضاعی ہوں یا نسبی اپنے تکاح
جس کو تبنی کہتے ہیں، اس کی ہوی حرام نہیں) اور بیر (امر بھی جرام ہے) کہتم دو بہنوں کو (رضاعی ہوں یا نسبی اپنے تکاح
جس کو تبنی کہتے ہیں، اس کی ہوی حرام نہیں) اور بیر (امر بھی جرام ہے) کہتم دو بہنوں کو رضاعی ہوں یا نسبی اپنے تکاح
میں) ایک ساتھ رکھوں کیکن جو (اس تھم سے) پہلے ہو چکا (وہ معاف ہے) بیٹک اللہ تعالی بڑے بیت والے ہیں (کر جمت سے گناہ معاف کر و سے تیں)

اور چوتھی قتم وہ غور تیں جو کہ شوہروالیاں ہیں، گر (اس قتم میں وہ مشتیٰ ہیں) جو کہ (شرع طریقہ پر) تمہاری ملکیت میں آجا کیں (اور تمہاری مملوک، باندی، لونڈی ہوجا کیں، اگر چہ ان کے شوہر دارالحرب میں موجود ہول۔ ایسی عور تیں ایک حیض آجانے کے بعد حلال ہیں، جیسا کہ ہدایہ ہیں ہے) اللہ تعالیٰ فیض آجانے کے بعد حلال ہیں، جیسا کہ ہدایہ ہیں ہے) اللہ تعالیٰ نے ان احکام کوتمہارے او پر فرض کردیا ہے۔

فائدہ بحر مات کی زیادہ تفصیل جن میں سے اکثر تو انہی مذکورہ عورتوں کے عموم میں داخل ہیں، جن کے مندرجہ بالا محر مات میں داخل ہونے کی وضاحت پیچیدہ اور عام لوگوں کی سمجھ کے لئے مشکل ہونے کی وجہ سے نہیں کی گئی اور ان میں سے بعض کا اجاد یہ میں اور آثار میں ذکر ہے اور بعض کے سلسلے میں امت کا اجماع ہے اور اسی طرح مملوک عورتوں بعنی باندیوں لونڈیوں کے حلال ہونے کی شرطیں یہ سب فقہ کی کتابوں میں تفصیل کے ساتھ موجود ہیں، بات زیادہ لمبی ہوجانے کے خیال سے یہاں بیان نہیں کیا ، تا ہم اس وضاحت سے ایک اشکال بھی دورہوگیا وہ یہ کہ آگے جوان مذکورہ عورتوں کے علاوہ اور بھی حرام صورتیں ہیں، عورتوں کے علاوہ اور بھی حرام صورتیں ہیں۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ ان حرام صورتوں میں سے بہت ی تو ان مندرجہ بالاصورتوں کے عموم ہی میں لغت کے لحاظ سے یا عرف عام کے لحاظ سے داخل ہیں، وہ تو ''ان کے علاوہ'' میں داخل ہی نہیں جیسا کہ احتر نے ابھی لکھا ہے اور بعض صور تیں

جوان مندرجہ بالا کے عموم میں بھی داخل نہیں، وہ واقعی ان کے علاوہ میں داخل ہوں گی ، کیکن چونکہ فقرہ''ان کے علاوہ' دوسر ہے شرعی دلائل مثلاً احادیث اور اجماع اور پھر آٹاروقیاس کی وجہ سے اپنے عموم پر باقی نہیں، اس لئے باقی محر مات اس ''علاوہ'' سے متنثیٰ ومخصوص ہوجا کیں گی، یعنی لفظ میں داخل ہونے کے بعد حلال ہونے کے حکم سے نکل جا کیں گی، اس طرح کوئی اشکال باقی نہیں رہا، اور حرام کو حلال کرنا یا حلال کو حرام کرنالازم نہیں آتا۔

﴿ وَأَحِلُ لَكُمْ مَنَا وَرُآءَ ذَالِكُمْ أَنْ تَبْتَعُواْ بِأَمُوالِكُمْ مُحْصِنِيْنَ غَيْرَ مُسْفِحِيْنَ وَفَهَا اسْتَمْتَعْتُمْ لِهِ مِنْهُ فَعَا اسْتَمْتَعْتُمْ لِهِ مِنْهُ فَعَا اللّهَ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ كَانَ عَلِيْمًا حَرِيْهَا ﴿ وَلَا جُنَامَ عَلَيْكُمْ فِيمَا تَا طَهْ يَتُمُ بِهُ مِنْ ابْعَلِ اللّهَ كَانَ عَلِيْمًا حَرِيْهًا ﴿ وَلَا جُنَامَ عَلَيْكُمْ فِي يَمَا تَا طَعَيْهُ فِ مِنْ اللّهُ كَانَ عَلِيْمًا حَرِيْهًا ﴾ الفريضة والله كان عليها حَرِيْهًا ﴿ وَلَا جُنامَ اللّه كَانَ عَلِيْمًا حَرِيْهًا ﴾

ترجمہ: اوران عورتوں کے سوااور عورتیں تمہارے لئے حلال کی گئی ہیں یعنی یہ کہتم ان کواپنے مالوں کے ذریعہ سے چاہواس طرح سے کہتم ہوئے ہوسے ہوسے ہوسان کو چاہواس طرح سے کہتم ہوئے ہوسان کو ان کے مبردو جو پچھ مقرر ہو بچے ہیں۔اور مقرر ہوئے بعد بھی جس پرتم باہم رضا مند ہوجاؤاس میں تم پرکوئی گناہ نہیں۔ بلاشبہ اللہ تعالی بڑے جانے والے ہیں بڑی حکمت والے ہیں۔

ربط: یہاں تک محرمات بعنی حرام کی ہوئی عورتوں کا بیان تھا۔اس کے بعدان کے علاوہ سے نکاح حلال ہونے کی بعض شرطوں کا بیان ہے۔

#### سابق مضمون كانتمه:

اوران عورتوں کے علاوہ دوسری (باقی) عورتیں تنہارے لئے طال کی گئی ہیں، یعنی بیر کہ تم ان کواپنے مالوں کے ذریعہ سے (یعنی مہر کے ذریعہ نکاح میں ان کا چاہو (یعنی نکاح میں مہر ہوتا ضروری ہے، اور) اس طرح کہ تم (ان کو) ہیوی بناؤ (جس کی شرطیں شریعت میں مشہور ہیں، مثلاً گواہ بھی ہوں، وہ نکاح کسی خاص وقت کے لئے نہ ہو، وغیرہ) صرف متی ہی نکالنا (مقصود) نہ ہو (اس کے عوم میں زنا اور متعہ سب واخل ہوگئے، اگر چہ ان میں بھی مال خرچ کیا جاتا ہے) پھر (نکاح ہوجانے کے بعد) جس طریقہ سے (شریعت کے معتبر طریقوں میں سے) تم نے ان عورتوں سے فائدہ اٹھایا ہے، اس کے ان کو (اس کے بدلہ میں) ان کے مہر دوجو کچھ مقرر ہو بچ ہیں اور (بینہ مجھوکہ اس مقررہ مہر میں نماز، روزہ کی طرح کسی طرح کی کی زیادتی ممکن نہ ہو بلکہ) مقرر ہونے کے بعد بھی جس (مقدار) پرتم (میاں ہیوی) آپس میں رضامند ہوجا کہ اللہ تعالی ہوئے جانے والے ہیں (مقدار) کوخوب جانے ہیں) ہو ہے عکمت والے ہیں درست ہے) بیشک اللہ تعالی ہوئے جانے والے ہیں (تمہاری مصلحوں کوخوب جانے ہیں) ہوئے عکمت والے ہیں درست ہے) بیشک اللہ تعالی ہوئے جانے والے ہیں (تمہاری مصلحوں کوخوب جانے ہیں) ہوئے عکمت والے ہیں (ان مصلحوں کی رعایت سے احکام مقرر فرماتے ہیں، خواہ کہیں تمہاری سمح میں نہ تمہاری رعایت سے احکام مقرر فرماتے ہیں، خواہ کہیں تمہاری سمح میں نہ تمیں)

فائدہ: یہال مقروشدہ مہی اوائیگی کے واجب ہونے کی دوشرطیں بیان فرمائیں: ایک اس کا ﴿ مِنْ بَعْنِ الْفَرِیْصَةِ ﴾ مقرر ہونا، دوسرے ﴿ اسْتَمْتَعْتُم ﴾ میں صحبت سے یا خلوت صحبے سے استمتاع بعنی فائدہ اٹھانا، لہذا اگر ایک شرط بھی مفقو دہوگی توبیح م لازم نہیں آئے گا، مثلاً مہر مقرر ہو، لیکن استمتاع نہ ہواور طلاق ہوجائے تو نصف مہر لازم ہے اور مثلاً مہر مقرر نہ ہواور استمتاع ہوا ہو بعنی ان سے فائدہ اٹھایا کہ خلوت صحبے ہوئی ہوتو مہر مثل لازم ہے، اور اگر نہ مہر مقرر ہونہ استمتاع ہوا ور طلاق ہوجائے تو ایک جوڑا جس کا بیان سورہ بقرہ آیت ۲۳۲ کے تحت بینتیسویں تھم میں آچکا ہے۔ دینا پڑے گا۔ اور مہر کی کی زیادتی میں جو فر مایا کہ گناہ نہیں تو اس کی وجہ یہ ہے کہ کم ہونے یا معاف ہونے میں مردکوشبہ ہوسکتا ہے کہ پرایا مال قبول کرنا شایدا چھانہ ہواور زیادہ ہونے میں بہی شبہورے کو ہوسکتا تھا، اس لئے ایسا فر مایا۔

اوراس آیت میں لفظ ﴿ مُسلفِحِین کی کفیر سے متعد کا حرام ہونا بھی معلوم ہوگیا اور حدیثوں میں اس کی پوری تصریح موجود ہے، خاص طور پر صحیح مسلم میں قیامت تک ہمیشہ کی حرمت کی نص موجود ہے۔ البت اس ہمیشہ کی حرمت کے حکم سے پہلے حضور میں ہوگیا ہی کھر میں جنگ خیبر سے پہلے بہ حلال تھا ، پھر جنگ خیبر میں حرام ہوگیا ، پھر فتح مکہ کے زمانہ میں یوم اوطاس کو حلال کیا گیا ، پھر تین روز کے بعد ہمیشہ کے لئے حرام ہوگیا۔

اوربعض سلف سے جواس کا حلال ہونا منقول ہے تو ان کے ایسا کہنے سے پہلے ان تک منسوخ ہونے کی خبرنہیں پہونچی ہوگی۔اوربعض سے جواس آیت میں ﴿ اِلّے اُجَلِی مُسْحتی ﴾ کا فقرہ منقول ہے وہ تفسیر کے طور پر ہے جس کوانھوں نے نئح کی خبر پہو نچنے سے پہلے کہد یا۔اور حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کی طرف جواس کا حرام قرار دینا منسوب ہے، وہ اس کی حرمت کے اظہار واعلان کے معنی میں ہے، نہ کہ حرمت کے اثبات کے معنی میں، اور حضرت عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہا سے جومنقول ہے اول تو وہ قول اضطرار کی قید کے ساتھ تھا، چرتر مذی نے خودان سے ہی مطلقا حرمت نقل کی ہے، اللہ عنہا سے معلوم ہوتا ہے کہ انھوں نے اس سے بھی رجوع فرمالیا، پس اب اہل حق کا اجماع ہے۔

﴿ وَمَنْ لَهُ يَسْتَطِعُ مِنْكُمْ طَوْلًا أَنْ يَنْكِمَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ قَمِنْ مَا مَلَكَتْ أَيْمَا ثُكُمْ مِنْ فَتَلْتِكُمُ الْمُؤْمِنَاتِ وَاللّٰهُ أَعْلَمُ بِإِيْمَا نِكُمْ ، بَعْضُكُمْ مِنْ بَعْضٍ ، فَا نَكِحُوهُ قَ بِإِذْنِ آهْلِهِ قَ وَ اتْوَهُنَ ٱجُوْرَهُ قَ بِالْمَعْرُوفِ مُحْصَنَاتٍ عَيْرَ مُسْفِحْتٍ وَلَا مُتَخِذَٰتِ آخْدَانِ ، ﴾

ترجمہ:اورجوفضتم میں پوری وسعت اور مخبائش ندر کھتا ہوآ زاد مسلمان عورتوں سے نکاح کرنے کی تو وہ اپنے آپس کی مسلمان لونڈ یوں سے جو کہتم لوگوں کی مملوکہ ہیں نکاح کرلے۔اور تہہارے ایمان کی پوری حالت اللہ ہی کو معلوم ہےتم سب آپس میں ایک دوسرے کے برابر ہو،سوان سے نکاح کرلیا کروان کے مالکوں کی اجازت سے اور ان کوان کے مہر قاعدہ کے موافق دے دیا کرواس طور پر کہ وہ منکوحہ بنائی جاویں، نہ تو علانیہ بدکاری کرنے والی ہوں اور نہ خفیہ آشنائی کرنے

والي بول\_

ربط: اوپر سے نکاح کے احکام کابیان چلا آرہا ہے، اب شریعت کی روسے باندی، کنیز قرار دی گئی عورتوں کے ساتھ نکاح کرنے کابیان ہے۔

## كنيرول كے ساتھ نكاح كا حكم:

تم میں سے جو خص آزاد مسلمان عورتوں سے زکاح کرنے کی پوری استطاعت اور گنجائش ندر کھتا ہوتو وہ اپنے آپس (والوں) کی مسلمان کنیزوں باند یوں سے جو کہ (شرع طور پر) تم لوگوں کی ملیت میں ہیں، نکاح کرلے (کیونکہ اکثر باند یوں کا مہروغیرہ کم ہوتا ہے، اوران کوغریوں کے زکاح میں دینے میں عار بھی محسون نہیں کی جاتی ) اور (باندی سے نکاح کرنے میں شرم محسون نہر کرے، کیونکہ دین کے لحاظ سے تو ممکن ہے کہ وہ تم سے بھی افضل ہو، کیونکہ دین کا مدار فضیلت ایمان اور تقوی ہے، اور) تمہارے ایمان کی پوری خالت اللہ ہی کومعلوم ہے (کہ اس میں کون اعلی ہے اور کون اوئی ہے، کیونکہ وہ وہ نہر کی اور دنیا کے لحاظ سے شرم وحیا کی زیادہ وجہ نسب کی خواصل بنیا دہ یعنی حضرت آدم اور حواعلیہ السلام اس میں شرکیہ ہونے کے اعتبار سے) تم سب ہے، تواس میں نسب کی جواصل بنیا دہ یعنی حضرت آدم اور حواعلیہ السلام اس میں شرکیہ ہونے کے اعتبار سے) تم سب ہے، تواس میں نسب کی جواصل بنیا دہ یعنی حضرت آدم اور حواعلیہ السلام اس میں شرکیہ ہوئی تو نہ کورون صرورت کے ہواس میں ایک دوسرے کے برابر ہو (پھر شرم کی کیا وجہ؟) تو (جب شرم نہ ہونے کی وجہ معلوم ہوگئی تو نہ کورون دورت کے اس میں نہوں کی اور ان رکے مالکوں کی اجازت سے (ہو) کہ وہ متعلوم ہوگئی تو نہ کورون نہ کی اور کے مالکوں کی اجرت کے طور پر بردی کی وہ متعلوم ہوگئی جو میں نہ کی اجرت کے طور پر بیا کہ وہ معلوم ہوگئی ہو تکار کے مقابلہ میں ہو، زنا کی اجرت کے طور پر وی سے دو صلال نہ ہوگی)

فائدہ:باندی یا کنیز کے ساتھ تکان کرنے کے لئے دوشرطیں لگائیں:ایک بیک دوہ کی الی عورت سے نکاح نہ کرسکے جس میں دو صفتیں پائی جاتی ہوں:ایک حریت یعنی آزادی اور دوسرے ایمان ۔ دوسری قید بیہ ہے کہ وہ کنیز مسلمان ہو، امام ابوضیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک ان قیود کی رعایت اولی ہے اور اگر ان قیود کی رعایت کے بغیر کنیز سے نکاح کیا تو نکاح ہوجائے گا، کین کراہت ہوگی (روح المعانی، بدائع کے حوالہ سے) اور کراہت کی وجہ بیہ ہے کہ اس میں بلاضر ورت اپنی اولا دو کا میان ہونا ہے، دوسرے یہ بھی ہے کہ باندی دوسرے کی ملکیت اولاد کو غلام بنانا ہے، کیونکہ آزادی اور غلامی میں اولا دو مال کے تالع ہے، دوسرے یہ بھی ہے کہ باندی دوسرے کی ملکیت ہو اور بالکل اس کے قضہ کی ہے، چنانچ مکن ہے کی وقت شو ہرا سے اپنی باس رکھنا جا ہے اور اس وقت اس کا ما لک اس سے خدمت لینا چا ہے تو لازی طور پر بدمزگی ہوگی، یا وہ کی پر دلی کے ہاتھ فروخت کرڈالے تو اور زیادہ مصیبت ہے، تیسرے یہ کہ اس سے پورے پردہ کا نباہ نہیں ہوسکتی، غیور آدی کو اس کی بھی کوفت ہوگی، پھر عام طور سے اس کونہ ہوگی، تیسرے یہ کہ اس سے پورے پردہ کا نباہ نہیں ہوسکتی، غیور آدی کو اس کی بھی کوفت ہوگی، پھر عام طور سے اس کونہ ہیں ہوسکتی ہوگی کو اس کی بھی کوفت ہوگی، پھر عام طور سے اس کونہ

خاندداری کا زیادہ سلیقہ ہوتا ہے اور نہ ہی شوہر کے گھر اور چیز سے ہمدردی ہوتی ہے، ان مصلحتوں کو کراہت میں شرعی طور پر دخل ہوسکتا ہے اور آگے ﴿ فَافَدَا اُحْصِنَ ﴾ اور ﴿ ذَلِكَ لِمَن خَشِی الْعَذَت ﴾ سے بھی ای طرف اشارہ ہے، جیسا کہ عنقریب اس کی تقریب کی ایمان ہوا بغیر ضرورت نکاح نہ کرنا اولئی ہے۔ اور امام شافعی رحمہ اللہ نے ان دوقیدوں کو احر ازی قرار دیا ہے، لیکن پہلی قید کی دوسری صفت کو احر ازی تہیں کہا، چنا نچہ انھوں نے غیر مؤمن آزاد مورت نکاح کی استطاعت رکھنے والے کو بھی کنیز سے نکاح کی اجازت نہیں دی، احداث کہتے ہیں کہآ ہی کہز کر ایک تعلق میں استطاعت رکھنے والے کو بھی کنیز سے نکاح کی اجازت نہیں دی، احتاف کہتے ہیں کہآ ہی کہز دیکے جنوں امر ہیں، اور یہ جوفر مایا کہ قاعدہ کے مطابق لیمن جودین کا عام حکم ہے کہ وسعت کے دفت تا لے نہیں، پریشان نہ کرے، وعدہ خلافی نہ کرے اس کی تقریب کے لئے مفید ہوگئی، کیونکہ اس کو ہلکا تیجھنے کی اور اس سے لا پروائی برسے کی عام عادت ہے، اس میں بھی اکثر جبکہ حکومت کی طرف سے کوئی زور دباؤ پڑے۔ ۔

لئے اور ابھی کم بلکہ شاؤ و ناور ہی کیا جاتا ہے، اس میں بھی اکثر جبکہ حکومت کی طرف سے کوئی زور دباؤ پڑے۔ ۔

مسئلہ: کنیز کا نکاح ما لک کی اجازت کے جب ہیں۔

﴿ فَإِذَا الْحُصِنَ فَإِنْ آتَيْنَ بِفَاحِشَةٍ فَعَلَيْهِنَ نِصْفُ مَا عَلَى الْمُحْصَنْتِ مِنَ الْعَلَابِ، ﴾

ترجمہ: پھر جب وہ لونڈیاں منکوحہ بنالی جاویں، پھراگروہ بڑی بے حیائی کا کام کریں توان پراس سزاسے نصف سزا ہوگی جو کہ آزادعور توں پر ہوتی ہے۔

ربط: اوپر کنیزوں سے نکاح کرنے کا ذکرتھا، اب ان باندیوں سے متعلق سیاست اور سزا کے بارے میں ایک تھم
ارشاد فرماتے ہیں اور باوجود یکہ وہ تھم غلام کے لئے بھی اور بغیر نکاح والی باندی کے لئے بھی عام ہے، لیکن اس مقام پرذکر
میں باندیوں کی تخصیص پھر ان میں سے بھی نکاح والیوں کی تخصیص اس نادان (حکیم الامت) کے ذوق کے مطابق جیسا
کہ ابھی حق تعالی نے دل میں بات ڈالی ویلله المحمد سیہ ہے کہ کنیزوں کے ساتھ نکاح کے مباح ہونے کے باوجوداس
موقع پراس میں قیدلگانے کا مقصد بعض اسباب کے تحت بلا ضرورت اس کا مکروہ ہونا بتانا تھا، اس مقصود کی تاکید کے لئے
اس جملہ میں ان کی زنا کی حد کی تصرح فرمادی، تاکہ اس کے قریبی اسباب کے جمع ہونے کی وجہ سے مثلاً اپنے مالک کی
خدمت کی غرض سے اکثر اس کے بازار وغیرہ میں آمدور فت کی وجہ سے عام طور سے پردہ میں نہ رہ پانے کے سبب اس فعل
خدمت کی غرض سے اکثر اس کے بازار وغیرہ میں آمدور فت کی وجہ سے عام طور سے پردہ میں نہ رہ پانے کے سبب اس فعل
کے دقوع کا احتمال سننے والے کے چیش نظر رہے۔ اور ایک طرح کی الی بے رغبتی پیدا ہوجائے کہ بلا ضرورت اس کا
ارتکاب نہ کرے، نکاح والی کنیزوں کے ذکر کی تخصیص کی بیوجہ ہے، یعنی نکاح کے بغیر بھی ان سے اس امر کا ارتکاب اتنا

#### گیار ہوال حکم کنیروں کے زناکی حد:

پھر جب وہ لونڈیاں منکوحہ بنائی جائیں، پھراگروہ بڑی بے حیائی کا کام (لیعنی زناکریں) تو (ثبوت کے بعد بشرطیکہ وہ مسلمان ہوں) ان پراس سزا سے نصف سزا (جاری) ہوگی جو کہ (غیر منکوحہ) آزاد عورتوں پر ہوتی ہے (جیسا کہ نکاح سے پہلے بھی باندیوں کی بہی سزاتھی اوراسی طرح غلاموں کی بھی)

فائدہ: وہ سزایہ ہے کہ ان کے پچاس در ہے لگائے جائیں گے، کیونکہ بغیر نکاح والی آزاد حورت کواوراس طرح بغیر نکاح والے آزاد مرد کوسودر ہے لگائے جاتے ہیں، جیسا کہ سورہ نور ہیں ہے کہ وہاں بغیر نکاح والا مرداور بغیر نکاح والی عورت ہی مراد ہے، اور جب آزاد مرد وعورت کا نکاح ہو پچے اور پچے دوسری بھی شرطیں ہیں تو اس وقت اس فعل کی سزا سنگساری کرنا ہے، جیسیا کہ متواتر احادیث میں ہے اور حیحین کی حدیث میں زید بن خالد جہنی ہے دوایت ہے کہ درسول اللہ سنگساری کرنا ہے، جیسیا کہ متواتر احادیث میں ہوالی کیا گیا تو آپ نے تازیانے (کوڑے) فرمائے اور فلام کی حدید میں اور کی تعزیز کاح والی کنر کی حدیث اور اجماع ہے معلوم ہوا کہ سیخصیص بطور قید واحر از کے نہیں ہے، اور نصف فرمانے سے یہ بھی معلوم ہوا کہ مملوک پرخواہ وہ مرد ہو یا عورت رجم، سنگساری کرنے کا حکم نہیں ہے، کیونکہ رجم کی انتہاروں فرمانے سے بھی معلوم ہوا کہ محصنہ یعنی نکاح والی با ندی کا فرک نا نامکن ہے، اور اس میں نصف سز انافذ کرنا نامکن ہے، اور چونکہ اوپرامائے محصنہ یعنی نکاح والی با ندی کا ذکر تھا، اس لئے ﴿ فَانَ اَسْتَحِینَ ﴾ کی تصریح سے بات دہرانے کافاکہ وہ وا ہے، اس نہ کورہ بالائکتہ کی مزید تقویت ہوگی۔خوب بجھلو۔

﴿ ذَٰ لِكَ لِمَنْ خَشِى الْعَنَتَ مِنْكُمْ وَ أَنْ تَصْبِرُوا خَيْرُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ مَّ حِيْمٌ ﴿ ﴾

ترجمہ: بیاس شخص کے لئے ہے جوتم میں زنا کا اندیشہ رکھتا ہواور تہہارا صبط کرنا زیادہ بہتر ہے اور اللہ تعالی برے بخشنے والے ہیں بردی رحت والے ہیں۔

ربط: پھر باندیوں کے نکاح کے حکم کی طرف لوٹ رہے ہیں۔

كنيرول كے ساتھ نكاح كے حكم كاتتمہ:

یہ (باندیوں سے نکاح کرنا) اس مخص کے لئے (مناسب) ہے جوتم میں (شہوت کے غلبہ اور آزاد منکوحہ میسر نہ ہونے کی وجہ سے) زنا (میں مبتلا ہوجانے) کا اندیشہ رکھتا ہو (اور جس کو بیاندیشہ نہ ہواس کے لئے مناسب نہیں) اور (اگر اس اندیشہ کی واب میں بھی اپنے نفس پر قادر ہوتو) تمہارا صبط کرنا زیادہ بہتر ہے (کنیز کے ساتھ نکاح کے مقابلہ میں) اور (یوں) اللہ تعالی بڑے بخشے والے ہیں (اگر کراہت کی صورت میں بھی نکاح کرلیا تو ہم مواخذہ نہ کریں گے اور)

#### بوے رحمت والے ہیں (كەحرمت كالحكم نبيس فرمايا)

فائدہ: اس قید کی بھی وجہ وہی کراہت ہے جس کی علت آیت ﴿ وَصَنْ لَهُمْ یَسْتَطِعُ مِنْکُمُمْ ﴾ کے ذیل میں بیان ہوئی ہے، غرض اللہ تعالیٰ نے ہماری مصلحت کے واسطے بیتکم بطور مشورہ فرمایا ہے۔ اس کواصول کی اصطلاح میں امرار شادی کہتے ہیں اور خفور کی تفسیر میں جو کہا گیا ہے، بیاس حکم کے ساتھ خاص نہیں، بلکہ ہر مکر وہ تنزیبی کا یہی تھم ہے کہ اس میں مواخذہ نہ کرنے کا وعدہ ہے، اس لئے وہ نجات میں مانع نہیں، تاہم اہل قرب کی شان کے خلاف ہے، اور چونکہ شوافع بعض صورتوں میں کہتے ہیں کہ جواز کی صورت میں اس لئے وہ غفور کی تفسیر میں کہتے ہیں کہ جواز کی صورت میں اس امریر مؤاخذہ نہیں فرمایا، جواصل میں معصیت تھا۔

﴿ يُرِنِينُ اللهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمُ وَيَهُ لِي يَكُمُ سُنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَيَتُوْبَ عَلَيْكُمْ وَاللهُ عَلِيْمُ مَا اللهُ عَلِيْمُ وَيَعُونَ اللهُ عَلَيْكُمْ وَاللهُ عَلِيْمُ وَيُرِيْدُ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ اللهُ هَوْتِ أَنْ تَبَيْدُوا مَيْلًا عَلَيْمُ وَعُرِيْدُ الَّذِينَ يَتَبِعُونَ اللهُ هَوْتِ أَنْ تَبَيْدُوا مَيْلًا عَلَيْمُ وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيْفًا ﴿ ﴾ عَنْكُمْ وَخُلِقَ الْإِنْسَانُ ضَعِيْفًا ﴿ ﴾

ترجمہ: اللہ تعالیٰ کو یہ منظور ہے کہتم سے بیان کردے ادرتم سے پہلے لوگوں کے احوال تم کو ہتلادے اورتم پر توجہ فرماوے۔ اوراللہ تعالیٰ ہوئے۔ اور اللہ تعالیٰ ہوئے۔ اور اللہ تعالیٰ کو تمہارے ساتھ تحفیف منظور ہے جولوگ شہوت پرست ہیں وہ یوں چاہتے ہیں کہتم برئی بھاری بھی میں پر جاؤ۔ اللہ تعالیٰ کو تمہارے ساتھ تحفیف منظور ہے اور آدمی کمزور پیدا کیا گیا ہے۔

ربط: اوپر مخصوص احکام کی تفصیل تھی، اب اپناانعام واحسان اور ان احکام میں ہمارے منافع ومصالح کی رعایت رکھنا بیان فرماتے ہیں خواہ اس کی تفصیلات کوہم نہ مجھیں۔ نیز انتاع کی ترغیب اور ان امور میں سرکش لوگوں کی بدخواہی پر تنبیہ فرماتے ہیں۔

## فتنهمیں پڑنے سے بیخے اور احسان ونیکی کی پیروی کی ترغیب:

اللہ تعالیٰ کو (ان فہ کورہ مضامین کے ارشاد فرمانے سے اس طرح دوسر ہے مضامین سے اپنا کوئی نفع مقصور نہیں کہ یہ قطور پر محال ہے، بلکہ تہمیں نفع پہونچانے کے لئے) یہ منظور ہے کہ (احکام سے متعلق آیتوں میں تو) تم سے (تمہاری مصلحت کے احکام) بیان کردے اور (آیات قصص میں) تم سے پہلے لوگوں کے احوال تمہیں بتادے (تا کہ تہمیں اتباع کی رغبت ہواوراس کی مخالفت کا ڈرہو) اور (مشترک مقصود کا خلاصہ یہ ہے کہ) تم پر (رحمت کے ساتھ) توجہ فرمائے (اور وہ بہی بیان فرمانا اور بتانا ہے جس میں سراسر بندوں ہی کا نفع ہے، جیسا کہ او پر بیان ہوا) اور اللہ تعالیٰ بردے علم والے ہیں (کہ بندوں کی مصلحت جانے ہیں) بردے حکمت والے ہیں (کہ بغیر وجوب کے ان مصلحت کی رعایت فرماتے ہیں)

اوراللدتعالیٰ کوتو (احکام اورقصص کے بیان سے جیسا کہ ابھی بیان ہوا) تہہارے حال پر (رحمت کے ساتھ) توجہ فر مانا منظور ہے، اور (کفارو فجار میں بوگوگشہوت پرست ہیں، وہ یہ چاہتے ہیں کہتم (راور است سے) بڑی بھاری بھی منظور ہے، اور (اورانہی جیسے ہوجا کو، چنانچہ وہ اپنے فاسد خیالات مسلمانوں کے کانوں میں ڈالتے رہتے تھے، اور اللہ تعالیٰ کی فظر جس طرح تمہاری مسلمت پر ہے، اسی طرح تمہاری آسانی پر بھی ہے، جیسا کہ ارشاد ہے کہ ) اللہ تعالیٰ کو (احکام میں) تمہارے ساتھ نرمی کا معاملہ کرنا منظور ہے۔ اور (اس کی وجہ یہ ہے کہ ) آدمی (دوسری مکلف مخلوقات کی بنسبت بدن اور ہمت دونوں میں) کمزور پیدا کیا گیا ہے (اس لئے اس کے معاملہ کرمنا مقرر فرماتے ہیں، ورنہ مسلمت کی رعایت کے اعتبار سے دشواری اور مشقت والے اعمال تجویز کرنے میں بھی مضا کقہ نہ تھا، مگر ہم نے مجموعی طور پر دونوں امر کالیٰ ظور مایا۔ اور یہ بڑے کے وکھور پر دونوں امر کالیٰ ظور مایا۔ اور یہ بڑے کے وکھور پر دونوں امر کالیٰ ظور مایا۔ اور یہ بڑے کے وکھمت اور دحمت وشفقت پر بڑی ہے۔

تفسیر: شہوت پرست سے مرادابن زید کے قول کے مطابق فاسق لوگ ہیں، اور ابن عباس کے بقول زانی اور بقول سدی یہود ونصاری اور بقول بعض دیگر صرف یہودی مراد ہیں کہ ان میں ہے بعض نے کہا تھا کہ علاقی بہن حلال ہے، اور بقول بعض مجوس مراد ہیں کہ وہ مسلمانوں سے کہتے ہے کہتم خالہ اور پھوچھی کی بیٹی کوتو حلال کہتے ہواور بہن اور بھائی کی بیٹی کوحرام کہتے ہو حالانکہ ان کے اصول یعنی پھوچھی اور خالہ اور بہن کوحرام کہتے ہو، اس پر بیآیت نازل ہوئی (ردح المعانی وکمیر)

اور بڑی بھاری کجی کے دومطلب ہیں ایک بیبا کی کے ساتھ حرام کا مرتکب ہونا۔ دوسر ہے کہ گراہ اور بدکر دارلوگ طرح فاسق لوگ تو پہلے امرکی کوشش کرتے ہوں گے اور کفار دوسر ہے امرکی ، جیسا کہ مشاہدہ ہے کہ گراہ اور بدکر دارلوگ دوسروں کوبھی گراہ اور بدکر داربنانا چاہتے ہیں ، اور اس کے مقابلہ میں ہلکی بجی بیہ ہے کہ آدمی گناہ کو گناہ سمجھے ، گر پھر بھی اتفاق سے برائی کا صدور ہوجائے ، اس آیت میں اس غیر ظیم یعن ہلکی بجی کا ذکر نہیں ہے ، بلکہ مقصود ان بدخوا ہوں کے حال کا بیان کرنا ہے جو بھاری بجی کی سعی کرتے ہیں۔

اورانیانوں کے سوادوسرے مکلف جنات اور ملائکہ ہیں، اگر چہ ملائکہ کے لئے عذاب نہیں ہے، پھر بھی تھم دینے اور روکنے کا تو تعلق ان سے ہے، اگر شبہ ہو کہ جنات تو اسٹے ضعیف نہیں پھران کے لئے یہی احکام کیوں مقرر ہیں جیسا کہ حضور میلائی ہے کہ اس کا جواب سے ہے کمکن ہے کہ ان احکام میں اصل رعایت انسان کی آسانی پر ہو، ان کے طفیل میں جن بھی اس آسانی سے فیضیا بہوں گے، واللہ اعلم۔

اور جاننا چاہئے کہ یہاں شہوت پرستی کی فدمت میں مباح شہوات سے فائدہ اٹھانا داخل نہیں کہ ان کوبھی فدمت میں داخل کرلیا جائے ، اس سے وہ شہوت پرستی مراد ہے جس سے خدا پرستی فوت ہوجائے اور چونکہ مباح اللہ کی اجازت سے ہے، اس لئے اس میں خدا پرستی فوت نہیں ہوتی ، اور پہرہوت پرستی نہیں ہے۔

﴿ يَا يَهُمَا الَّذِينَ امْنُوا لَا تَأْكُلُواۤ امْوَالْكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ الْآانَ تَكُونَ بَعَارَةٌ عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ ﴿ وَكُلَّ تَقْتُلُوٰۤ اَنْفُسَكُمْ ﴿ إِنَّ اللّٰهَ كَانَ بِكُمْ رَحِيْمًا ﴿ وَمَنْ يَفْعَلُ ذَٰلِكَ عُدُوانًا وَظُلْمًا فَسَوْفَ نَصْلِينِهِ نَارًا ﴿ وَكَانَ ذَٰلِكَ عَلَى اللهِ يَسِنِيرًا ۞ ﴾

ترجمہ:اےایمان والو! آپس میں ایک دوسرے کے مال ناحق طور پرمت کھاؤلیکن کوئی تنجارت ہوجو باہمی رضامندی سے ہوتو مضا نقت ہیں، اور تم ایک دوسرے کوئل بھی مت کرو، بلاشبہ اللہ تعالیٰ تم پر بروے مہر بان ہیں، اور جوشخص ایسافغل کرے گااس طور پر کہ حدسے گزرجاوے اور اس طور پر کہ ظلم کرے تو ہم عنقریب اس کوآگ میں داخل کریں گے، اور سیامر خدا تعالیٰ کوآسان ہے۔

ربط: یہاں تک بتیموں، وارثوں اور مہر سے متعلق اموال سے فیضیاب ہونے کے بعض طریقوں، اور عورتوں کے نفوس لیعنی ان کی ذات میں تصرف کرنے کے بعض طریقوں جیسے ان پڑ طلم کرنا، انہیں تنگ کرنایا ان میں جومحر مات ہیں ان سے نکاح کرنا وغیرہ سے منع فر مایا تھا۔ اب اس مضمون کو پورا کیا جارہا ہے کہ مالوں اور نفسوں میں فدکورہ تصرف کی کچھ شخصیص نہیں، بلکہ کسی کے مال اور نفس میں جوغیر شرع طریقہ سے تصرف ہو، وہ ممنوع ہے۔

## بارہواں تھم : کسی کے مال یانفس میں غیر شرعی طریقہ سے تصرف کرنے کی ممانعت:

اے ایمان والو! آپس میں ایک دوسرے کے مال، ناخق ( لینی غیر مباح) طور پرمت کھا کو (برق کین (اگر مباح طریقہ سے ہو، مثلاً) کوئی تجارت باہمی رضامندی سے (واقع) ہو (بشر طیکہ اس میں اور بھی سب شرعی شرطیں ہوں) تو حرج نہیں ( یہ تو مالی تقرف تھا، آگے نفس لیعنی ذات میں تصرف بیان فرماتے ہیں) اور تم ایک دوسرے کوئل بھی مت کرو، بلا شبہ اللہ تعالیٰ تم پر بردے مہر بان ہیں ( اس کئے نقصان یہو نچانے کی صور توں کوئع فرما دیا، خاص طور سے جبکہ اس میں یہ اثر ہوکہ دوسر افتحق پھر شہیں ضرر بہو نچائے گا تو یہ اللہ تعالیٰ کی مہر بانی ہے کہ تمہیں بھی ضرر سے بچالیا) اور (چونکہ قبل ان دونوں امر میں زیادہ سخت ہے، اس لئے اس پر خاص طور سے دعید سناتے ہیں کہ) جو شخص ایسا کام ( لیمی قبل ) اس طرح کہ دوسرائی طلمی کے اور بیام ( یعنی قبل ) اس طرح کہ دوسرائی طلمی کے دوسرائی اور دونرخ کی ) آگ میں داخل کریں گے، اور بیام ( یعنی اس احتمال کی مجواہتمام کی حاجت نہیں جس میں اس احتمال کی مجوائی ہو کہ شاید الی سرادینا) اللہ تعالیٰ کے لئے (بالکل ) آسان ہے ( پچھاہتمام کی حاجت نہیں جس میں اس احتمال کی مجوائی ہو کہ شاید کی وقت اہتمام نہ ہو سکایا سامان جمع نہ ہو سکا تو سزائل جائے گی )

حاصل بدہ کہ جھخف قبل کا مستحق نہ ہو،اس کا قبل تین طرح ہوسکتا ہے: ایک بدکرہ ہوا کا خلطی ہے ہوگیا، مثلاً گولی شکار پر چلائی اور وہ کسی آ دمی کولگ گئ، دوسرے بدکہ قاضی یا حاکم ہے اجتہادی غلطی ہوگئ یعنی مقدمہ کی تنقیح کے بعدرو کداد سے معاملہ ثابت ہوگیا اور گوا ہول کوا ہول کوا ہون کوا ہونی اس کو تا کہ معتبر مجھنا جبکہ واقع میں وہ معتبر نہیں تھے، تیسرے بدکہ حقیقت حال یعنی اس کا غیر مستحق ہونا معلوم ہے، چھر بھی اس کولل کر ڈالا، اس طرح ظلم کہنے سے پہلی دوصور تیس خارج ہوگئیں کہ اس میں بدوعید نہیں، بلکہ دوسری میں تو بچھر بھی گناہ نہیں، پہلی صورت میں بچھ گناہ ہے جس کا کفارہ اس سورۃ میں آ گے بیان کیا گیا ہے، اور عدوان کی قید سے معلوم ہوگیا کہ جو محض واقعی قبل کا مستحق ہو، مثلاً اس پر قصاص واجب ہے، اس کا قبل کرنا ممنوع نہیں، بلکہ ولی کی درخواست پر واجب ہے، اور ولی کو جائز ہے۔

﴿ إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَّآبِرُ مَا تُنهُونَ عَنْهُ ثُكَفِّرْ عَنْكُمْ سِيّاتِكُمْ وَنُنْ خِلْكُمْ مُّلُخَلَّا كَرِيبًا ﴿ ﴾

ترجمہ: جن کاموں سے تم کومنع کیا جاتا ہے ان میں جو بھاری بھاری کام ہیں اگرتم ان سے بیچنے رہوتو ہم تمہاری خفیف برائیاں تم سے دور فرمادیں گے،اور تم کوایک معزز جگہ میں داخل کریں گے۔

ربط: اوپرجن معاصی کاذکرہے، ان میں اکثر گناہ کبیرہ ہیں، اس لئے یہاں تک توان کے کرنے پرسز اسے ڈرایا جارہا تھا، اب ان کے نہ کرنے یعنی ان سے بچنے کی ترغیب ہے، کہ اگر ان سے بچو گے تو اس بچنے میں یہ منفعت ہے کہ تمہارے ملکے ملکے معاصی یا کبیرہ گناہوں کا کفارہ تمہاری طاعتوں اور نیکیوں سے کردیں گے، اور چونکہ دوسر ہے کبیرہ گناہ بھی فدکورہ کبیرہ گناہوں کی طرح ہیں، اس لئے آیت میں لفظ عام لائے ہیں، تا کہ فدکورہ اور غیر فدکورہ سب کوشامل ہوجائے۔

كبيره گنامول سے اجتناب كرنے والے كے صغيره گنامول سے درگذر:

جن کاموں میں تہمیں (شروع میں) منع کیا جاتا ہے (لینی گناہوں کے کام) ان میں جو بھاری بھاری کام ہیں (لیعنی کیا ہوں کے کام) ان میں جو بھاری بھاری کام ہیں (لیعنی کبیرہ یا بڑے برہم وعدہ کرتے ہیں کہ تہمارے اعمال حسنہ کرنے کی وجہ سے جبکہ وہ قبول ہوجا کیں) ہم تہماری ہلکی برائیاں تم سے دور فرمادیں گے (چنانچہ دوزخ سے محفوظ رہوگے) اور ہم تہمیں ایک عزت والی جگہ ( لیعنی جنت ) میں داخل کریں گے۔

كبيره كناه كيابين؟

گناہ کبیرہ کی تعریف میں بہت سارے اقوال ہیں: ان میں سب سے جامع قول وہ ہے جے روح المعانی میں شخ الاسلام بارزی سے نقل کیا ہے کہ جس گناہ پرکوئی وعید ہویا حد ہویا اس پرلعنت آئی ہویا اس میں کسی ایسے ہی گناہ کے برابریا اس سے زیادہ مفسدہ ہوجس پروعیدیا حدیا لعنت آئی ہو، یا وہ دین کی تحقیر و تذکیل کے ارادے سے کیا ہو: وہ کبیرہ گناہ ہے اوراس کا مقابل صغیرہ ہے۔ اور حدیثوں میں جو گنتی بیان کی گئی ہے اس سے حصر مقصود نہیں ہے، بلکہ وقت کے تقاضہ کے تحت انہی کا ذکر ہوگا۔

اور صغیرہ گناہوں کے صادر ہونے کے بعد چند حالتیں ہیں، ایک تو یہ کہیرہ سے بچے اور ضروری طاعتوں کا پابند ہو،

اس حالت میں وعدہ ہے کہ صغیرہ گناہ معاف ہوجا کیں گے۔ اور آیت میں اسی صورت کا ذکر ہے، چنا نچہ کمیرہ سے بچنے کی شرط کی تو خود آیت میں تصری ہے، اور ضروری طاعتوں کی پابندی پر چند دلائل اور قوا نین ہیں، ایک دلیل تو خود آیت میں شرط کی تو خود آیت میں کہا نر صحیح میں کہا نر سے اجتناب صادق نہ آئے گا، اس لئے کہلی شرط دوسری کے لئے لازم ہے۔ دوسرا قرینہ آیت ہو ان الحسکن یُن هِ بُن الصلواۃ الشیّیات کے جاتے رہنے کا سب قرار دیا۔ تیسرا قرینہ آجیح مسلم کی حدیث ہے: الصلواۃ الخمس مکفوۃ لما بینھا ما اجتنبت الکبائو: یعنی پانچ نمازیں ان کے درمیان کے اعمال کے لئے کفارہ ہوتے ہیں الخمس مکفوۃ لما بینھا ما اجتنبت الکبائو: یعنی پانچ نمازیں ان کے درمیان کے اعمال کے لئے کفارہ ہوتے ہیں جب تک آدی کہا نرسے اختناب کرتار ہے۔ اس حدیث میں اس امرکی تصریح ہے کہ وخل دوامر کے مجموعہ کو ہے۔ اور اگر حرف اجتناب کافی ہوتا تواعمال کے دخل دوامر کے مجموعہ کو ہے۔ اور اگر

اورجاناچاہے کہ اس مجموعہ کامقصودایک اثر بیان کرنا ہے نہ کہ اس اثر میں حصر بیان کرنا ،تو اگر اس مجموعہ کے وجود کے وقت صغائر موجود نہ ہوں تو اس کا اثر درجات کا بلند ہونا فہ کورہ بالاتھم کے منافی نہیں اور اس امرکی دلیل اس آیت میں سیئات سیمراد صغیرہ گناہ ہیں خود سیئات کا کبائر کے مقابلہ میں لانا ہے ،اور اُس آیت ﴿ إِنَّ الْحَسَدُتِ ﴾ میں سیئات کی تفسیر صغائر سے کی جائے گی ،اور حدیث میں بھی ما بینھا کو صغائر کے ساتھ خاص کیا جائے گا۔

دوسری حالت ہے کہ بیرہ سے نہ بچا آگر چہ ضروری طاعتوں کا پابند ہو۔ تیسری حالت ہے کہ ضروری طاعتوں کا پابند نہ ہو، آگر چہ دوسر سے کہائر سے بچتا ہو، پھر خواہ اس کو دوسر سے کبیرہ گنا ہوں کے اعتبار سے کہائر سے اجتناب کرنے والا کہا جائے ، ان دونوں جائے یا ضروری طاعتوں کے ترک کے کبیرہ ہونے کے اعتبار سے، اس کو اجتناب کرنے والا نہ کہا جائے ، ان دونوں حالتوں میں صغائر کا کفارہ بنانے کا وعدہ نہیں ہے، اس لئے حدیث میں بھی اس کی قیدلگائی گئی اور فضل کی دوسری بات ہے کہ وہ خود کبیرہ گناہ کے ساتھ بھی متعلق ہوسکتا ہے، اور جب وعدہ نہیں تو ممکن ہے کہ اس پر آخرت میں سزا ہو، کیونکہ اگر سزا کا احتمال نہ ہو بلکہ معافی تیتنی ہوتو کبائر سے بچنا نہ بچنا دونوں برابر ہوگئے، حالانکہ قرآن سے کبائر سے اجتناب کا وخل صراحت کے ساتھ معلوم ہوتا ہے، اور اہل سنت کا یہی نہ جب ہونے سخیرہ گنا ہوں پر عذاب کا احتمال، جیسا کہ کبیرہ گناہ وں پر عذاب کا احتمال، جیسا کہ کبیرہ گناہ وں پر عذاب کا احتمال، جیسا کہ کبیرہ گناہ و پر فضل کا احتمال بھی خاص اہل سنت کا غہ جب ہے، واللہ اعلم۔

اور حسنات کے مقبول ہونے کی قیداس لئے لگائی کہ غیر مقبول تونہ ہونے کے درجہ میں ہیں۔اور چونکہ مقبول ہونا جو کہ شرط ہے بقین نہیں۔اس لئے علماءالل سنت نے فرمایا ہے کہ کہا کر سے اجتناب شرط ہے بقین نہیں،اس لئے علماءالل سنت نے فرمایا ہے کہ کہا کر سے اجتناب

کے باوجود صغیرہ گناہوں پرعتاب کا احمال ہے، کیونکہ خودعتاب کو دور کرنے والا لینی کفارہ ہونا غیر معلوم ہے، لہذا بیقول قرآن کے خلاف نہیں ہے۔

﴿ وَلاَ تَمْنَوُا مَا فَضَّلَ اللهُ بِهِ بَعْظَكُمْ عَلَا بَعْضٍ ، لِلرِّجَالِ نَصِيْبُ رِّمْنَا اكْتَسَبُوا اللهُ وَلِللِّسَا اِ نَصِيْبُ مِنْ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَى اللهُ عَلَى

ترجمہ:اورتم کسی ایسےامری تمنامت کیا کروجس میں اللہ تعالی نے بعضوں کو بعضوں پر فوقیت بجشی ہے۔مردوں کے لئے ان کےا لئے ان کے اعمال کا حصہ ثابت ہے۔اورعورتوں کے لئے ان کے اعمال کا حصہ ثابت ہے۔اور اللہ تعالی سے اس کے فضل کی درخواست کیا کرو۔بلاشبہ اللہ تعالی ہر چیز کوخوب جانتے ہیں۔

ربط: اوپر چھے بھم کی تفصیل میں مرداور حورت کے حصہ میں جبکہ انہیں میت کے ساتھ یکساں قرب ہو، آ دھے اور دو گری کا فرق معلوم ہو چکا ہے، جس میں شاید سے حکمت ہے کہ مردوں کے ذمہ خرج زیادہ ہوتا ہے، واللہ اعلم ۔ اور دوسری آتھوں سے مردوں کے اور بھی خاص فضائل ثابت ہیں، اس سلسلہ میں ایک بار حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا نے حضور سِنالِی اِللہ ہے عرض کیا کہ ہمیں آدھی میراث ملتی ہے اور ہمارے اور مردوں کے درمیان اور بھی فلاں فلاں فرق ہیں، مقصد اعتراض کرنانہیں تھا بلکہ بیتھا کہ اگر ہم بھی مرد ہوتے تو اچھا ہوتا (جلالین) اس پر بیآ بیت نازل ہوئی، اس کاسبب نزول ایک اور بھی ہے کہ ایک عورت نے حضور سِنالِی اِللہ ایس ایس اللہ اور ہمی ہے کہ ایک عورت نے حضور سِنالِی اِللہ ایس اللہ اور کو میراث میں دو ہرا حصہ ماتا ہے اور کا دول ایک اور ایک اور ہی ہے کہ ایک عورت نے حضور سِنالِی اِللہ اور ایس اللہ ایس ہمیں تو اب بھی آدھا ہی ملے گول کا جواب ہے لینی حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے تول کا جواب کو لاکٹ تھی نیازل ہوئی، جس میں دونوں کے قول کا جواب ہے لینی حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے تول کا جواب ہونے کے بعد نازل ہوئی، جس میں دونوں کے قول کا جواب ہے لینی حضرت ام سلمہ رضی اللہ عنہا کے تول کا جواب ہونے کے بعد نازل ہوئی بھی بچیب بات نہیں ہے کہ دونوں روا تیوں کے جموعہ سے اس کا ربوا میراث کے صفحون سے بھی ہونے کے بعد نازل ہونا بھی بچیب بات نہیں ہے کہ دونوں روا تیوں کے جموعہ سے اس کا ربوا میراث کے صفحون سے بھی ہونے کے بعد نازل ہونا بھی بچیب بات نہیں سے کہ دونوں روا تیوں کے جموعہ سے اس کا ربوا میراث کے حضون سے بھی اور اور ایس میں اطاعت اور معصیت سے اجتناب کی نصفیات کا بھی ذکرتھا۔

## تیر ہوال حکم: عادی ممتنع امور کی تمناکرنے کی ممانعت:

اورتم (سبمردوں اورعورتوں کو تھم دیا جاتا ہے کہ اللہ کے عطا کئے ہوئے فضائل میں سے ) کسی ایسے امر کی تمنامت کیا کروجس میں اللہ تعالی نے بعض (مثلاً مردوں) کو بعض (مثلاً عورتوں) پر (ان کے کسی عمل کے وخل کے بغیر فضیلت بخشی ہے (جیسے مرد ہونا یا مردوں کا دو گنا حصہ ہونا ، یا ان کی شہادت کا کامل ہونا وغیرہ ، کیونکہ ) مردوں کے لئے ان کے انکال (کے ثواب) کا حصہ (آخرت میں) ثابت ہے (اور قانونی طور پر نجات کی بنیادیمی اعمال ہیں اوران میں کسی کی تخصیص نہیں ، تواگر دوسروں سے فوقیت حاصل کرنے کا شوق ہے تواعمال میں جو کہ کسی فضائل ہیں ، کوشش کر کے دوسر سے تخصیص نہیں ، تواگر دوسروں سے فوقیت حاصل کرنے کا شوق ہے تواعمال میں جو کہ کسی فضائل ہیں ، کوشش کر کے دوسر سے

سے زیادہ تواب حاصل کرلو، اس پر قادر ہونے کے باوجود مذکورہ خاص فضائل کی تمنا کرنا تھن ہوں اور فضول ہے) اور (اگر عطا کئے ہوئے فضائل میں ایسے فضائل کی رغبت ہے جن میں اعمال کو بھی دخل ہے، مثلاً باطنی احوال و کمالات وغیرہ تو حرج نہیں، لیکن اس کا طریقہ بھی بنہیں کہ خالی تمنا کیں کیا کرو، بلکہ بیہ چاہئے کہ) اللہ تعالیٰ سے اس کے (خاص) فضل ک درخواست (یعنی دعا) کیا کرو، بلاشبہ اللہ تعالیٰ ہر چیز کوخوب جانتے ہیں (اس میں سب چیزیں آگئیں، یعنی عطا کئے ہوئے قتم اول کے فضائل کی تخصیص کی وجہ بھی اور کسی فضائل پر ثواب دینا بھی اور عطا کئے ہوئے تم دوم کے فضائل کی درخواست بھی، اس طرح یہ جملہ سب سے تعلق ہے)

فائدہ:﴿ بَعْضَكُمْ عَلَا بَعْضِ ﴾ كے عموم میں خالی مرد بھی داخل ہیں، لہذا نبوت وغیرہ کی تمنا بھی اس نہی میں داخل ہے اورعطا کئے ہوئے تقتم دوم کے فضائل میں اعمال کو خل اس لئے ہے کہ اللہ کی عادت یوں ہی ہے کہ شریعت پر ثابت قدم رہنے سے ایسے کمالات جس کوچا ہیں عطافر مادیتے ہیں، ان کے حصول میں بندہ کا کوئی اختیار نہیں۔

اس طرح فضائل کی تین قشمیں ہوئیں: (۱) عطا کی ہوئی قشم اول، ان کا تو سوال بھی ممنوع ہے، (۲) ہبہ کی ہوئی قشم دوم، ان میں شرط کے وجوب بعنی اعمال کے بعد سوال کرے (۳) کسبی ان میں سعی کرے اور دعایہاں بھی عبادت ہے، واللہ اعلم۔

اگر کسی کوشبہ ہوکہ آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ کسی فضائل میں دونوں برابر ہیں، حالانکہ حدیث میں عورتوں کا دین کا نقصان نماز وغیرہ کے سلسلہ میں جو کسی فضائل ہیں، اس کی صراحت ہے، اس کا جواب بیہ ہے کہ مساوات یا برابری اس معنی میں ہے کہ بغیر کسب کے عورتوں میں ایک میں ہے کہ بغیر کسب کے عورتوں میں ایک مانع نفس عمل کے بیادر دین میں فرق اس معنی میں ہے کہ بغیر کسب کے عورتوں میں ایک مانع نفس عمل ہوتا اور جب عمل ہوتو ثواب برابر ہونا ان میں آپس میں کھے تضاد نہیں ہے۔

﴿ وَلِكُلِّ جَعَلْنَا مَوَالِيَ مِمَّا تَرَكَ الْوَالِدَانِ وَالْاَ قُرَبُونَ وَالْآنِينَ عَقَدَتُ آيْمَا نُكُمْ فَاتَّوُهُمْ عُلْ نَصِيْبَهُمْ ﴿ إِنَّ اللهَ كَانَ عَلَا كُلِّ شَيْءٍ شَهِيْدًا ﴿ ﴾

ترجمہ: اور ہرایسے مال کے لئے جس کو والدین اور رشتہ دارلوگ چھوڑ جاویں ہم نے وارث مقرر کر دیئے ہیں، اور جن لوگوں سے تہمارے عہد بند ھے ہوئے ہیں ان کوان کا حصہ دے دو۔ بیشک اللہ تعالیٰ ہر چیز پر مطلع ہیں۔

ربط: اس سے اوپر کی آیت میں مردوں کا میراث کا حصہ ذائد ہونے پرایک بے کارخیال کی ممانعت تھی، اب بھی میراث سے متعلق ایک مضمون ہے، دونوں کلاموں کے اتصال کے لئے اتنی مناسبت کافی ہے، اوراگر یوں کہا جائے کہ سورۃ کے شروع سے مختلف قتم کے احکام کا ذکر ہوتا چلا آیا ہے، جن میں میراث کے پچھا حکام کا ذکر بھی ہو چکا ہے، اس سلسلہ کا ایک مضمون یہاں بھی بیان کیا جارہا ہے تو ربط کی بیتو جیہ ذیادہ بے تکلف ہے، بہر حال یہ چھے تھم کا تتہ ہے۔

## چود بوال علم: مولى الموالات كى ميراث ميس ترميم:

اور ہرا یہ مال کے لئے جے والدین اور (دوسرے) رشتہ دار (اپنے مرنے کے بعد) جھوڑ جائیں، ہم نے دارث مقرر کردیئے ہیں اور جن لوگوں سے تہارے عہد (پہلے سے) بندھے ہوئے ہیں (اس کومولی الموالات کہتے ہیں) ان کو (اب جبکہ شریعت کی طرف سے رشتہ دار لوگ وارث مقرر ہوگئے، ساری میراث مت دو، بلکہ صرف) ان کا حصہ (یعنی چھٹا) دیدو، بیشک اللہ تعالی ہر چیز سے باخبر ہیں (لہذا آنہیں ساری میراث نہ دیئے کی حکمت اور چھٹا حصہ مقرر کردیئے کی مصلحت اور بیک ہیہ چھٹا حصہ آنہیں کون دیتا ہے اور کون نہیں دیتا، ان سب کی آنہیں خبر ہے)

فائدہ:جن دوافراد میں آپس میں اس طرح قول وقر ار ہوجائے کہ ہم ایک دوسرے کے اس طرح مددگار ہیں گے کہ اگرایک مخص کے ذمہ کوئی دیت لازم آئے تو دوسرااس کا متحمل ہواور جب ایک مرجائے تو دوسرااس کی میراث لے، میعہد عقد موالاة ہے، اور بیدونوں مخص آپس میں مولی الموالاة كہلاتے ہیں، عربوں میں بیرسم اسلام سے پہلے بھی تھی، اس میں وہ لوگ قتم بھی کھایا کرتے تھے جواس کا حصہ ہیں ہوتا تھا،اوراس میں اس عہد کے مطابق احکام جاری کئے جاتے تھے۔ ابتداء اسلام میں جب تک کہ اکثر مسلمانوں کے رشتہ دار مسلمان نہیں ہوئے تھے اور اس وجہ سے رسول الله مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّلْمِينَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الْ انصاراورمها جرين ميں باہم عقداخوت يا بھائي جارہ کا معاہدہ کرادیا تھا،جس کا اثر اس موالا ۃ کا ساتھا،اس وقت ميں اس قدیم رسم کے مطابق حکم رہا کہ انصار اور مہاجرین میں آپس میں میراث جاری ہوتی تھی، پھر جب لوگ بکثرت مسلمان ہو گئے تو اس میں پہلے وہ ترمیم ہوئی جس کا اس آیت میں ذکر ہے، یعنی چھٹا حصہ اس مولی الموالا ۃ کواور باقی دوسرے وارثول كودلايا جاتا تھا، پھر كھعرصہ بعدسورہ احزاب كى آيت ٢ ﴿ وَأُولُوا الْاَرْحَامِر بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ ﴾ سے بالكل بى اسمولى الموالاة كاحصه منسوخ موكيا، شايدتدريجى طور يرمنسوخ كرنے كى حكمت كے تحت يہلے چھٹا حصدركها مو، لہذا بہ آیت منسوخ ہے۔ بخاری اور قسطلانی اور روح المعانی میں حضرت ابن عباس رضی الله عنهما ہے اور طبری کی روایت میں قادہ سے اور ابن جریر کی روایت میں بھی قادہ سے بالتر تیب یہ آیتیں مذکور ہیں۔جن کے مجموعہ سے یہ قریراخذ کی گئ ہے، یہاں تک کہامت کے تمام ائمہ متفق ہیں کہ دوسرے دار ثوں کے ہوتے ہوئے خواہ وہ ذوی الفروض نسبی ہوں یا عصبہ موں یا ذوی الارحام ہوں،اس مولی الموالا ۃ کو پچھ*میر*اث نہیں ملتی <sup>ر</sup>یکن جب کوئی نہ ہواورا بیا شخص ہوتو اس میں اختلاف ہے۔امام ابوحنیفہ رحمہ اللہ کے نزدیک اسے کل میراث ملے گی ،البت اگراس سے پہلے کہ اس کی طرف سے دوسرا دیت ادا كرااس عهدكوننخ كردية فنخ بوجائے كا،اوريكھى جائزےكه يهمدايك طرف سے بو، دوسرى طرف سے نہو،اس وقت ساحکام ایک طرف سے ہوجا کیں گے، جبیا کہ ہدایہ میں ہے۔ اور ابن عباس سے لفظ نصیب کی ایک تفسیر خیرخواہی یا متحب طور پرومیت منقول ہے،اس صورت میں بیرحصہ دینے کا تھم منسوخ نہیں ہوگا۔

﴿ الرِّجَالُ قَوْمُونَ عَلَمُ النِّسَاءِ بِمَا فَضَلَ اللهُ بَعْضَهُمْ عَلَا بَعْضِ وَبِمَا انْفَقُوا مِنَ امُوالِهِمْ وَالرَّجَالُ قَوْمُونَ عَلَوْمُونَ عَلَمُ اللّهِ عَلَا اللهُ عَوَاللّهِ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَلَا اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلِيّاً كَبِيرُوهُ فَى اللهُ عَلَى عَلِيّاً كَبِيرًا وَ اللهُ كَانَ عَلِيّاً عَلَيْهِ قَ سَبِيلًا ، إِنَّ الله كَانَ عَلِيّاً كَبِيرًا وَ وَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ كَانَ عَلِيْهًا مِنَ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ كَانَ عَلِيْهًا خَبِيبًا أَلَى اللهُ كَانَ عَلِيْهًا خَبِيبًا أَلَهُ اللهُ عَلَى اللهُ كَانَ عَلِيْهًا خَبِيبًا أَلَى اللهُ كَانَ عَلِيْهًا خَبِيبًا أَلَى اللهُ كَانَ عَلِيْهًا خَبِيبًا أَلَى اللهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِيبًا أَلَى اللهُ كَانَ عَلِيْهًا خَبِيبًا فَهِ اللهُ عَلَى اللهُ كَانَ عَلِيْهًا خَبِيبًا أَلَى اللهُ كَانَ عَلِيْهًا خَبِيبًا أَلَا اللهُ كَانَ عَلِيمًا خَبِيبًا اللهُ كَانَ عَلَيْهًا خَبِيبًا أَلَى اللهُ كَانَ عَلِيمًا خَلِيمًا فَلَهُ اللهُ عَلَى اللهُ كَانَ عَلِيمًا خَلِيمًا خَلِيمًا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهًا خَلِيمًا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهًا خَلِيمًا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهًا عَلَى عَلَيْهًا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهًا عَلَيْهًا عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى عَلَيْهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ اللهُ عَلَى عَلَيْهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ اللهُ عَلَى ا

ترجمہ: مردحاکم ہیں عورتوں پراس سبب سے کہ اللہ تعالی نے بعضوں کو بعضوں پر فضیلت دی ہے اوراس سبب سے کہ مردوں نے اپنے مال خرج کئے ہیں۔ سوجو عورتیں نیک ہیں اطاعت کرتی ہیں مردکی عدم موجودگی میں بحفاظت اللی علیما شت کرتی ہیں اور جو عورتیں ایک ہوں کہ تہمیں ان کی بدد ماغی کا اختال ہوتو ان کوزبانی نصیحت کر واوران کو ان کے لیٹنے کی جگہ میں تنہا چھوڑ دواوران کو مارو، پھراگر وہ تبہاری اطاعت کرنا شروع کردیں تو ان پر بہانہ مت ڈھونڈو، بلا شباللہ تعالی بڑے رحمت اور عظمت والے ہیں۔ اور اگرتم او پر والوں کو ان دونوں میاں بی بی میں کشاکش کا اندیشہ ہوتو تم لوگ ایک آدمی جو تصفیہ کرنے کی طاقت رکھتا ہو، عورت کے ایک آدمی جو تصفیہ کرنے کی طاقت رکھتا ہو، عورت کے خاندان سے اور ایک آدمی جو تصفیہ کرنے کی لیافت رکھتا ہو، عورت کے خاندان سے اور ایک آئی ہیں ساتفاتی فرمادیں گے، بلاشباللہ غاندان سے جھیجو، اگر ان دونوں آدمیوں کو اصلاح منظور ہوگی تو اللہ تعالی ان میاں بی بی میں اتفاتی فرمادیں گے، بلاشباللہ غالی بڑے علم اور بڑے خبروالے ہیں۔

ربط عورتوں سے متعلق جواحکام اوپر آجے ہیں ان میں عورتوں کی حق تلفی کی ممانعت فرمائی تھی ہمین ﴿ وَالّٰتِی یَا اُنِیْنَ ﴾ میں سزاو سیاست کی اجازت تھی ، اب عورتوں پر جومردوں کے حقوق ہیں ، ان کے مطالبہ کی اجازت اور انہیں فوت کرنے پر بطور تادیب سزا کی اجازت کا بیان ہے ، جس کے واقع ہونے پر بیا آیت نازل ہوئی ، اور حقوق سے متعلق آپس میں اختلاف واقع ہونے کی صورت میں اس کے تصفیہ کا طریقہ اور اس کے ممن میں حقوق اوا کرنے والوں کی فضیات ہیں ، اور اس مضمون کے حمن میں مردوں کی فضیات کی صراحت ہے ، ایک حد تک اس خیال کے جواب کی میں مردوں کی فضیات کی صراحت ہے ، ایک حد تک اس خیال کے جواب کی میں مردوں کی میراث کے حصہ کے دوگنا ہونے سے متعلق اوپر آچکا ، اس طرح اس کو اپنے سے پہلے والے قریب کے مضمون سے بھی خاص ربط ہے۔

پدر ہواں علم: میاں بیوی کی معاشرت (رہن ہن) سے متعلق احکام:

مرد عورتوں پر حاکم ہیں ( دو وجہ ہے، ایک تو) اس لئے کہ اللہ تعالی نے بعض کو ( یعنی مردوں کو ) بعض پر ( یعنی عورتوں پر حاکم ہیں ( دو وجہ ہے، ایک تو اللہ کی عطا کا معالمہ ہے ) اور ( دوسر ہے ) اس لئے کہ مردوں نے رعورتوں پر ) اپ این مال ( مہر میں، نان ونفقہ میں ) خرج کئے ہیں ( اور خرج کرنے والا ہاتھ اس ہاتھ سے اونچا اور

بہتر ہوتا ہے جس پرخرج کیا جائے، اور بیامرا ختیاری کاہے) تو جوعورتیں نیک ہیں (وہ مرد کے ان فضائل وحقوق کی وجہ ہے) اطاعت كرتى ہيں (اور) مردكى عدم موجودگى ميں (بھى) بحفاظت (وتوفيق) البي (اس كى آبرواور مال كى) مگہداشت کرتی ہیں اور جوعورتیں (اس صفت کی نہ ہوں بلکہ) ایسی ہوں کہ مہیں ( قرائن ہے) ان کی بدد ماغی کا اندیشہ ( قوی ) ہوتوان کو (پہلے ) زبانی نفیحت کرو،اور ( نہ مانیں تو )انہیں ان کے لیٹنے کی جگہوں میں تنہا چھوڑ دو ( یعنی تم ان کے پاس مت لیٹو) اور (اس سے بھی نہ مانیں تو) انہیں (اعتدال کے ساتھ) مارو، پھراگر وہ تمہاری اطاعت کرنا شروع کردیں تو ان پر ( زیادتی کے لئے ) بہانہ (اورموقع) مت ڈھونڈھو ( کیونکہ ) بلاشبہ اللہ تعالیٰ بڑے رفعت اور عظمت والے ہیں (ان کے حقوق اور قدرت اور علم سب بڑے ہیں، اگرتم ایسا کرو گے تو پھروہ بھی تم پراپ حقوق کے متعلق ہزاروں الزام قائم كريكتے ہيں) اوراگر (قرائن سے) تم اوپروالوں كوان دونوں مياں ہوى ميں (ايسى) كشاكش کا ندیشہ ہو (کہ اس کو وہ آپس میں نہ مجھا سکیں سے ) تو تم لوگ ایک آ دمی جوتصفیہ کرنے کی لیاقت رکھتا ہو، مرد کے خاندان سے اور ایک آدمی جو (ایمائی ہو) تصفیہ کرنے کی لیافت رکھتا ہوعورت کے خاندان سے (تجویز کرکے اس کشاکش کودورکرنے کے لئے ان کے پاس) جمیجو (کہوہ جاکڑ حقیق حال کریں اور جفلطی پر ہویا دونوں کا پچھ پچھ قصور ہو، سمجھائیں)اگران دونوں آ دمیوں کو (سیچے دل سے) معاملہ کی (اصلاح منظور ہوگی تو اللہ تعالیٰ ان میاں بیوی میں ( بشرطیکہ وہ ان دونوں کی رائے بڑمل بھی کریں) اتفاق فرمادیں گے۔ بلاشبہ اللہ تعالیٰ بوے علم اور بوے خبر والے ہیں ( جس طرح ان میں آپس میں مصالحت ہوسکتی ہے، اس کو جانتے ہیں، جب دونوں حکموں کی نیت دیکھیں گے تو وہ طریق ان کے دلوں میں ڈال دیں گے)

فائدہ:ان دونوں محمول کا اصل کا م اتنائی ہے،البتہ اگر میاں ہوی اپنے اسپنے مکم کوطلاق یاضع کا اختیار بھی دیدیں تو کیل کے طور پر وہ اس کے عقار بھی ہوجا ئیں گے، مگر اس آیت میں اس سے تعرض نہیں ہے ادر بشر طیکہ النے میں اس امر کو احتیار کی احتیار کی احتر فرط کہا ہے،خود آیت میں اس پر دلالت ہے، اس لئے کہ ان محکموں کی تجویز نوجین لینی میاں ہوی کے اختیار کی افعال کے متعلق ہوگی، جن کا صدور ان کے صادر کرنے پر موقوف ہے، لہذا دونوں محکموں کے اصلاح کے اس ادادہ اور زوجین کے مملاح کے اس ادادہ کا تحقق نوجین نوجین کے صادر کرنے پر موقوف ہوگا، اب ان دونوں کے درمیان توفیق کا متیجہ عادت الہیہ کے مطابق ضرور ہی نکلے کے مدر کرنے تک پہو نیخے پر موقوف ہوگا،اب ان دونوں کے درمیان توفیق کا متیجہ عادت الہیہ کے مطابق ضرور ہی نکلے کے کہ کہ کہ کہ کہ کہ کہ کو سے موقوف ہوگا، اب ان دونوں کے درمیان توفیق کا متیجہ عادت الہیہ کے مطابق ضرور ہی نکلے کے کہ کہ کہ کہ کو سے موقوف کو سے موات کے دو سے محلوں کے کہ کہ کہ کے کہ کہ کو سے موقوف کو سے موقوف ہوگا، اب ان دونوں کے درمیان توفیق کا میجہ دو۔

یہاں پیشبہ ہوسکتا ہے کہ چونکہ مال کا خرج کرنا معاوضہ کے طور پر ہے، للبذا وہ فضیلت کا سبب نہیں ہوسکتا، اس کا جواب بیہ ہے کہ وہ معاوضہ اس کا ہے کہ عورت ماتحت رہے گی، اس لئے بیمعاوضہ نفضیل کے منافی نہیں ہوا، بلکہ اس کی تاکید کرنے والا اور عین دلیل ہوا۔ خوب مجھلو۔

مسکلہ: اگرزوجین حکام سے رجوع کریں تو یہ فیصلہ واجب ہے، اور دوسروں کے لئے مستحب ہے، اور حکم کا مرد کے فاندان سے ہونے کی قیدسب کے لئے مستحب ہے۔

ترجمہ: اورتم اللہ تعالی کی عبادت اختیار کرواور اس کے ساتھ کسی چیز کوشریک مت کرواور والدین کے ساتھ اچھا معالمہ کرواور اہل قرابت کے ساتھ بھی اور تیبوں کے ساتھ بھی اورغریب غرباء کے ساتھ بھی اور باس والے پڑوی کے ساتھ بھی ، اور اور اور اللہ بھی ہوں اور اور اللہ بھی ہوں اور اور اللہ بھی ہوں ، اور ان کے ساتھ بھی جو ساتھ بھی ، اور ان کے ساتھ بھی جو تہارے مالکانہ قبضہ میں ہیں، بیشک اللہ تعالی ایسے شخصوں سے محبت نہیں رکھتے جو اپنے کو بڑا سجھتے ہوں، شخی کی باتیں کہ سے موں جو اللہ کو بواللہ ہوں ہوں جو اللہ کو بوشیدہ رکھتے ہوں جو اللہ تعالی سے موں جو اللہ تعالی نے ان کو اپنے فضل سے دی ہے اور جو لوگ کو ایسے ناسیاسوں کے لئے اہانت آمیز سزاتیار کر رکھی ہے اور جو لوگ کہ اپنے ناوں کو لوگوں کے دکھلانے کے لئے خرج کرتے ہیں اور اللہ تعالی پراور آخری دن پراعتقاد نہیں رکھتے اور شیطان جس کا مصاحب ہواس کا برامھا حب ہے۔

ربط: اوپرزوجین کے حقق ق کا ذکر تھا، اوراس سے پہلے بھی سورۃ کے شروع سے بیمی اورورتوں اوروارتوں کے پھے
حقوق کا بیان چلا آ رہا ہے، اب ان لوگوں کے حقوق اوران کے ساتھ معاملہ اور معاشرت کے طریقہ کا ذکر ہوتا ہے، اور
چونکہ ان حقوق کو علی سیل الکمال یعنی کمل طور پر وہی اوا کرسکتا ہے جواللہ تعالی اور رسول اور قیامت کے ساتھ عقیدہ درست
رکھتا ہو، اور بخل اور کبرورایا سے پاک ہو، ورنہ بیامور بھی حقوق کی اوائیگی میں رکاوٹ بنتے ہیں، اس لئے اس مضمون کے
شروع میں اللہ تعالیٰ کی تو حید، اور درمیان میں تو حید اور قیامت کے انکار کی خدمت، اور آخر ہیں تو حید کی ترغیب اور قیامت
کے احوال سے ڈرانے کے ساتھ درسول کی نافر مانی کی خدمت بھی ارشاو فر مادی۔ اوران خدکورہ خدموم اخلاق کی قباحت بھی
بیان فر مادی ، اور بخل کی خدمت میں عام لفظ سے رسالت کا انکار کرنے والوں پر بھی اشاروں میں نا گواری ظاہر فر مادی جو
رسالت کے دلائل کو چھیاتے تھے۔

# سولہواں علم بخلوق کے ساتھ حسن سلوک کی اور مبداؤ معاد کے عقیدہ کی تھے:

اورتم الله کی عبادت اختیار کرو (اس میں تو حید بھی آگئ) اور اس کے ساتھ کسی چیز کو (خواہ وہ انسان ہو یا غیر انسان، عبادت میں یا ان کی خاص صفات کے عقیدہ میں) شریک مت کرو، اور (اپنے والدین کے ساتھ اچھا معاملہ کرو اور دوسرے) اہل قرابت کے ساتھ بھی اور بنیموں کے ساتھ بھی اور غریب وغرباء کے ساتھ بھی اور پاس والے پڑوی کے ساتھ بھی اور دوروالے پڑوی کے ساتھ بھی اور ہم مجلس کے ساتھ بھی (خواہ وہ مجلس ہمیشہ کی ہو، جیسے لیے سفر کی رفاقت اور کسی مباح کام میں شرکت یا عارضی ہو جیسے تھوڑ اسفریا اتفاقی جلسہ میں شرکت ) اور راہ گیر کے ساتھ بھی (خواہ وہ تہمارا عاص مہمان ہویا نہ ہو) اور ان (غلاموں وکنیزوں) کے ساتھ بھی جو (شری طور پر) تمہارے مالکانہ قبضہ میں ہیں (غرض ان سب سے اچھامعاملہ کروجس کی تفصیل شریعت نے دوسرے مواقع پر بتادی ہے)

ادر جولوگ ان حقوق کوادانہیں کرتے اکثر اس کے ٹی سبب ہوتے ہیں یا توان کے مزاج میں تکبر ہے کہ سی کوخاطر میں نہیں لاتے اور کسی کی طرف التفات ہی نہیں کرتے اور ماان کی طبیعت میں بخل غالب ہے کہ کسی کودیتے ولاتے جان تکلتی ہے اور یا ان کا رسول الله مطالع الله مطالع الله میان وعقیدہ نہیں کہ آپ کے احکام پڑمل اور حقوق کی ادائیگی کے ثواب کواور حق تلفی کےعذاب کوچیے نہیں سمجھتے ، ظاہر ہے کہ بیے کفر ہے یاان کی عادت نمود ونمائش اور ریا کاری کی ہے،اس لئے جہال نمود ونمائش اورريا كارى موومان دية بين خواه وه يحج مويا غلط اورجهال نمودونمائش اورريا كارى نه مو، ومان مستنبيس موتى بخواه وہاں یمل کتنا ہی اچھا اور سیحے وحق ہو، یا ان کا سرے سے اللہ تعالیٰ ہی پر ایمان وعقیدہ نہ ہویا وہ قیامت کے قائل نہ ہوں، ظاہر ہے کہ یہ بھی کفر ہے، اس ترتیب سے جولوگ انفرادی یا اجتماعی طور پران امور کا ارتکاب کرتے ہیں، ان کا حال بھی س لوكه) بينك الله تعالى ايسے لوگوں سے محبت نہيں رکھتے جو ( دل ميں ) خود كو برا سجھتے ہوں ( زبان سے ) ينتخي كى باتيں كرتے ہوں، جو بخل كرتے ہوں اور دوسر لوكوں كو بھى بخل كى تعليم ديتے ہوں (خواہ زبان سے يااس طرح كمانہيں د مکھ کر دوسرے لوگ بھی اس طرح کا اثر لیتے ہوں) اور وہ اس چیز کو پوشیدہ رکھتے ہوں جواللہ تعالیٰ نے انہیں اپنے فضل سے عطا فر مائی ہے (اس سے مرادیا تو مال ودولت ہے، جبکہ حفاظت کی مصلحت کے بغیر محض بخل کی وجہ سے چھیا تمیں کہ کہیں اہل حقوق امید قائم نہ کر بیٹھیں۔ یاعلم دین مراد ہے کہ یہودرسالت کی خبروں کو چھیا یا کرتے تھے،اس طرح بحل بھی عام ہوجائے گا کہ اس میں بخل کے طور پرایسا کرنے والے اور رسالت کا انکار کرنے والے دونوں آ مجنے ) اور ہم نے ایسے ناشکری کرنے والوں کے لئے (جودنیا کی مادی نعتوں کی یارسول الله کی بعثت کی نعت کی حق شناسی نہ کریں) اہانت آمیز سزاتیار کی ہے اور جولوگ اینے مالوں کولوگوں کو دکھانے کے لئے خرج کرتے ہیں اور اللہ تعالیٰ پر اور آخری دن ( یعنی قیامت کےدن) پرایمان وعقیدہ بیں رکھتے (ان کا بھی یہی حال ہے کہ الله تعالی ان سے محبت نہیں رکھتے )اور (بات میہ

ہے کہ) شیطان جس کا مصاحب ہو (جیسا کہ ان ندکورہ لوگوں کا ہواہے) اس کا برامصاحب ہے (کہ ایسامشورہ دیتا ہے جس میں انجام کے طور پرسخت ضررہو)

تفسير:

ا- شرک کی دوسری صورت کا حاصل ہے ہے کہ جن صفات کا اللہ تعالیٰ کے ساتھ خالص ہونا ثابت ہو چکا ہے جیسے علم محیط اور قدرت عامہ وغیرہ ان کاکسی بھی دوسرے کے لئے عقیدہ رکھنا شرک ہے۔

۲-ادر بیبموں کا باوجود میکہ اوپر ذکر آچکا ہے بمیکن اس کا مکرر ذکر لانے سے مزید اہتمام ہو گیا۔ کیونکہ دورِ جاہلیت میں ان پر بہت ظلم ہوتا تھا جیسا کہ اب بھی اکثر لوگ طرح طرح سے خاص طور سے مالی ظلم کرتے ہیں۔

سا-اور پاس والے پڑوی کا مطلب بیہ ہے کہ جس کا گھر اپنے گھر کے پاس ہواور دور والا یعنی جس کا گھر دور فاصلہ سے ہو، مگر محلّہ ایک ہو، اور حقوق کے بیستی آگر کا فربھی ہوں تب بھی ان کے ساتھ احسان کرے۔ البتہ مسلمان کاحق اسلام کی وجہ سے ان سے زیادہ ہوگا۔

۳-اور بخل کو جوعام لیا گیااس کی وجه اس آیت اور حکم کائی بارنازل ہونا ہے۔ چنانچ لباب میں ابن ابی حاتم کی روایت سے سعید بن جبیر کا بیقول نقل کیا گیا ہے کہ: کان علماء بنی اسرائیل بیخلون بما عندھم من العلم فانزل الله الذین یہ خلون: بنی اسرائیل کے علاء اپنے پاس موجود علم میں بخل کیا کرتے تھے واللہ تعالی نے بیآیت ﴿ الّٰ فِینُن یَبْخُلُون ﴾ یہ خلون: بنی اسرائیل کے علاء اپنے پاس موجود علم میں بخل کیا کرتے تھے واللہ تعالی نے بیآیت ﴿ اللّٰ فِیلُون کِیلُون کِیلُون کِیلُون کِیلُون کِیلُون کِیل میں مزید بیاضاف کیا ہے: کتموا الإسلام ومحمد اَصلی الله علیه وسلم النے: یعنی افول نے اسلام اور محمد اَصلی الله علیه وسلم النے: یعنی افول نے اسلام اور محمد اَصلی الله علیه وسلم النے: یعنی افول کیا ہے کہ فلال فلال فلال فعلی نے اسلام کی ان اسلام کی دوایت سے ابن عباس کا قول فل کیا ہے کہ فلال فلال فعلی میں نازل ہوئی۔

﴿ وَمَا ذَا عَلَيْهِمْ لَوُ الْمَنُوا بِاللهِ وَ الْبَوْمِ الْأَخِرِ وَ انْفَقُوا مِنَا رَنَ قَهُمُ اللهُ وَكَانَ اللهُ بِهِمْ عَلِيْمًا وَاللهُ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ، وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضْعِفْهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَا نَهُ اَجْرًا عَلِيْمًا وَلَا اللهُ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ، وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يُضْعِفْهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَا نَهُ اَجْرًا عَظِيْمًا وَ اللهُ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ، وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً يَضْعِفْهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَا نَهُ اَجْرًا عَلَيْمًا وَ اللهُ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ ، وَإِنْ تَكُ حَسَنَةً اللهُ اللهُولِ اللهُ اللهُ

ترجمہ: اوران پرکیامصیبت نازل ہوجاوے گی اگر وہ لوگ اللہ تعالیٰ پراور آخری دن پرایمان لے آویں اوراللہ نے جوان کو دیا ہے اس میں سے پھی خرچ کرتے رہا کریں، اوراللہ تعالیٰ ان کوخوب جانتے ہیں، بلا شبہ اللہ تعالیٰ ایک ذرہ برابر بھی ظلم نہ کریں گے اورا گرایک نیکی ہوگی تو اس کوئی گنا کرویں گے اورا پنے پاس سے اجرعظیم دیں گے۔
ربط: اوپراللہ، رسول اور قیامت پرایمان نہ لانے، ان کا کفر وا نکار کرنے اور بکل اور ریا اور کبری ندمت فرمائی ہے،

اب ان کے مقابل اعمال کی ترغیب دیتے ہیں۔ چنانچہ یہ اپنے سے پہلے والے مضمون کا تمتہ ہے، اوراگر چہ الفاظ میں صرف اللہ اور قیامت پرایمان اورانفاق ہی کا ذکر ہے، جواللہ اور قیامت کے نفر وا نکار اور بخل کے مقابل ہیں، کین اللہ پر ایمان کے لئے رسول پرایمان لا نابھی لازم ہے جو کہ رسول کے نفر وا نکار کا مدمقابل ہے، اور انفاق سے مرادموقع وکل کے قرینہ سے خالص اللہ کے رسا ماصل کرنے کی کوشش کا بھی علاج قرینہ سے خالص اللہ کے رسا کے خرج کرنا ہے جو ریا کے مدمقابل ہے اور یہی اللہ کی رضا کے ساتھ جمع نہیں ہوتی ، اس لئے خالص اللہ کی رضا کے ساتھ جمع نہیں ہوتی ، اس لئے خالص اللہ کی رضا کا طلب کرنے والا جاہ ومر تبد کی طلب گارنہ ہوگا، اس لئے یہی کبر کا بھی مدمقابل ہوگیا، اس طرح تمام ضدوں کی رضا کا طلب کرنے والا جاہ ومر تبد کا طلب گارنہ ہوگا، اس لئے یہی کبر کا بھی مدمقابل ہوگیا، اس طرح تمام ضدوں کی ترغیب آگئی۔

#### گذشته مضمون کا تتمه:

اوران پرکیا مصیبت آجائے گی اگر وہ اللہ تعالی پراورآخری دن (بیعنی قیامت) پرایمان لے آئیں اور اللہ نے جو انہیں دیا ہے، اس میں سے پچھ (اخلاص کے ساتھ) خرچ کرتے رہا کریں (بیعنی پچھ بھی حرج ونقصان نہیں، ہرطرح نفع ہی نفع ہے) اور اللہ تعالی ان (کے نیک وبد) کوخوب جانے ہیں (لہذا ایمان اور انفاق پر ثواب اور کفر وغیرہ پرعذاب دیں گے) بلاشبہ اللہ تعالی ایک ذرہ برابر بھی ظلم نہ کریں گے (کہ کسی کا ثواب ماریس یا بلاوجہ عذاب و بیئ گئیں، جو کہ بظام ظلم ہے) اور (بلکہ وہ تو ایسے رحیم ہیں کہ) اگر ایک نیکی ہوگی تو اس کوئی گنا زیادہ کرکے (ثواب) دیں گے (جبیبا کہ دوسری آیت میں وعدہ کیا گیا ہے) اور (اس وعدہ والے ثواب کے علاوہ) اپنے پاس سے (عمل کے معاوضہ کے بغیر بطور انعام) اور اجمعظیم دیں گے۔

فائدہ ظلم میں نظاہر کی قیداس لئے لگائی کہ اگراییا کرتے تو واقع میں تویہ بھی ظلم نہ ہوتا، کیونکہ وہ مالک ہیں، ع: ہرچہ آل خسر وکند شیریں بود ( یعنی وہ مالک ہے جو بھی کرے اچھاہی ہے ) اور ''اپنے پاس سے' فرمانے کا مطلب یہ ہے کہ یہ مقررہ اجر کے علاوہ ہوگا، اور پھراس کو اجراس لئے کہد یا کہ گویا مقابلہ میں نہیں، مگر بظاہر مل کے سبب سے تو ہے، کیونکہ عام طور سے انعام بھی ممل ،کرنے والے ہی کوملتا ہے۔

﴿ فَكُنِفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّتُمْ بِشِهِ يَهِ جِئْنَا بِكَ عَلَا لَمْؤُكِلَا فِي شَهِنِكَا ﴿ كَوْمَ إِنْ يَكُونُ اللَّهِ عَلَا يَكُمُّونَ اللَّهَ حَدِيثًا ﴿ ﴾ الْذِينَ كُفُرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْتُسُولَ لَوْتُسُولَ الْوَرْضُ \* وَلَا يَكُثُمُونَ اللَّهَ حَدِيثًا ﴿ ﴾

ترجمہ: سواس وقت بھی کیا حال ہوگا جبکہ ہم ہر ہرامت میں سے ایک ایک گواہ کو حاضر کریں گے اور آپ کو ان لوگوں پر گواہی دینے کے لئے حاضر کریں گے۔اس روز جن لوگوں نے کفر کیا ہوگا اور رسول کا کہنا نہ مانا ہوگا وہ اس بات کی آرز و کریں گے کہ کاش ہم زمین کے پیوند ہوجا ئیں۔اور اللہ تعالیٰ سے کسی بات کا اخفا نہ کرسکیں گے۔

700

ربط:اوپرجن امور کی رغبت دلائی گئی تھی،اب ان کے نہ کرنے پرڈرایا جارہاہے،اس طرح میکھی گذشتہ صنمون کا تتر ہے۔ ہی ہوا۔

#### گذشته مضمون کا دوسراتتمه:

تواس وفت بھی کیا حال ہوگا جب ہم ہرامت میں سے ایک ایک گواہ کو حاضر کریں گے اور آپ کوان لوگوں پر (جن کا آپ سے سابقہ پڑا ہے) گواہ ی دینے کے لئے لائیں گر لیعن جن لوگوں نے دنیا میں اللہ کے احکام کونہ مانا ہوگا، ان کے مقدمہ کی پیٹی کے وفت سرکاری گواہ کے طور پر انبیاء کیہم السلام کے بیانات لئے جائیں گے کہ جو معاملات ان کی موجودگی میں پیٹن آتے تھے وہ سب ظاہر کر دیں ،اس شہادت کے بعد جب ان مخالفوں پر جرم ثابت ہوجا کیں گے تو انہیں مزادی جائے گی۔ او پر فر مایا تھا کہ اس وفت کیا حال ہوگا، آگے اس حال کوخود بیان فر ماتے ہیں کہ اس روز (بیحال ہوگا کہ کرا جو گا اور سول کا کہنا نہ مانا ہوگا، وہ اس بات کی آرز وکریں گے کہ کاش (اس وقت) ہم زمین کے پیوند ہوجا کیں (اس وقت) ہم زمین کے پیوند ہوجا کیں (تا کہ اس رسوائی ، آفت اور عذاب سے محفوظ رہیں) اور (گواہ ی کے علاوہ وہ خود اقر اری مجرم ہمی ہوں گے کیونکہ) اللہ تعالی سے کی بات کو (جوان سے دنیا میں صادر ہوئی تھی) چھیا نہیں سکیں گے (اس طرح دونوں محمول سے فرد قرار داد جرم ان پرلگادی جائے گی)

فائدہ: بظاہر آ بت کے الفاظ سے معلوم ہوتا ہے کہ بید کفار کے بارے میں ہے، کیونکہ قرآنِ کریم میں مطلق کفراور رسول کے خلاف معصیت کا اطلاق اس پر کیا جاتا ہے، لہذا دوسرے معاصی گناہ بخل وریا اور کبرجن کا اوپر ذکر ہواتھا، اگر چہ ان کے ارتکاب پراس درجہ کی وعید نہ ہوگی ، لیکن جب وعید کی علت اس سے روکنا ہے تو سمجھ دار آ دمی اس سے ان کی وعید بھی سمجھ سکتا ہے کہ جس درجہ کی و مفلطی یا گناہ ہے جس سے روکا جارہا ہے، اس درجہ کی وعید ان پر بھی ہے، باقی چونکہ اس وقت ان گناہوں کا ارتکاب کرنے والے بھی کفار ہی تھے، اس لئے ذکر میں کفار کی تخصیص کی گئی۔

مقصود فوت نہیں ہوتا، چنانچہ سورہ ماکدہ کے آخر میں حصرت عیسیٰ علیہ السلام کا ان کے زمانہ کے مخالف لوگوں پر گواہ ہونا ﴿ وَ كُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيْدًا مَّا دُمْتُ فِيْهِمْ ﴾ کے بعد کی حالت کے لئے ثبوت کے دوسر سے طریقہ کو ﴿ كُنْتَ اَنْتَ اللَّهِ وَيُنْتَ اَنْتَ اللَّهِ وَيُنْتَ اَنْتَ اللَّهِ وَيُنْتَ اَنْتَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ ﴾ میں صراحت کے ساتھ بیان فرمایا ہے۔

﴿ يَائِنُهَا النَّهِينَ امَنُوا لَا تَقُرَبُوا الصَّلُوةَ وَانْتُمُ سُكُرَى حَنَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ وَلا جُنُبًا اللَّا عَابِرِي سَبِيْلِ حَتَّ تَغْنَسِلُوا وَإِنْ كُنْتُمُ مَّرْضَ آوْ عَلَىٰ سَفَيْدِ آوْ جَاءَ اَحَدُّ مِنْكُمْ مِّنَ اللَّا عَابِرِي سَبِيْلِ حَتَّ تَغْنَسِلُوا وَإِنْ كُنْتُمُ مَّرْضَ آوْ عَلَىٰ سَفَيْدِ آوْ جَاءَ اَحَدُّ مِنْكُمْ مِنَ اللَّا عَابِيلًا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ عَلَىٰ عَفُوا اللهِ اللَّهُ عَلَىٰ عَفُوًا عَفُولًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ كَانَ عَفُولًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ كَانَ عَفُولًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ كَانَ عَفُولًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كَانَ عَفُولًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ كَانَ عَفُولًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ كَانَ عَفُولًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ كَانَ عَفُولًا ﴿ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَىٰ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللّ

ترجمہ:اےایمان والو!تم نماز کے پاس بھی الی حالت میں مت جاؤ کہتم نشہ میں ہو، یہاں تک کہتم سیجھنے لگو کہ منہ سے کیا کہتے ہو۔اور حالت جنابت میں بھی باستثناء تمہارے مسافر ہونے کی حالت کے یہاں تک کو سال کر لواورا گرتم بیار ہویا حالت سے بہاں تک کو سال کر لواورا گرتم بیار ہویا حالت سے سے میں سے کوئی شخص استنج سے آیا ہو یا تم نے بیبیوں سے قربت کی ہو، پھرتم کو پانی نہ ملے تو تم پاک زمین سے تیم کر لیا کر و یعنی اپنے چہروں اور ہاتھوں پر پھیرلیا کرو، بلا شبہ اللہ تعالی بڑے معاف کرنے والے، بڑے بخشنے والے ہیں۔

ربط: سورت کے شروع میں گذر چکا ہے کہ اس سورت میں ملے جلے طور پرتین قتم کے مضامین تقوی کے موقع وکل میں بیان کئے گئے ہیں، ان میں سے ایک قتم دیانات یعنی بندہ اور رب کے درمیان کے معاملات ہیں، او پراکٹر آپسی معاملات کا بیان کا جارہا ہے، اور خاص شان نزول کے اعتبار معاملات کا بیان ہوا ہے، اور خاص شان نزول کے اعتبار سے ایک مناسبت اس سے بھی زیادہ ہے کہ او پر آیت ﴿ وَ اعْبُلُ وَا اللّه ﴾ میں شرک کی ممانعت فرمائی تھی، اب اس کا انظام فرمایا کہ بلاارادہ بھی شرک کی ممانعت فرمائی تھی، اب اس کا انظام فرمایا کہ بلاارادہ بھی شرک کی صورت صادر نہ ہو، جیسا کہ اسلام کے شروع میں شراب حلال ہونے کے وقت حضرت علی عبد الرحمٰن بن عوف رضی اللہ عنہ نے ایک دعوت میں مہمانوں کوشراب پلائی، اس دوران مغرب کا وقت آگیا تو حضرت علی کرم اللہ وجہد کو امام بنایا گیا، انھوں نے مدہوثی میں سورہ ﴿ قُلْ یَکایٹھا النّافِرُون ﴾ میں اس طرح پڑھ دیا: اعبد ما تعبدون: یعنی لفظ لا چھوٹ گیا جو کہ لفظ کے لئا ظلے سے تو حید کے خلاف تھا، کیکن سے بلارادہ تھا، اس پر آئندہ کے لئے ہیآ ہے نازل ہوئی جس میں نشری حالت میں نماز پڑھے اور حقیقت میں نماز وں کے وقت نشر لانے والی چیز استعال کرنے سے نازل ہوئی جس میں نشری حالت میں نماز پڑھے اور حقیقت میں نماز وں کے وقت نشر لانے والی چیز استعال کرنے سے منعلق دوسرے مسائل بھی بیان فرماد ہے۔

ستر ہوال حكم: طبهارت صلوة سے تعلق:

اے ایمان والو!تم الی حالت میں نماز کے پاس بھی مت جاؤ (لیعنی الی حالت میں نمازمت پڑھو) جبتم نشہ میں

ہو، یہاں تک کہم سمجھنے لگو کہ منہ سے کیا کہدرہے ہو (اس وقت تک نمازمت پڑھو،مطلب یہ کہ نماز کا ادا کرنا توایخ وقت يرفرض باوربيحالت نمازى ادائيكى كے منافی لعنی خلاف ب،اس لئے اوقات صلوۃ میں نشر كا استعال مت كروكہ بس نماز کے دوران تہارے منہ سے کوئی بے موقع لفظ نہ نکل جائے ) اور جنابت کی حالت میں بھی ( یعنی جب عسل کرنا فرض ہو) سوائے مسافر ہونے کی حالت کے (کہاس کا حکم آ مےجلد ہی آر ہاہے، نماز کے پاس مت جاؤ) یہاں تک کوسل کرلو( لینی جنابت سے مسل کرنا نماز کے سیح ہونے کی شرطوں میں سے ہے، اور بیکم لیعنی جنابت کے بعد مسل کے بغیر نمازنہ پڑھناعذرنہ ہونے کی حالت میں ہے) اور اگرتم (مجھعذرر کھتے ہو، مثلاً) بیار ہو (اور یانی کا استعال نقصان دیتا ہو،جبیا کہ آگے تاہے) یاسفری حالت میں ہو (جس کا اوپر اسٹنا ہواہے کہ اس کا تھم آگے آئے گا، یعنی اور یانی نہیں ماتا، جيباكة عيرة تابيتوان عذرول كي حالت مين تيتم كي اجازت آئي ب،اور تيتم كاجواز صرف انهي مذكوره عذرول يعني سفر ومرض کے ساتھ خاص نہیں، بلکہ خواہ تہہیں خاص بیعذر ہوں) یا (بیر کہ خاص عذر نہ ہوں بعنی نہتم مریض ہونہ مسافر بلکہ ویسے ہی کسی کا وضویا عسل ٹوٹ جائے ،اس طرح کہ مثلاً)تم میں سے کوئی مخص (پیشاب یا یا خانہ کے) انتیج سے (فارغ ہوکر) آیا ہو (جس سے وضوٹوٹ جاتا ہے) یاتم نے بیویوں سے قربت کی ہو (جس سے عسل کرنالازم ہوگیا ہواور) پھر (ان ساری صورتوں میں خواہ مرض وسفر کے عذر کی صورت ہو یا مرض نہ ہونہ سفر، ویسے ہی وضویا عسل کی ضرورت ہو) تہمیں یانی (کے استعال کا موقع ملے) نہ ملے (جا ہے اس وجہ سے کہ مرض میں نقصان ہوتا ہے یا اس لئے کہ وہاں یانی ہی موجودنہیں،خواہ سفر ہو یانہ ہو) تو (ان سب حالتوں میں)تم پاک زمین سے تیم کرلیا کرو (یعنی اس زمین پردوبار ہاتھ مار كر) اينے چېروں اور ماتھوں پر (ماتھ) پھيرليا كرو، بلاشبه الله تعالى بڑے معاف كرنے والے، بڑے بخشنے والے ہيں (اورجس کی ایسی عادت ہوتی ہے، وہ آسان تھم دیا کرتا ہے، اس لئے اللہ تعالی نے ایسے ایسے آسان تھم دیتے ہیں کہ مہیں تكليف وتكلي نهرو)

فائدہ:اس آیت کے شروع کا تھم اس وقت تھا جب شراب حلال تھی،اس کے حرام ہونے کا تھم نہیں آیا تھا، بعد میں شراب حرام ہوگئی،اب نہ وہ نماز کے وقت جائز وحلال ہے اور نہ ہی غیر نماز کے وقت،الہذااس آیت کا پہلاحصہ منسوخ ہے۔ مسئلہ(۱): جس مرض میں پانی کے استعال سے بیاری کی شدت بعنی اس کے برا صفے یا ٹھیک ہونے کی مدت برا صفی کا ڈر ہو،اس میں تیتم ورست ہے،لفظ مرض میں دونوں صور تیں داخل ہیں۔

مسئلہ (۲): جس فخص سے پانی ایک میل شری یا اس سے زیادہ دور ہو، خواہ وہ مخص مسافر ہو یا غیر مسافر، اس کو تیم درست ہے، اور شری میل، اگریزی میل سے تقریبا \ زیادہ ہوتا ہے، کیونکہ انگریزی میل نین ہزار پانچ سوہیں ہاتھ کا ہوتا ہے، جبکہ شری میل چار ہزار ہاتھ کا ہوتا ہے۔

مسكله (٣):اگر بانی دورنبیس لیکن و ول رسی جیسا كوئی ضروری آله وسامان كے نه مونے ياكسی آ دمی يا جانور كے خوف

کی وجہ سے اس کونہ لا سکے تو بھی تیم جائز ہے، ﴿ فَكُمْ نَجِدُ وَا مَلَا ءً ﴾ میں عموم مجاز کے طور پر بیا دراس سے اوپر والے دونوں مسئلے آگئے۔

مسکار (۴): تیم ہرایی چیز سے جائز ہے جوز مین کی جنس سے ہو،اور زمین کی جنس ہروہ چیز ہے جوآگ سے نہ جلے، اور نہ گلے ایکن چونااس سے مشتنی ہے کہ وہ اس کے باوجود کہ آگ میں جل جاتا ہے، لیکن اس سے تیم درست ہےاور را کھ اس طرح مشتنی ہے کہ باوجود یکہ وہ بھی نہ آگ میں جلتی ہے، نگلتی ہے، پھر بھی اس سے تیم جائز نہیں۔

مسکلہ(۵): تیم وضواور عسل دونوں کا ایک ہی طرح ہے، صرف نیت الگ الگ ہے کہ اُس میں وضو کے قائم مقام ہونے کا خیال کیا جاتا ہے اور اِس میں عسل کے قائم مقام ہونے کا۔

مسئلہ (۲): تیم میں دوضر بیں ہیں، ایک دفعہ دونوں ہاتھ مار کرتمام چہرے پر ملاجا تاہے، دوسری دفعہ دونوں ہاتھ مارکر کہدوں سمیت دونوں ہاتھوں پراس طرح ملاجا تاہے کہ کوئی جگہ دانستہ طور پرایسی نہ رہ جائے جہاں ہاتھ نہ پہنچا ہو (ہرایہ، الدرالخار)

ترجمہ: کیا تو نے ان لوگوں کوئیں دیکھا جن کو کتاب کا ایک بڑا حصہ ملا ہے، وہ لوگ گراہی کو اختیار کررہے ہیں اور یول چاہتے ہیں کہ تم راہ سے بے راہ ہوجاؤ۔ اور اللہ تعالیٰ کا تم تہ اور اللہ تعالیٰ کا فی رفتی ہیں اور اللہ تعالیٰ کا فی حقی ہیں۔ کلام کواس کے مواقع سے دوسری طرف چھرد سے ہیں اور اللہ تعالیٰ کا فی حقی ہیں اور یہ کیا میں سے ہیں۔ کلام کواس کے مواقع سے دوسری طرف چھرد سے ہیں اور یہ کمات کہتے ہیں اور پر کہا بی زبانوں کو چھر کر اور یہ کہا ت کہتے ہیں سے بین کا موسیف نکا کہ اس طور پر کہا بی زبانوں کو چھر کر اور یہ کہتے ہیں اور ہوا استمام کا کہ اور ہوا نظر دنا کی اور ہوا نظر دنا کی اس کے اور ہوا نظر دنا کی تعدید سے دور پھینک اور ہوا کہتے ہوتے ہوتے اور کی بات تھی مگر ان کو خدا تعالیٰ نے ان کے تفر کے سبب اپنی رحمت سے دور پھینک دیا اب وہ ایمان نہ لاویں گے مگر تھوڑ سے آدی۔

ربط: یہاں تک تقوی کے مواقع میں سے زیادہ ترباہی معاملات اور بعض دیانات کا بیان ہواہے۔اب مخالفین کے ساتھ معاملات کا ذکر شروع ہوتا ہے،ان میں سے یہود سے دوسی توڑنے کی غرض سے ان کے فتیج اور کر کے احوال کا اظہار

اور مؤمنوں کو ان سے دور رہنے کا تھم ہے، جب کہ اجمالی اور خمنی طور پر بیمضمون آیت ﴿ وَ بَیکْتُمُونَ مَیّا اُنْ مُهُمُ اللّهُ مِنْ فَضْلِهِ ﴾ میں آچکا ہے، اس سے بھی اس کا ربط ہے کہ وہاں نعت کو چھپانے کا ذکرتھا، یہاں کتمان کے ساتھ کتاب کی تحریف اور یہود کے چکے بیٹوں کی دشمنی وعداوت کا ذکر ہے۔

## يهود كيعض قيائح كاذكر:

(اے مخاطب!) کیا تونے ان لوگوں کونہیں دیکھا؟ (یعنی دیکھنے کے قابل ہیں، دیکھوتو تعجب کرو) جن کو (اللہ کی ) كتاب (ليعنى توريت كے علم كاايك برا حصه ملاہے (ليعنى توريت كاعلم ركھتے ہيں،اس كے باوجود) وہ لوگ مراہى (ليعنى كفر) اختياركررہے ہيں اور (خودتو گراہ ہوئے ہی تھے گر) وہ پہچاہتے ہيں كہتم (بھی سيدھے) راہ سے (علا حدہ ہوكر) بے راہ ہوجاؤ (بعنی طرح طرح کی تدبیریں اس امر کی کرتے ہیں جیسا کہ سورہ بقرہ اور سورہ آل عمران میں کئی بارگذر چکا ہے)اور(اگر تہمیں اب تک ان لوگوں کے بارے میں خبرنہیں ہوئی تو کیا ہوا) اللہ تعالیٰ ( تو ) تمہارے ( ان ) دشمنوں کو خوب جانتے ہیں (اس کئے مہیں بتادیا، الہذاتم ان سے بچتے رہو) اور (ان کی مخالفت کا حال س کرزیادہ فکر میں نہ پڑجانا، كيونكه)اللدتعالى (تمہارا)كافى رفيق ب(كتمهارى مصلحتوںكى رعايت ركھےگا)اوراللدتعالى (تمہارے لئے)كافى حامی ہے (کہان کی ضرررسانیوں سے تمہاری حفاظت کرے گااور) بیلوگ (جن کا ذکر ہوچکا ہے) یہودیوں میں سے ہیں (اوران کا گمراہی کواختیار کرناجواویرآ چکا، یہ ہے کہ اللہ کے ) کلام (یعنی توریت) کواس کے مواقع (اور کل) سے (الفاظ کے اعتبار سے یامعنی کے اعتبار سے ) دوسری طرف پھیردیتے ہیں اور (ان کی ایک گمراہی جس میں دوسرے سادہ ذہن لوگوں کا پھنس جانا بھی ممکن ہے، یہ ہے کہ وہ رسول اللہ مِلائيلَةِ اللہ عبات چیت کرتے وقت ) پیکلمات کہتے ہیں: ﴿ سَمِعْنَا وعصنينا كاور ﴿اسْمَعْ غَيْرَ مُسْمَعِ ﴾ اور ﴿ رَاعِنا ﴾ (انكلمات كرودومعنى بين، ايك التصدوس بر، وه لوگ برامطلب لیتے تھے اور دوسروں پر ظاہر کرتے تھے کہ ہماری مرادا چھے معنی ہیں، اوراس سے کسی مسلمان کا دھوکہ میں آ كربعض ايسے ہى كلمات سے حضور مِنْ لِلْمُنْظِيَّةُ كوخطاب كرنا بعيد نه تھا۔ چنانچيسور ۽ بقره كے تيسويں معامله ميں مؤمنوں كو لفظراعنااستعال کرنے سے ممانعت فرمائی گئی ہے،اس اعتبار سے یہود کا ان کلمات کو کہنا ایک طرح سے دوسروں کو گمراہ كرنا بھى ہے،خوا محض الفاظ كے اعتبار ہے ہى ہو۔ لہذااس ميں ﴿ وَيُدِنِيُ وْنَ أَنْ تَصِنْلُوا ﴾ كا بھى بيان ہوگيا جو كہاوپر آيا ہـ ـ اورجيما كـ ﴿ مِنَ الَّذِيْنَ هَادُوْا ﴾كابيان ﴿ الَّذِيْنَ أُوْتُوا نَصِيْبًا ﴾ يس تفا ـ اور ﴿ يُحَرِفُونَ ﴾ مي ﴿ يَشْتُرُونَ ﴾ كابيان تفا\_ان كلمات مي ﴿ سَمِعْنَا وَعَصَيْنا ﴾ كاترجمه يه على من الياور مانانهين ال كالچهامطلب توييے كهم نے آپ كارشادى ليا اور آپ كے كى مخالف كا قول جو تميں بہكا تا تھانبيں مانا ، اور برامطلب ظاہرہے کہ ہم نے آپ کی بات کون تولیا مگر ہم اس پھل نہیں کریں گے۔اوردوسرے کلمہ ﴿اسْمَعْ غَايْرَ مُسْمَعِ ﴾ کالفظی

#### toobaa-elibrary.blogspot.com

ترجمه بيہ كتم مارى بات سنواور خداكر حتمهيں كوئى بات سنائى نہ جائے اس كا چھامطلب بيہ ہے كتم ہيں كوئى مخالف اوررنج دہ بات ندسنائی جائے، بلکہ آپ کا ایسا اقبال رہے کہ آپ جو بات بھی فرمائیں،سب آپ کواس کے جواب میں موافق بات ہی سنا کیں اور برامطلب بیہ ہے کتہ ہیں کوئی موافق اور مسرت بخش بات ندسنائی جائے بلکہ آپ جو بات کہیں اس کا مخالف جواب ہی آپ کے کان میں پڑے یا مخالف بات ہی سننے کو ملے اور تیسرے کلمہ ﴿ رَاحِمَنا ﴾ کے دونوں اچھےاور برے مطلب سورہ بقرہ کے تیسویں معاملہ میں گذر یکے ہیں، کہا چھے معنی توبیہ ہیں کہ ہماری رعایت سیجئے اور برے معنی یہود کی لغت میں گالی ہے۔غرض (ان کلمات کو)اس طرح ( کہتے ہیں) کہ اپنی زبانوں کو (تحقیر کے لہجہ سے تو قیر کے لہجہ کی طرف) پھیر کراور (دل سے) دین میں طعنہ زنی (اور تحقیر ہی) کی نیت سے (وجہ بیکہ نبی کے ساتھ طعن واستہزاء خود دین کے ساتھ طعن وشنخرہے) اور اگریہ لوگ (دومعنی والے ان الفاظ کی بجائے) یہ الفاظ کہتے (﴿ سَمِعْنَا وَعُصَيْنًا ﴾ ے بجائے ﴿ سَمِعْنَا وَ اطَعْنَا ﴾ (جن کے معنی یہ ہیں کہ ہم نے س لیا اور اس اور ﴿ اسْمَعْ غَلْيرَ مُسْمَعِ ﴾ كے بجائے صرف)اسمع (جس كے معنى صرف يہ بيل كه آپ س ليجة) اور ﴿ رَاعِنَا ﴾ كے بجائے ﴿ انْظُرْنَا ﴾ (جس كے معنى يہ بيں كه ہمارى مصلحت يرنظر فرمائے ،جيسا كه سورة بقره كے تيسويں معاملہ ميں بھى اس لفظ كى تعليم فرمائى ہوں اور پیکمات شرارت سے یاک ہیں تو اگر پیکمات کہتے ) توبہ بات ان کے لئے بہتر (اور فائدہ دینے والی بھی) ہوتی اوراینے (آپ میں) موقع (محل) کے مطابق بات تھی مگر (انھوں نے توایسے نفع اور موقع محل کے مطابق بات کہی ہی نہیں، بلکہ وہی ناشائستہ بے ہودہ بات بکتے رہے،اس لئے انہیں پینقصان پہونچا کہ)ان کواللہ تعالیٰ نے ان کے تفر کے سبباین (خاص) رحمت سے دور بھینک دیا۔اب وہ ایمان نہ لائیں گے، ہاں اگر تھوڑے سے آ دمی اس وجہ سے کہ وہ ایسی حركتول سے دورر ہےتو وہ خاص رحمت كى دورى سے متنتىٰ ہيں،اوروہ ايمان لے آئے، جيسے حضرت عبدالله بن سلام رضى التدعنه وغيره-

فائدہ: یہ ﴿ لَا یُوْوِنُونَ ﴾ انہی کے بارے میں فرمایا جواللہ کے الم میں کفر پر مرنے والے تھے، لہذا نومسلموں کے ایمان لانے سے کوئی شبہیں ہوسکتا اور جوایمان لے آتا ہے اگروہ کسی وفت میں باد بی اور نافر مانی بھی کر چکا ہو، کین اس سے جب باز آگیا تو وہ کا لعدم ہوگیا ، اس طرح باد بی کا لعنت کے لئے سبب بن جانا اور لعنت کا کفر کے لئے سبب بن جانا اس میں کوئی برائی اور مخالفت لازم نہیں آتی ، کیونکہ علت کے دور ہونے کے بعد معلول یعن جس چیز کے لئے اس کو علت قرار دیا گیا ، دور ہوجانا قابل اشکال نہیں۔

اور بیجوفر مایا ہے کہان دوسر کے کلمات کا کہنا بہتر ہوتا ،اگراس کے ساتھ ایمان لانے کا بھی اعتبار کیا جائے تب تو بہتر ہونا ظاہر ہی ہے کہ نیک اعمال پرمؤمن کو آخرت میں ثواب ملے گا ،اورا گراس کی قیدندلگائی جائے تب بہتر ہونا یا تو دنیا کے اعتبار سے ہے کہ تہذیب اور شائنتگی اچھی چیز ہے ،مخلوق کے نزدیک اس کوقابل مدح وستائش اور مستحق رضا سمجھا جاتا ہے۔ اوراگرآخرت کے اعتبار سے لیا جائے تو نواب کے اعتبار سے نہیں ہے بلکہ عذاب ہلکا کرنے کے اعتبار سے ہوگا کیونکہ قرآن وحدیث سے بیامریقینی طور پر سمجھا جاتا اور معلوم ہوتا ہے کہ آپس میں کفار کے عذاب میں فرق ہوگا، چنانچی غور وفکر کرنے والے سے پوشیدہ نہیں۔

﴿ يَا يُنِهَا الَّذِينَ أُوْتُوا الْكِتْبُ امِنُوا بِهَا كَزُلْنَا مُصَدِقًا لِهَا مَعَكُمْ مِنْ قَبْلِ آن نَظبِسَ وَجُوهًا فَنَرُدُهَا عَلَا اَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَهَا لَعَنَا آصُعٰبَ السَّبْتِ ﴿ وَكَانِ آمُرُ اللَّهِ مَفْعُولًا ۞ ﴾ وُجُوهًا فَنَرُدُهَا عَلَا اَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَهَا لَعَنَا آصُعٰبَ السَّبْتِ ﴿ وَكَانِ آمُرُ اللَّهِ مَفْعُولًا ۞ ﴾

ترجمہ:اے وہ لوگوجو کتاب دیئے گئے ہوتم اس کتاب پرایمان لاؤجس کوہم نے نازل فرمایا ہے ایسی حالت پر کہ وہ سے بتلاتی ہے اس کتاب کو جو تمہارے پاس ہے اس سے پہلے کہ ہم چہروں کو بالکل مٹاڈ الیس اوران کوان کی الٹی جانب کی طرح بنادیں یاان پرہم الی لعنت کریں جیسی لعنت ان ہفتہ والوں پر کی تھی۔اوراللہ تعالیٰ کا تھم پوراہی ہوکر رہتا ہے۔

ربط: او پر کی آیت میں یہود کے کفراوراسلام کے جھٹلانے کابیان تھا جو کہ تحریف اور تمسخر کے لوازم سے تھا،اب انہیں خطاب کے طور پرایمان اور تقید بی کا تھی مفر ماتے ہیں اور خلاف ورزی کی صورت میں ڈراتے ہیں۔

اہل کتاب کوائیان لانے کا حکم:

اے وہ لوگو! جنہیں کتاب (توریت) دی گئی ہے تم اس کتاب (لینی قر آن) پرایمان لاؤ، جے ہم نے نازل فرمایا ہے (اور تہمیں اس پرایمان لانے ہے وحشت نہیں ہونی چاہئے ، کیونکہ ہم نے اسے ) الی حالت پر (نازل فرمایا ہے ) کہ تجی کتاب کی تقعد بن کرتی ہے جو تبہارے پاس ہے (لینی وہ تبہاری اصل کتاب کی تقعد بن کرتی ہے ۔ باقی تح بیف کا حصال ہے الگ ہے، لہذاتم قر آن پر ) اس (امر کے واقع ہونے ) سے پہلے پہلے (ایمان لے آؤجس کے واقع ہونے کا احتمال ہے ) کہ ہم (تمہارے) چروں (کے تقش ونگاریعنی آئے تھا ک) کو بالکل مٹاؤ الیں اوران (چروں) کو ان کی الئی مٹاؤ الیں اوران (چروں) کو ان کی الغت کریں معاملہ میں گذر چکا ہے تعنی ان کی طرح آئیں جسی بین در کی تھی (جو یہود میں گذر چکے ہیں جن کا ذکر سورہ وہا تا میں ہی بیندر کی تھی ہیں جو ل کو مٹانے ، لعنت اور صورتیں و تکلیس مٹام پر ایک سوال کیا گیا ہے کہ مظمس و مٹے یعنی چروں کے تش و تکاری امٹا نا اور شکلی وصورت کا سے کرنا کر ہوا ہے اور ایک ان کر جواب دیا ہے، چھران جو ایوں کے سلسلہ میں اندیشے فا ہم کرکے ان اندیشوں کو اور بھی نے دوسری قید میں اور تشرطیں لگا کر جواب دیا ہے، چھران جو ایوں کے سلسلہ میں اندیشے فا ہم کرکے ان اندیشوں کو اور بھی نے دوسری قید میں اور تشرطیں لگا کر جواب دیا ہے، چھران جو ایوں کے سلسلہ میں اندیشے فا ہم کرکے ان اندیشوں کو اور بھی نے دوسری قید میں اور شرطی لگا کر جواب دیا ہے، چھران جو ایوں کے سلسلہ میں اندیشے فام کرکے ان اندیشوں کو

دور کیاہے۔

لیکن احقر کے نزدیک سرے سے وہ سوال ہی پیدانہیں ہوتا، کیونکہ اس میں اس پر کہیں کوئی ولالت نہیں ہے کہ اگر ایمان نه لا وَکے توظمس یعنی چېروں کے نقش ونگار کا مثمنا اورمسنج یعنی شکل وصورت کا مبکر جاناوا قع ہوجائے گا، بلکہ حاصل صرف اتنائی ہے کہاس کا احمال ہے، اس احمال کا تقاضہ اس جرم کاعظیم ہونا ہے، پس رحمت کے تقاضہ کے تحت واقع نہ ہونا: کچھاشکال کاموقع نہیں ہےاورلفظ قبل کااستعال اس معنی میں خود قرآن میں آیا ہے۔ چنانچے سورہ منافقون میں ہے: ﴿ وَ أَنْفِقُوا مِنْ مَّا رَزَفُنكُمْ مِّنْ قَبْلِ أَنْ يَّأْتِي آحَدَّكُمُ الْمَوْتُ ﴾ الخ (آيت ١٠) يهال لفظ قبل دو چيزول ہے متعلق ہے (۱) موت کا آنا اور (۲) قول خاص، حالانکہ بعض ان لوگوں کوجن کے سامنے موت اس حالت میں آ کھڑی ہوکہ جو محض بے ہوش ہوجا کیں ،اصلا اس قول کی نوبت نہیں آتی ، نہ زبان سے ،نہ دل سے ،لیکن کلام کے سیح ہونے کے لے احتال کافی ہے، اس طرح سورہ نساء کے شروع میں ہے ﴿ بِدَارًا أَنْ يَكْبُرُوا ﴾ جولفظ قبل كامرادف معنى ہے: اى من قبل أن يكبروا: ليني برد بونے سے يہلے، حالانكه بعض ينتم بيح بالغ مونے سے يہلے ہى مرجاتے ہيں اور حديث مِن بِے: قال رسول الله صلى الله عليه وسلم اغتنم خمساً قبل خمس: شبابك قبل هرمك وصحتك قبل سقمك وغناك قبل فقرك وفراغك قبل شغلك وحيوتك قبل موتك: يعني رسول الله مِتَالِيَّيَاتِيلِمُ نے فرمایا: یانچ چیزوں سے پہلے یا پنچ چیزوں کوغنیمت مجھو، اپنی جوانی کواینے بڑھایے سے پہلے، اپنی صحت کواپنی بیاری سے سلے،ایے غنا کواپنی فقیری مختاجی سے پہلے،اپنے فارغ ہونے کواپنی مشغولیت سے پہلے اوراپنی زندگی کواپنی موت ہے پہلے (ترندی) حالانکہ پہلی جارچیزوں میں قبل کے مضاف الیہ کاصرف احمال ہے اور جیسا کہ دوسری آیت میں ہے: ﴿ قَبْلَ أَنْ الذَّنَ لَكُورُ ﴾ يعن اس سے يہلے كميں تمہيں اجازت ديتا حالانكه اجازت موكى بى نہيں۔

﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغْفِرُ أَنْ يَنْفُرَكَ بِهِ وَ يَغْفِرُمَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَكَاءُ ، وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللهِ فَقَدِ افْتَرَكَ النَّمَا عَظِيمًا ﴿ إِنْ اللهِ فَقَدِ افْتَرَكَ النَّمَا عَظِيمًا ﴿ ﴾

ترجمہ: بیشک اللہ تعالیٰ اس بات کونہ خشیں گے کہ ان کے ساتھ کسی کوشریک قرار دیا جائے اوراس کے سوااور جتنے گناہ
ہیں جس کے لئے منظور ہوگا وہ گناہ بخش دیں گے اور جو خص اللہ تعالیٰ کے ساتھ شریک غیرا تا ہے وہ ہوئے جرم کا مرتکب ہوا۔
ربط: او پر کی آیت میں ایمان نہ لانے پروعید فرمائی تھی چونکہ وعید کے بعض مستحق آخر میں بخش بھی دیئے جاتے ہیں،
جس سے احتمال ہوا کہ شاید یہ فہ کورہ لوگ بھی بخش دیئے جائیں، اس لئے آگے بتاتے ہیں کہ ان لوگوں کی گفر کی وجہ سے
بخشش نہیں ہوگی، اور اس میں یہود پر ان کے اس قول کے سلسلہ میں رد بھی ہے ﴿ سَیُغَفِّدُ لُنَا ﴾ کہ وہ ہمیں جلد ہی بخش

### شرك وكفركا بخشانه جانا:

یقینا اللہ تعالیٰ اس بات کو (سزادے کربھی) معاف نہیں کریں گے کہ ان کے ساتھ کسی کوشریک قرار دیا جائے (بلکہ ہمیشہ کی سزامیں بہتار کھیں گے ) اوراس کے سواجتے گناہ ہیں (خواصغیرہ یا کبیرہ) ان میں سے جس کوچا ہیں گے (بغیر سزا) بخش دیں گے (البتہ اگر وہ مشرک مسلمان ہوجائے تو پھر مشرک ہی نہ رہا، اب وہ ہمیشہ کی سزا بھی نہ رہے گی) اور (اس مشرک کو نہ بخشے کی وجہ بیہ کہ) جو محف اللہ تعالیٰ کے ساتھ (کسی کو) شریک تھہرا تا ہے، اس نے بڑے جرم کا ارتکاب کیا (جوایے عظیم ہونے کی وجہ سے مغفرت کے قابل نہیں)

قائدہ: قرآن وحدیث اوراجماع کے مطابق بیر سئلہ شریعت کے لازمی اصولوں میں سے ہے کہ شرک اور کفر دونوں نا قابل معافی ہیں اور یہاں صرف شرک کا ذکر فرمایا ہے۔ حالانکہ کفر بھی قابل ذکر ہے، خاص طور سے موقع محل کا بھی تقاضہ ہے کیونکہ او پر سے یہود کے کفر کا ذکر ہور ہا ہے، اس کی چندتو جیہیں ہوسکتی ہیں جو کہ سب لطیف ہیں، ایک بیر کہ شرک اپنے ظاہری معنی پر رہے، جس کا ذکر آبوں ۲۳۱ کے ذیل میں ہوچکا ہے، اور اس آبت میں صرف شرک کا ذکر ہو، دوسری آبیوں میں کفر کا ذکر قرار دیا جائے اور بعض میں دونوں کا ذکر ہوا در بیضروری نہیں ہے کہ ہر آبیت میں دونوں کا ذکر ہوا مراس میں کفر کا ذکر قرار دیا جائے اور بعض میں دونوں کا ذکر ہوا در بیضروری نہیں ہے کہ ہر آبیت میں دونوں کا ذکر ہوا ہونا بقویا سے گا، رہاان آبیوں کا یہود کے حال کے مناسب کرے۔ اس طرح آبیوں کے جموعہ سے دونوں کا نہ بخشا جانا ثابت ہوجائے گا، رہاان آبیوں کا بیود کے حال کے مناسب ہونا، تو بیا سل طرح ہوسکتا ہے کہ دولوگ اس اعتبار سے مشرک بھی سے کہ حضرت عزیر علیا اسلام کواللہ کا بیٹ کہتے تھے۔ دوسری تو جیہ بید کہ شرک اپنے معنی پر رہے اور دون کے معنی ادنی اور کم تر کے لئے جائیں، لیمنی ہوسکتا، اور ماتی صورتیں و دسری تو جیہ بید کہ شرک اپنے معنی پر رہے اور دون کے معنی ادنی اور کم تر کے لئے جائیں، لیمنی ہوسکتا، اور ماتی صورتیں و دسری تو جیہ بید کہ شرک اپنے میں تو سوال ہی نہیں ہوسکتا، اور ماتی صورتیں و دسری تو جیہ ہیں اور ماتی صورتیں و مورتیں و مینے جائیں اور ماتی صورتیں و دسری تو جیہ ہیں اور ماتی صورتیں و مینے کی اور دون کے میں ہوسال ہی نہیں ہوسکتا، اور ماتی صورتیں

دوسری توجید یے گرشرک اپنے معنی پررہاوردون کے معنی ادنی اور کم ترکے لئے جا تیں، یعنی شرک سے کم جینے گناہ ہیں وہ بخشے جاسکتے ہیں، اور کفر کی بعض صور تیں تو شرک ہی ہیں ان کے بارے میں تو سوال ہی نہیں ہوسکتا، اور باقی صور تیں مثلاً دنیا کو بنانے والے کا انکار وغیرہ جو شرک نہیں ہیں، وہ چونکہ شرک سے بردھ کر ہیں، کیونکہ مشرک بنانے والے کو مانتا ہے اگر چدو سرے کو بھی مانتا ہے۔ اسی طرح اگر غور کیا جائے تو کفر کی تمام صور تیں شرک سے زیادہ شدید ہیں اس لئے ان کا بخشانہ جانا نفس کی ولالت سے جا گر جد ہو ہو گو کر کہ جب شرک معاف نہیں ہوگا تو جو جرم اس سے بھی بردھ کر ہو، وہ کیونکر معاف ہوگا اگر اس توجیہ کی بنیاد پر یہود کے عقیدہ کوشرک نہ بھی کہا جائے تو بھی اس وجہ سے ان کے نفر کا بخشانہ جانا کلام کا محاف ہوگا اگر اس توجیہ کی بنیاد پر یہود کے عقیدہ کوشرک نہ بھی کہا جائے تو بھی اس وجہ سے ان کے نفر کا بخشانہ جانا کلام کا مدلول ہوگیا، موقع محل کے قاضہ کے خلاف نہ دہا۔

تیسری توجیہدید کمشرک کے دومعنی ہوں: ایک حقیقی جس کا اوپر ذکر ہوا، دوسر مے معنی مطلق کفرجس میں شرک بھی شامل ہے۔روح المعانی میں حضرت ابن عباس سے اس تیسر ہے احتمال کوفل کیا گیا ہے، اور یہ بہت آسان ہے، اس بناپر یہود کے حال کی مطابقت بہت ہی واضح ہے۔

اور بغیرسزاکی قیداس لئے لگائی کے سزا کے بعدمؤمن کے تمام گناہوں کے بخش دیئے جانے کا تو وعدہ ہے اور یہ یقینی

ہے، اور اس کے ساتھ مشیت کا تعلق ثابت ہو چکا ہے، پھراس آیت میں جو تعلیق اور شرط کے طور پر فر مایا اور تعلق کو پختہ طور پر نہیں فر مایا، بیاس امر کی دلیل ہے کہ مغفرت سے مراد بغیر سزاکے ہے۔خوب سمجھلو۔

﴿ اَلَهُ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُّونَ اَنْفُسُهُمْ ، بَلِ اللهُ يُزَكِّنُ مَنْ يَشَاءُ وَلَا يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ۞ انْظُرْ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ ، وَكُفَى بِهَ إِنْهَا ثُمِينَنَا ۞ ﴾ انْظُرْ كَيْفَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللهِ الْكَذِبَ ، وَكُفَى بِهَ إِنْهَا ثُمِينَنَا ۞ ﴾

ترجمہ: کیا تونے ان لوگوں کونہیں دیکھا جواپنے کو مقدس بتلاتے ہیں بلکہ اللہ تعالیٰ جس کو چاہیں مقدس بنادیں اور ان پرتا کے برابڑی ظلم نہ ہوگا۔ دیکھ تو بیلوگ اللہ پرکیسی جھوٹی تہمت لگاتے ہیں اور یہی بات صرت مجرم ہونے کے لئے کافی ہے۔ ربط: او پر یہود کے گفر اور اس پر مغفرت نہ ہونے کی وعید کا ذکر ہوا ہے، چونکہ یہود خود کو اللہ کا محبوب ومقبول اور خالص مؤمن اور بغیر سزا بخشا ہوا بتاتے تھے جسیا کہ قرآن میں بھی ان کے ایسے قول نقل کئے گئے ہیں ﴿ نَعُنُ اَبْنَوُ اللّهِ وَاَحِبّا وَ اُنْ کَیْ ہم تو اللّہ کے بیلے اور اس کے جوب ہیں، اب اس کار دفر ماتے ہیں۔

يبود كايخ تقدس كے دعوى كارد:

تمام عیبوں اور تقاضوں سے بالکل پاک ہے، اور تمام وجوہ سے اللہ کے نزدیک مقبول ہے، حالانکہ عام طور سے بندہ کچھنہ کچھ غلطیوں، خطا وَں اور بھول چوک میں مبتلا ہوتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے نزدیک اس کی اسی قدر قرب وقبول میں کمی ہوتی ہے، اس لئے بیکذب، جھوٹ ہوا، اور بھی اس سے دوسرے کو گھمنڈ بھی ہوجاتا ہے کہ اور اگر بیے وارض نہ ہوں تو اللہ کی نعمتوں کے اظہار کے طور پراجازت ہے۔

﴿ اَلَهُ تَوَ إِلَى اللَّهِ مِنَ الْكِنْ الْكِنْ الْكِنْ الْكِنْ الْكِنْ الْكِنْ وَ الطَّاعُوْتِ وَ يَقُولُوْنَ اللَّهِ مِنَ الْكِنْ الْمَنُوْ السِّبِيلًا ﴿ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُولِي اللَّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

ترجمہ: کیا تونے ان ان لوگوں کوئیس دیکھا جن کو کتاب کا ایک حصہ ملاؤہ بت اور شیطان کو مانتے ہیں اور وہ لوگ کفار کی نسبت کہتے ہیں کہ بیلوگ بنسبت ان مسلمانوں کے زیادہ راہ راست پر ہیں۔ بیلوگ وہ ہیں جن کوخدا تعالیٰ نے ملعون بنادیا ہے اور خدا تعالیٰ جس کوملعون بنادے اس کا کوئی حامی نہ یاؤگے۔

ربط: اوپرآیت ۲۷ سے یہود کے قبائے کابیان چلاآ رہائے۔ اس آیت میں بھی ان کے بعض قبائے کا ذکر ہے کہ انھوں نے مشرکوں کے دین کے طریقہ سے احسن، زیادہ اچھا بتایا تھا، جیسا کہ لباب میں منداحمہ اور ابن عباس کی روایت سے قبل کیا ہے کہ یہودی علاء مکہ میں آئے تو قریش نے پوچھا کہ ہمارا دین اچھا ہوا بن اچھا کہ ہمارا دین اچھا ہے کہ یہودی علاء مکہ میں آئے تو قریش نے پوچھا کہ ہمارا دین اچھا ہے یا محرکے پیروکاروں کا ؟ اور سوال میں حاجیوں اور خانہ کعبہ سے متعلق اپنی خدمات کا بھی ذکر کر دیا، تو انھوں نے جواب دیا کہ تمہارا دین ان کے دین سے اچھا ہے اور تم ان سے زیادہ ہدایت یا فتہ ہو۔

# مؤمنول يرمشركول كورج دين كى وجهس يهودكى فدمت:

(اے مخاطب!) کیاتم نے ان لوگوں کوئیس دیکھا جنہیں (اللہ کی) کتاب (لیمی توریت کے علم) کا ایک جصہ ملا ہے

(پھراس کے باوجود) وہ بت اور شیطان کو مانتے ہیں (کیونکہ مشرکوں کا دین بت پرتی اور شیطان کی پیروی تھا جب انھوں
نے ایسے دین کواچھا بتایا تو بت اور شیطان کی تقدیق صاف لازم آئی ) اور وہ لوگ (لیمی اہل کتاب) کفار (لیمی مشرکوں)
کے بارے میں کہتے ہیں کہ پیلوگ ان مسلمانوں کی بنسبت زیادہ راہ راست پر ہیں (چنانچہ بیتو انھوں نے واضح طور پر ہی
کہاتھا) یوگ (جنھوں نے کفر کے طریقہ کو اسلامی طریقہ سے افضل بتایا) وہ ہیں جنہیں اللہ تعالی نے ملعون بنادیا ہے

(ای ملعون ہونے کا اثر ہے کہ ایسے بے باک ہوکر کفر کی با تیں بک رہے ہیں) اور اللہ تعالی جس کو ملعون بتادے اس کا

(عذاب کے وقت) کوئی عامی نہ پاؤگے (مطلب سے ہے کہ اس پر انہیں آخرت میں یامکن ہے کہ دنیا ہیں بھی سزا ہوگ ،
چنانچہ دنیا ہیں بعض قید بعض جلاوطن اور بعض ذکیل رعایا ہوئے اور آخرت میں جوہونے والا ہے وہ تو ہوگا ہی)

تفسیر: بظاہریہ معلوم ہوتا ہے کہ شرکوں کے دین کو مطلق حق کہنا مقصود نہ تھا، در نہ خود جواب کے وقت ہی سائل کواس جواب کی صحت پر یہ شک ہوجاتا ہے کہ جب یہ اس دین کوحق بتاتے ہیں تو خود کیوں نہیں قبول کر لیتے ، اس لئے اس صورت میں تو یہ جواب نہیں چل سکتا ، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کا مقصد یہ تھا کہ مطلق حق تو کوئی بھی طریقہ نہیں مگراس سے یہا چھا ہے، لیکن اس میں بھی دووجہ سے کفر لازم آتا ہے، ایک تو یہ کہا سالام کو جو سیح طریقہ زندگی اور دین حق ہاس کو ایک حد تک جو سمجھا اگر چہکلام کے سیاق سے اور ایک حد تک باطل سمجھا اور دوسرے یہ کہ کفر کو جو باطل طریقہ ہے اس کو ایک حد تک حق سمجھا اگر چہکلام کے سیاق سے اور ذوق کی شہادت سے یہاں ندمت کا زیادہ مداردوسری وجہ ہے۔

اگریہ ہاجائے کہ مکن ہے کہ حاجیوں اور بیت اللہ کی خدمات کے اعتبار سے قریش کے طریقہ کو اچھا کہا ہو، جس کا حاصل ان امور کو اچھا کہنا ہے تو ان کے اچھا ہونے میں کوئی شبہیں۔ جواب بیہ ہے کہ اگر اس تاویل کو مان بھی لیا جائے سب بھی بعض اجز اے اچھا اور بہتر ہونے سے پورے مجموعہ کا جس میں بعض اجز اء شرک اور کفر کے بھی ہوں خیر اور اچھا ہونا لازم نہیں آتا۔ اور سائل کا مقصود پورے مجموعہ کے بارے میں سوال کرنا تھا، اور پورے سوال کے مطابق جواب کا ہونا ضروری ہے۔ اس لئے کفر کے کمات میں ایسی تاویل کفر کو دور کرنے والی نہیں ہو گئی، مثلاً کوئی شخص اللہ کو مانتا ہواور وہ کسی سے سوال کرے کہذو ہیں اور نیت یہ کرے کہا ہے یا دو؟ اور جواب دینے والل کے کہدو ہیں اور نیت یہ کرے کہا ہے جا ورا یک باطل تو کیا ہونا ہے جواب کو گ

﴿ اَمْ لَهُمْ نَصِيْبٌ مِّنَ الْمُلُكِ فَإِذًا لَآ يُؤْنُونَ النَّاسَ نَقِيْرًا ﴿ اَمْ يَحْسُلُ وْنَ النَّاسَ عَلَى مَا اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ، فَقَلُ التَيْنَا اللَ إِبْرَهِيمَ الْكِتْبُ وَالْحِكْمَةَ وَاتَيْنَهُمْ مُلَكًا عَلَى مَا اللهُ مِنْ فَضْلِهِ ، فَقَلُ التَيْنَا اللَ إِبْرَهِيمَ الْكِتْبُ وَالْحِكْمَةَ وَاتَيْنَهُمْ مُلَكًا عَلَيْهُمْ مُلَكًا

ترجمہ: ہاں کیاان کے پاس کوئی حصہ ہے۔ سلطنت کا ؟ سوالی حالت میں تواورلوگوں کو ذراسی چیز بھی نہ دیے ، یا دوسرے آ دمیوں سے ان چیز وں پر جلتے ہیں جواللہ تعالیٰ نے ان کو آپ فضل سے عطافر مائی ہیں ، سوہم نے حضرت ابراہیم علیہ السلام کے خاندان کو کتاب بھی دی ہے اور علم بھی دیا ہے اور ہم نے ان کو بڑی بھاری سلطنت بھی دی ہے۔ ربط: اب بھی یہود کے بعض قبائح کا ذکر ہے جسیا کہ لباب میں ابن ابی حاتم کی روایت سے حضرت ابن عباس سے نقل کیا ہے کہ اہل کتاب نے رسول اللہ سلطنت ہے ، اس اعتراض کیا کہ آپ خودکوتو متواضع فر ماتے ہیں حالانکہ آپ کے نکاح میں فویویاں ہیں ، یہ تو انجھی خاصی سلطنت ہے ، اس اعتراض کا ہے ہودہ ہونا تو ظاہر ہے ، کیونکہ اول تو نیویوں کا ہونا جو آپ کے لئے اللہ کے حال تھیں سلطنت کے لئے لازم نہیں ، اور اگر اس لازم ہونے کو مان بھی لیا جائے تو سلطنت تواضع کے منافی نہیں ، کیونکہ اگر حکومت کے باوجود کوئی متکبر نہ ہوتو کیا محال ہے؟ اور بے ہودگی کے ساتھ اس سلطنت تواضع کے منافی نہیں ، کیونکہ اگر حکومت کے باوجود کوئی متکبر نہ ہوتو کیا محال ہے؟ اور بے ہودگی کے ساتھ اس

اعتراض کااصل منشا حسدتھا،اس لئے آیت میں اس کی بے ہودگی ہے تعرض نہیں فرمایا بلکہان کا حاسد ہونا اوراس حسد کا دو عقلی وجہوں سے قبیج اور نامعقول ہونا بیان فرمایا ہے اور حسد کا شرعی طور پر قبیج ہونا تو معلوم ہی ہے۔

# يېود كے حسدكى برائى

ہاں تو کیا ان کے پاس سلطنت کا کوئی حصہ ہے؟ تو ایس حالت میں تو دوسر ہے لوگوں کو ذراسی چیز بھی نہ دیے، یا دوسر ہے آدمیوں سے (جیسے رسول اللہ مِیلِ اللہ می دی ہے اور الم بھی دیا ہے اور ہم نے انہیں ہوئی بھاری سلطنت بھی دی ہے (چنا نچہ بی اسرائیل میں بہت سے انبیاء گذرے ہیں، بعض انبیاء سلطان بھی ہوئے جیسے حضرت یوسف علیہ السلام وحضرت داؤد علیہ السلام وحضرت سلیمان علیہ السلام اور حضرت داؤد علیہ السلام اور حضرت الراہیم علیہ السلام کی کثیر ہیویوں کا ہونا معلوم اور مشہور ہے اور میسب حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اولا و ہیں تو جب رسول اللہ میلی تھی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اولا و ہیں تو جب رسول اللہ میلی تھی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اولا و ہیں تو جب رسول اللہ میلی تھی حضرت ابراہیم علیہ السلام کی اولا و ہیں تو جب رسول اللہ میلی تعلیہ السلام کی میں تو اگر آپ کو بی تعین اور عطیات مل گئے تو تعجب کی کیا بات ہے؟

فاکدہ: حد کے نامعقول ہونے کی ایک وجاتو حسد کے ذکر سے پہلے ہے اور دوسری حسد کے بعد ہے، اور انہیں الگ الگشق کر کے تر دید کے طور پر فر مایا، دونوں وجوں کا حاصل ہے کہ آخر حسد کس بات پر ہے؟ اگراس بات پر ہے کہ آضا حسلطنت ہواورا بہ تبہاری سلطنت ان کو ملنے گی تو اس کی حقیقت تو صاف ہے کہ اللہ تعالی نے تہہیں حد کے اندر ہی ماحب سلطنت ملی ہی نہیں، ورنہ تم تو بھی کسی کو پچھ بھی نہ دیتے، اور اگر حسد اس پر ہے کہ اگر چہ ہمارے پاس سے ان کے پاس نہیں گئی، گر پھر بھی انہیں کیوں ملی؟ ان کا سلطنت کی تیعلق ہے کہ یہ بھی اس شاہی خاندان سے ہیں، یہ وئی غیراورا جنبی نہیں ہیں، اور یہ سلطنت کی نگر گھر نہیں آئی ہے۔

﴿ فَمِنْهُمْ مَّنْ امْنَ بِهِ وَمِنْهُمْ مِّنْ صَدَّ عَنْهُ وَكَفَّى بِجَهَنَّمُ سَعِيْرًا ﴿ فَمِنْهُمْ مِّن صَدَّ عَنْهُ وَكَفَّى بِجَهَنَّمُ سَعِيْرًا ﴿ }

ترجمہ: سوان میں سے بعضے تو اس پرایمان لے آئے اور بعضے ایسے تھے کہ اس سے روگردال ہی رہے۔ اور دوزخ کی آئش سوزال کافی ہے۔

ربط: اوپر یہود کے حسد کاذکر تھا، چونکہ بیفطری امرہے کہ جس سے حسد کیا جاتا ہے، اسے رنج بھی ہوتا ہے، اس لئے اس آیت میں رسول اللہ مِنالِ اللہ مِنال

تو(ان انبیاء کیم اللام کے زمانہ میں بھی جو کہ ابراہیم علیہ السلام کے فائدان سے گذر بچکے ہیں، جولوگ موجود تھے)

ان میں سے بعض تو اس (کتاب اور حکمت) پرایمان لائے اور بعض ایسے سے کہ اس سے مند موڑے ہی رہے (لہذا اگر آپ کی رسالت اور قرآن پر بھی آپ کے زمانہ کے بعض لوگ ایمان نہ لائیں تو آپ رنجیدہ نہ ہول، یہ کوئی رنج کی بات نہیں) اور (اگر ان کفار اور اعراض کرنے والوں کو دنیا میں سزا کم بھی ہو یا بالکل نہ ہوتو کیا ہوا، ان کے لئے آخرت میں) دوزخ کی بھڑکتی ہوئی آگ (سزا کے لئے) کافی ہے۔

﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا بِالْبِتِنَا سَوْفَ نَصُلِيهِمْ نَارًا وَكُلْمَا نَضِعَتْ جُلُودُ هُمْ بَدَالْهُمُ جُلُودًا عَيْرَهَا لِيَنْ اللَّهُ كَانَ عَنْ يُرًا حَكِيْمًا ﴿ وَالَّذِيْنَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصّٰلِحٰتِ عَنْيَرَهَا لِيَكُوفُوا الْعَلَا اللهِ لَا اللَّهِ كَانَ عَنْ يُرًا حَكِيْمًا ﴿ وَالَّذِيْنَ امْنُوا وَعَمِلُوا الصّٰلِحٰتِ عَنْدَ اللَّهُ مُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ

ترجمہ: بلاشک جولوگ ہماری آیات کے منکر ہوئے ہم ان کوعنقریب ایک سخت آگ میں داخل کریں گے، جب ایک دفعہ ان کی کھال جل چکے گی تو ہم اس پہلی کھال کی جگہ فوراً دوسری کھال پیدا کردیں گے تا کہ عذاب ہی بھکنتے رہیں۔
بلاشک اللہ تعالیٰ زبر دست ہیں حکمت والے ہیں۔ اور جولوگ ایمان لائے اورا چھے کام کئے ہم ان کوعنقریب ایسے باغوں میں داخل کریں گے کہ ان کے واسطے ان میں پاک میں داخل کریں گے کہ ان کے واسطے ان میں پاک صاف بیبیاں ہوگی ، اور ہم ان کونہایت گنجان سایہ میں داخل کریں گے۔

ربط: آیت بالامیں خاص مؤمنوں اور غیرمؤمنوں کا ذکرتھا، اب مطلق مؤمن اور غیرمؤمن کی جزاوسزا قاعدہ کلیہ کےطور پرارشادفر ماتے ہیں۔

# كافركى سزااورمؤمن كى جزاء:

بلاشہ جولوگ ہماری آیتوں (اوراحکام) کے مکر ہوئے ،ہم ان کو عقریب ایک بخت آگ میں داخل کریں گے (اور وہری وہاں ان کی برابر یہ حالت رہے گی کہ) جب ایک وفعہ ان کی کھال جل چکے گی تو ہم اس پہلی کھال کی جگہ فوراً دوسری ( عازہ) کھال پیدا کردیں گے تا کہ (ہمیشہ) عذا بہی بھگنتے رہیں ( کیونکہ پہلی کھال کے جلنے کے بعد خیال ہوسکا تھا کہ شایداس میں حس وادراک ندرہ، اس لئے شہدور کرنے کی غرض سے فرمادیا) یقینا اللہ تعالی زبردست ہیں ( کہوہ الی سزا دے سکتے ہیں اور) حکمت والے ہیں ( اس لئے اس قدرت کے باوجود کہ جلی ہوئی کھال کے ذریعہ بھی تکلیف سزا دے سکتے ہیں اور) حکمت والے ہیں (اس لئے اس قدرت کے باوجود کہ جلی ہوئی کھال کے ذریعہ بھی تکلیف پہونی کھال کے ذریعہ بھی تکلیف پہونی کھال کے ذریعہ بھی تکا بیان بھی ہوا ہے) اور جولوگ ایمان لائے اور ایکھے کام کئے ہم ان کو عقریب ایسے باغوں میں واخل کریں گے کہ ان کے (محلات) کے نیچ نہریں جاری ہوں گی ، اور ہم ان کو نہایت گنجان ان میں ہیں ہویاں ہوں گی ، اور ہم ان کو نہایت گنجان

ساید ( کی جگه) میں داخل کریں گے۔

فائدہ: لینی دنیا کے درختوں جیساسا بینہ ہوگا کہ خودسا بیہ کے اندر بھی دھوپ چھنتی ہے، وہ بالکل متصل ہوگا، اور بیشہ نہ
کیا جائے کہ وہاں آبقاب وغیرہ تو ہوگا نہیں جیسا کہ ارشاد فر مایا ہے ﴿ لَا یَرَوْنَ فِیْهَا شَنْهَا ﴾ یعنی وہ اس میں سورج
کونہیں دیکھیں گے، پھر سابیہ کے کیا معنی؟ کیونکہ سابیہ کے لئے مطلق کسی نورانی روشن جسم کا ہونا کافی ہے، اور وہاں اس کی
موجودگی کوئی عجیب بات نہیں۔

رہایہ شبہ کہ جب گری نہیں قرسامیکا کیا فاکدہ؟ یہ بہت ہی ضعیف شبہ ہے،اس لئے کہ فاکدہ کااس میں شخصر کرلینا خود
بغیردلیل کے ہے، ممکن ہے کسی تیز نور کولطیف بنانا مقصود ہو، جیسے چاند پرباریک اور ہلکا سابادل آجا تا ہے، یا خوداس سابی کی حقیقت ہی نور ہو، جیسا کہ دات میں چراغ کی روشنی یا یوں کہا جائے کہ بغیر تاریکی کے حض سابیہ ہو، جیسا کہ طلوع آفاب سے ذراسی در پہلے کی حالت ہوتی ہے، چنانچہ ایک آیت میں اس کو مشہور تفسیر کے مطابق ظل لیونی سابیہ سے تبیر فرمایا ہے: ﴿ اَلَّهُ سَدُ اِللَّهُ کَیْفُ مَدُ الظِلْ ﴾ : یعنی کیاتم نے اپنے رب کی طرف دیکھانہیں کہ سابیہ کو سطر حرف کے مطابق کا لیونی سابیہ کو سابیہ کو سابیہ کے سے خود سابیکا دھوپ پر موقوف ہونالازم نہیں آتا۔ واللہ اعلم

﴿ إِنَّ اللهُ يَامُرُكُمْ اَن ثُوَدُّوا الْاَمْلَتِ إِلَا اَهْلِهَا ﴿ وَإِذَا كُلُنتُمْ بَيْنَ النَّاسِ اَنْ تَحْكُمُوا وَالْعَدُولِ مِنْ اللهُ يَامُرُكُمْ اَنْ ثُوتُولُ الْاَمْلِ إِلَا الله كَانَ سَمِيْعًا بَصِيْرًا ﴿ يَانَيُهَا الَّهِينَ امَنُوا الله وَ الله عُوا الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَاله

ترجمہ: بیشک اللہ تعالیٰتم کواس بات کا تھم دیتے ہیں کہ اہل حقوق کوان کے حقوق پہنچادیا کرواور ہےکہ جب لوگوں کا تصفیہ کیا کروتو عدل سے تصفیہ کیا کرو، بیشک اللہ تعالیٰ جس بات کی تم کوفیہ حت کرتے ہیں، وہ بات بہت اچھی ہے۔ بلاشک اللہ تعالیٰ خوب سنتے ہیں خوب د کیھتے ہیں۔ اے ایمان والو! تم اللہ کا کہنا مانو اور رسول کا کہنا مانو اور تم میں جولوگ اہل تکومت ہیں ان کا بھی پھرا گر کسی امر میں تم باہم اختلاف کرنے لگوتواس امرکواللہ اور رسول کی طرف حوالہ کر دیا کروا گرتم اللہ پراور ہوم قیامت پرایمان رکھتے ہو، یہ امور سب بہتر ہیں اور ان کا انجام خوشتر ہے۔

ربط: یہود کی تنیج حرکتوں اور عقیدوں اور اعمال کا پہلے سے بیان چلا آرہا ہے جو کہ تقوی کا موقع وکل ہے، ان احکام میں سے پہلی تتم یعنی آپسی معاملات میں ایک تھم یہ ہے کہ حکام اپنے محکوموں کے ساتھ عدل وامانت کا معاملہ کریں اور محکوم لوگ اپنے حاکموں کے ساتھ شرعی امور میں اطاعت وفر ماں برداری سے پیش آئیں اور پھر دونوں گروہوں کو اللہ اور رسول کے تھم کواصل سجھنے کا تھم دیا۔ اب انہی مضامین کا ذکر ہے اور اس سے متصل آگے اس امر پرمنافقوں کی مذمت فر مائی کہ وہ اللہ اور رسول کے احکام کودل سے پیند نہیں کرتے ،اور پھر یہی مضمون تفصیل کے ساتھ بیان کیا گیا ہے اوراس ربط کے علاوہ یہود کے قبار کے سے بھی خاص ربط اس طرح ہے کہ یہود کے قوام وخواص لیعنی دینی و نیوی رؤسا کا دین میں خیانت کرنے والا اور ہوا پرست ہونا دیگر قبار کے ضمن میں معلوم ہو چکا ہے ، اور ان میں سے منافقوں کی یہی حالت آ گے آتی ہے۔ درمیان میں مؤمنوں کو اس سے روک کرعدل واطاعت کا تھم فرماتے ہیں۔

# المار ہوال حكم :مسلم حاكم وككوم كے حقوق كى ادائيگى كابيان:

(اے اہل حکومت! تمہاری حکومت تھوڑ ہے لوگوں پر ہویا زیادہ پر ) بیشک اللہ تعالیٰ تمہیں اس بات کا حکم دیتے ہیں کہ الل حقوق كوان كے حقوق (جوتمهارے ذمه بین) پهونچادیا كرواور (تمهین) يه (بھی تھم دیتے بین) كه جب (محكوم) لوگوں کا (ایسے حقوق میں جوان میں باہم ایک دوسرے کے ذمہ ہیں) تصفیہ کیا کروتو عدل (وانصاف) کے ساتھ تصفیہ کیا کرو، بیشک الله تعالی تههیں جس بات کی نصیحت کرتے ہیں، وہ بہت اچھی ہے ( دنیا کے اعتبار سے بھی کہ اس میں حکومت کی بقاہے، اور آخرت کے اعتبار سے بھی کہ قرب وثواب کا باعث ہے) یقیناً اللہ تعالی (تمہاری باتوں کو جوتم امانت اور تعفیہ کے بارے میں کہتے ہو) خوب سنتے ہیں اور (تمہارے افعال واعمال کو جواس بارے میں تم کرتے ہو) خوب و یکھتے ہیں (تواگرتم جان بوجھ کرکوئی کی یا کوتا ہی کرو گے تو تمہیں سزادیں گے۔ بیخطاب تو حکام کوہوا، آ گے حکوم لوگوں کے لے ارشاد ہے کہ) اے ایمان والوائم الله کا کہنا مانو اور رسول الله مِللِيَ الله علیہ کا کہنا مانو (اوربیکم تو تمہارے اور حکام سب کے لئے عام ہے) اورتم (مسلمانوں) میں جولوگ اہل حکومت ہیں ان کا بھی ( کہنا مانو، اور پیم تم محکوموں کے ساتھ خاص ہے) پھر (اگران احکام کا اللہ اور رسول کے حکم کے خلاف نہ ہونا مجکوم اور حاکم دونوں کے معتبر اتفاق سے ثابت ہوتو خیراس میں تو حکام کی اطاعت کرو گے ہی اور ) اگر (ان کے احکام میں سے ) کسی امر میں تم آپس میں اختلاف کرنے لگو (كريداللداوررسول كے علم كے خلاف ہے يانبيس) تو (رسول الله مِلائيليل كى حيات ميں تو آپ سے يو جھ كراورآپ كى وفات کے بعدائمہ مجتمدین اورعلماء دین سے رجوع کرکے )اس امرکواللہ کی (کتاب) اور رسول (میاللیکیلیم کی سنت) کی طرف حوالہ کرلیا کرو (اوران حضرات سے جیسافتوی ملے حاکم اور محکوم سب اس پڑمل کیا کرو) اگرتم الله پراور قیامت کے دن پرایمان رکھتے ہو (کیونکہاس ایمان کا تقاضہ یہی ہے کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ کی پکڑے وریں، جو مخالفت کرنے والوں پر ہونے والی ہے) بیامور (جو بیان کئے مھے یعنی اطاعت اللہ کی ، رسول کی اور اولوالا مرکی ، تنازعوں کو کتاب وسنت کی طرف حوالہ کرنا) سب ( دنیا میں بھی ) بہتر ہیں اور ( آخرت میں بھی ) ان کا انجام بہت اچھا ہے ( کیونکہ دنیا میں امن وراحت اورآخرت میں نجات وسعادت ہے)

تغییر:ال آیت کے شان زول کے سلسلہ میں جوروایت مشہور ہے کہ حضور میالا ایکا نے فتح مکہ کے دن خانہ کعبہ کے

toobaa-elibrary.blogspot.com

کلید بردار عثان بن ابی طلحہ سے کعبہ کی کلید لین چابی کی تھی، اس وقت حضرت عباس نے درخواست کی کہ اب بیہ مجھے دیدی
جائے، تب بیآیت نازل ہوئی (لباب عن ابن عباس بروایت ابن مردویہ) اس وعوی کے منافی نہیں کہ اس کے مخاطب
حکام ہیں، کیونکہ اول تو الفاظ کے عموم میں وہ خاص سبب بھی داخل ہوسکتا ہے (روح المعانی نے یعموم ابن عباس، ابی، ابن
مسعود، البراء بن عازب، ابی جعفر اور البی عبد اللہ رضی اللہ عنین سے روایت کیا ہے) دوسرے آسان ترین امریہ ہے
کہ اس وقت حضور شائل ہیں تمام حقوق شامل ہیں
کہ اس وقت حضور شائل علی کے حوالے نیکو اللہ کو اکھی بیٹی اور لفظ امانات میں تمام حقوق شامل ہیں
جن میں حقوق اللہ بھی آگے، اس لئے حوالے اللہ کو اکھی بیٹی فر مایا۔
رہا کہ محکوم اوگوں کو اللہ اور رسول کی اطاعت کا حکم فر مایا اور حاکموں کونہیں فر مایا۔

البتة امانت كاعنوان اختيار كرنے ميں بيلطيفه معلوم ہوتا ہے كه چونكه حاكم خود بالا دست ہوتے ہيں اوران سے كوئى اپنے حقوق كامعاملہ ہيں كرتا،اس لئے اس ميں كوتا ہى ہوجانے كا اختال تقا،اس لئے اس عنوان ميں اس كى زيادہ تاكيد ہوگئی۔

اور کعبہ کی کلید کوجوا مانت فر مایا،اس سے بیمسئلہ معلوم ہوا کہ جوشخص ایسے اوقاف کا الراض وعقد کی رضامندی سے نتظم ہواوردہ اس کا اہل بھی ہوتو اس سے بیاختیار نہ لیا جائے یعنی نیک وصالح متولی کومعزول نہ کیا جائے۔

اوراتفاق میں معتر کی قیداس لئے لگائی کہ مطلق اتفاق جوازیا اطاعت کے وجوب کی بنیاد نہیں جب تک کہ شرعی قواعد کے مطابق نہ ہو، البتہ اگر کسی شرعی امر پرایک زمانہ کے تمام اہل حق متفق ہوجا کیں تو وہ اجماع ہوجا تا ہے، پھراس کی سند کے نہ ملنے سے بھی کوئی ضرز نہیں ، اوراگر کوئی حدیث اس کے خلاف ہوتو بیا جماع اس حدیث کے منسوخ ہونے کی علامت ہوگا اور سمجھا جائے گا کہ اہل اجماع کے یاس کوئی شرعی ماخذ تھا، گروہ ہم تک نہیں پہنچا۔

مجر جب بعض احکام خفی اور دقیق بھی ہیں تو لازی بات ہے کہ ان کے نصوص کے مصداق ہونے کے لئے فکر

واستدلال کی ضرورت ہوگی، یہی شریعت میں قیاس کہلاتا ہے، اور ممکن ہے کہ استدلال کے بعض طریقے اختلاف کرنے والے فریقوں کی سمجھ سے بالا ہوں کیونکہ ہر حاکم اور ہر محکوم کا استدلال پر قادر ہونا یا استدلال کاعلم ہونا ضروری نہیں، چنا نچہ یہ بات عام مشاہدہ میں آتی ہی رہتی ہے۔ پھر سوائے اس کے کہ اختلاف کرنے والے فریق ان علماء کے فتوی دینے کے بعد دلیل کے علم کا انتظار کئے بغیر عمل کرلیں: اور کیا صورت ہوسکتی ہے؟ اور ایسے ہی عمل کو تقلید کہتے ہیں۔ البتہ اگر حاکم خود بھی معتبر شرائط کے مطابق قیاس کی قوت رکھتا ہوتو خوداس کا قیاس واجتہا داس واسطہ کا قائم مقام ہوجائے گا۔ اس طرح یہ تیے شری قیاس یا تقلید کی فی نہیں کرتی بلکہ اس تقریر کے مطابق اس کو ثابت کر رہی ہے۔

اوراس تقریر سے بیجی معلوم ہوگیا کہ اگر ﴿ اُولِے الْاَمْرِ ﴾ کی تفیر خاص حاکموں سے ہی کی جائے جیسا کہ بظاہر کہی معلوم ہوتا ہے اوراس میں علاء کو واخل نہ کیا جائے تب بھی دوسر سے جزیعنی ﴿ فَرُدُّ وَالْاَ اللهِ وَالتَّوسُولِ ﴾ "اسے اللہ اورسول کے حوالہ کردو" میں علاء کے اتباع کا واجب ہونا بلکہ حکام کی اطاعت سے بھی زیادہ لازم آگیا، کیونکہ علاء کوخود حکام کے لئے بھی قابل اتباع قرار دیا۔ اس طرح بیمتوع المتوع یعنی عوام کے لئے جن کی اتباع لازم ہے، ان کے لئے بھی اتباع یا واجب الا تباع ہوگئے۔

اور چونکہ آیت کا تھم ہرز مانہ کے لئے عام تھا، اس لئے ﴿ إِلَى اللّٰهِ وَالنَّسُولِ ﴾ کے ترجمہ میں رسول کے ساتھ لفظ سنت کا اظہار کردیا، کیونکہ رسول اللّٰہ کی وفات کے بعد یہی ممکن ہے، البتہ اس رد کے لئے بیضروری نہیں کہ استدلال بمیشہ ہرزمانہ میں تازہ ہوا کرے، بلکہ جو استدلال ترتیب دیئے جاچکے ہیں ان پڑمل کرنا بھی قرآن وحدیث کی طرف رجوع میں داخل ہے، لہٰذا اس سے اہل اجتہا دکا ہروقت میں موجودر ہنالازم نہیں آتا۔

اوراتفاق واختلاف میں جو بیعنوان اختیار کیا گیا ہے کہ اللہ اور رسول کے حکم کے خلاف ہونا یا نہ ہونا، اور بیآ سان
عنوان اختیار نہیں کیا گیا کہ اللہ اور رسول کے حکم کے مطابق ہونایا نہ ہونا، اس کی وجہ بیہ ہو کہ مطابقت سے شبہ ہوتا کہ اللہ اور
رسول نے بھی اس کا حکم کیا ہوتو اس سے وجو ب کے معنی ظاہر ہوتے ہیں، حالانکہ حاکموں کی اطاعت اسلام کے مباح امور
میں بھی ضروری ہے، اس لئے وہ عنوان اختیار کیا گیا، کیونکہ مباح پر بیصادق آتا ہے کہ وہ خلاف یعنی حرام نہیں، اور موافق یا
مطابق سے وجوب کا وہم ہوتا ہے۔ وہ صادق نہیں آتا۔

﴿ النَّوْتُرَ إِلَّ النَّا يَنُ يَزُعُمُونَ انَّهُمْ امّنُوا بِمَنَّا أُنْزِلَ النَّكَ وَمَنَّا أُنْزِلَ مِن قَبُلِكَ يُرِيْدُونَ

ان يُتَكَاكُمُوْ آلِ الطَّاعُوْتِ وَقَلُ أُمِرُوْ آلُن يَكُفُرُوا بِهِ ﴿ وَيُرِينُ الشَّيْطُنُ آنَ يُضِلَّهُمْ ضَلْلًا اللَّهُ يَاكُونُ آلِ اللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ يَعُلُلُا وَلَا مَنْ اللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ وَالَّهِ اللَّهُ وَإِلَى اللَّهُ وَالَّهِ اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَإِلَّا مَنْ اللَّهُ وَالَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَإِلَّا مَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللَّا اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّ

بَاللهِ إِنْ أَرَدُ كَا لِأَلَّ الْحَسَانَا وَتَوْفِيْقُا ﴿ أُولِيكَ النَّهِ يَنْ يَعْلَمُ اللهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَغِرضُ عَنْهُمْ وَعُلُهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِي آنفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِينَا ﴾

ترجمہ: کیا آپ نے ان لوگوں کونہیں دیکھا جودعوی کرتے ہیں کہ وہ اس کتاب پر بھی ایمان رکھتے ہیں، جوآپ کی طرف نازل کی گئی اور اس کتاب پر بھی جوآپ سے پہلے نازل کی گئی ، اپنے مقد ہے شیطان کے پاس لے جانا چاہتے ہیں، حالانکہ ان کو بھٹھ ہوا ہے کہ اس کونہ ما نیں، اور شیطان ان کو بھٹھا کر بہت دور لے جانا چاہتا ہے۔ اور جب ان سے کہا جاتا ہے کہآ واس حکم کی طرف جواللہ تعالی نے نازل فر ما یا اور رسول کی طرف تو آپ منافقین کی بیحالت دیکھیں گئے کہ آپ سے پہلو تھی کرتے ہیں، پھر کیسی جان کوئن ہے جب ان پرکوئی مصیبت پڑتی ہے ان کی اس حرکت کی بدولت جو کچھوہ پہلے کر چکے تھے۔ پھر آپ کے پاس آتے ہیں، خدا کی قسمیں کھاتے ہوئے کہ ہمار ااور پچھ مقصود نہ تھا، سوائے اس کے کہ کوئی بھلائی نکل آوے ، اور باہم موافقت ہوجا وے۔ یہوہ لوگ ہیں کہ اللہ تعالی کو معلوم ہے جو پچھان کے دلوں میں ہے، سوآپ ان سے تعافل کر جایا ہے جو اور ان کوفیحت فر ماتے رہئے ، اور ان سے خاص ان کی ذات کے متعلق کافی مضمون کہ دیجئے۔

ربط: اوپرکی آیت میں اپنے تمام معاملات میں اللہ درسول کے احکام کی طرف رجوع کرنے کا حکم تھا۔ اب غیر شریعت کی طرف رجوع کرنے کا متم تھا۔ اور اسی میں منافقوں کی قباحت بیان کی گئی ہے کہ وہ ایسا کیا کرتے تھے۔

### شریعت کے علاوہ کی طرف رجوع کرنے کی ندمت:

ان آیتوں میں ایک قصہ کی طرف اشارہ ہے ایک منافق محض جس کا نام بشر تھا، اس کا کسی یہودی سے جھگڑا ہوا،
یہودی نے کہا چل محد کے پاس چلیں، ان سے فیصلہ کرا کیں گے، منافق نے کہا کہ کعب بن اشرف کے پاس چل، یہ
یہود یوں کا ایک سردار تھا، معلوم یہ ہوتا ہے کہ اس معاملہ میں یہودی حق پر ہوگا، اس نے سوچا کہ رسول اللہ سِلٹائیڈیڈ کسی کی
دعایت نہ فرما کیں گے، وہاں برحق فیصلہ ہوگا، اگر چہ میں آپ سے فہ بی اختلاف رکھتا ہوں، منافق چونکہ باطل پر تھا اس
نے سوچا کہ رسول اللہ سِلٹائیڈیڈ کے یہاں تو میری بات چلے گئیس، اگر چہ میں بظاہر مسلمان ہوں، مگر کعب بن اشرف خود
کوئی حق پرست نہیں، وہاں جھے کا میابی ال سکتی ہے، پھر آخر وہ وونوں رسول اللہ سِلٹائیڈ ہی کے پاس آگئے، آپ نے
دونوں کی با تیں من کر یہودی کے حق میں فیصلہ دیا، جس پر منافق راضی نہ ہوا، اس نے یہودی سے کہا کہ حضرت عمر رضی اللہ
عنہ کے پاس چلو، غالبًا اس نے سوچا ہوگا کہ حضرت عمر سے کئی وجہ سے ہے، جب میں جق پر ہوں تو جھے، بی غالب رکھیں
یہودی کواظمینان تھا کہا گر چہوہ خت ہیں گران کی تخت جی پس چلے کے راضی ہوگیا، وہاں یہو نچ تو یہودی نے ساراقصہ
سے، اس نے انکار نہیں کیا اور حضرت عمر سے پاس چلنے کے لئے راضی ہوگیا، وہاں یہو نچ تو یہودی نے ساراقصہ

بیان کردیا کہ اس مقدمہ کارسول اللہ میلائی کے اجلاس سے فیصلہ ہو چکا ہے، گریڈ خص (بینی منافق) اس پر راضی نہیں ہوا، حضرت عمر نے اس منافق سے بوچھا کیا یہی بات ہے؟ اس نے اقرار کیا تو حضرت عمر نے فرمایا: اچھا کھہرویں ابھی آتا ہوں، آپ گھر سے تلوار لے کرآئے اور منافق کا کام تمام کر دیا اور فرمایا کہ جو محص رسول اللہ میل کی فیصلہ پر راضی نہ ہو، اس کے سلسلہ میں یہی فیصلہ ہے (روح المعانی بروایت العلی وابن الی حاتم عن ابن عباس)

اورعام طور سے مغسرین نے بیجی لکھا ہے کہ اس منافق کے وارثوں نے حضرت عمر پردعوی کیا اوراس منافق کے تولی وفعلی کفری تاویل کی ، اللہ تعالی نے ان آیتوں میں اصل حقیقت ظاہر فر مادی ، اورلباب میں ابن ابی حاتم وطبر انی وابن جریر کی روانیتیں ابن عباس اور شعبی سے قال کی ہیں جن میں کا ہنوں کے پاس تین مقد مات لے جانے کا ذکر ہے۔ ان سب قصول کا واقع ہونا ممکن ہے، اور بھی قصول میں ممکن ہے کہ مصیبت کے وقت ایسے ہی عذر کئے گئے ہول۔ ﴿ إِنْ اَرُدُ مِنَّا لِا لَا الْحَسَانَ اللهِ لِيعنی ہما رامقعد تو صرف بھلائی تھا۔

چنانچ تعجب کے انداز میں فرماتے ہیں کہ اے محمد (مِنْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ا وعوى كرتے ہيں كدوه اس كتاب پر بھى ايمان ركھتے ہيں جوآپ كى طرف نازل كى گئى (ليعنی قرآن) اوراس كتاب پر بھى جو آپ ہے سیلے نازل کی گئی (یعنی توریت، کیونکہ اس میں منافقوں کابیان ہے ادرا کٹر منافق یہود میں سے تھے۔مطلب یے کہ زبانی دعوی کرتے ہیں کہ ہم جس طرح توریت کو مانے ہیں ای طرح قرآن کو بھی مانے ہیں، یعنی اسلام کے مدعی ہیں، پھراس پر حالت رہے کہ)اپنے مقدے شیطان کے پاس لے جانا جا ہتے ہیں ( کیونکہ غیر شریعت کی طرف مقدمہ لے جانے کی تعلیم شیطان دیتا ہے،لہٰذااس پڑمل کرنا جیسے شیطان ہی کے پاس مقدمہ لے گئے ) حالانکہ (اس میں دوامر مانع اور رکاوٹ موجود ہیں، ایک میک ) انہیں (شریعت کی جانب سے) میکم ہوا ہے کہ اس (شیطان) کونہ مانیں ( لیعنی عقیدہ کے طور پر بھی اور عملی طور پر بھی اس کی مخالفت کریں) اور ( دوسرا مانع پیرکہ) شیطان ( ان کا ایسادشمن اور بدخواہ ہے كه) أنبيس (راه حق سے) بھٹكا كربہت دور لے جانا جا ہتا ہے (چنانچدان دونوں امروں كے باوجود جن كا تقاضا بيہ كه شیطان کے کہنے بڑمل نہ کریں،اس کی بات نہ مانیں، پھر بھی اس کی موافقت کرتے ہیں) اور جب ان سے کہاجا تا ہے کہ جوتكم الله نے نازل فرمایا ہے اس كى اوررسول كى طرف آؤ، (كرآب اس حكم كے مطابق فيصله فرماديس) تو آب (اس وقت) منافقوں کی پیمالت دیکھیں سے کہ آپ (کے پاس آنے) سے رخ چھیرتے ہیں، پھران کی اس حرکت کی بدولت جو کچھوہ پہلے کر بیکے تھے جبان پرکوئی مصیبت پر تی ہے توکیسی جان کو بنتی ہے؟ (اس حرکت سے مرادشر بعت کوچھوڑ کر دوسری جگه مقدمه اے جانا ہے، اور مصیبت سے مراد جیسے آل یا خیانت ونفاق کا کھل جانا اور بازیرس ہونا ہے یعنی اس وقت سوچتے ہیں کہاس حرکت کی کیا تاویل کریں جس سے بےعزتی ورسوائی سے بچیں اور سرخ روہوں) پھر (تاویل سوچ کر الله كي تمين كھاتے ہوئے) آپ كے پاس آتے ہيں كه (ہم جودوسرى جگہ چلے سے اس سے) ہمارااس كے سواكوئى

مقصد نہیں تھا کہ (معاملہ کے دونوں فریقوں کی) کوئی بھلائی (کی صورت) نکل آئے اور (ان میں) آپس میں موافقت (اور مصالحت) ہوجائے (مطلب یہ کہ قانون تو شریعت ہی کاحق ہے، ہم شریعت کوناحق سجھ کر دوسری جگہنیں گئے تھے، لیکن بات یہ ہے کہ قانونی فیصلہ میں تو حاکم: صاحب حق کورعایت کرنے کے لئے نہیں کہہ سکتا، اور آپسی فیصلہ میں اکثر رعایت کرادی جاتی ہے، ہمارے دوسری جگہ جانے کی بیدوچھی اور آتی کے واقعہ میں بیتا ویل اس مقتول کے فعل کی ہوگ، جس سے مقصودا پی برائت یا حضرت عمرضی اللہ عند برعمل کا دعوی بھی ہوگا، اللہ تعالی ان کی اس تاویل کی تکذیب فرماتے ہیں کہ )ان کے دلوں میں جو پچھ (نفاق وکفر) ہے، اللہ تعالی کو معلوم ہے (کہ اس کفر ونفاق اور شریعت کے تھم سے راضی نہیں کہ دونے کی وجہ سے بیلوگ دوسری جگہ جاتے ہیں اور معین وقت پر وہ اس کی سزا بھی پالیں گے) الہذا (مصلحت بہی ہے کہ اور اللہ تعالی کے خواف کو جھوڑو) اور ان سے دار ویسے رسالت کے منصب کے تقاضہ کے مطابق ) آئیس نظر انداز کردیا تیجئے (کیمی آپ پچھوڑو) اور ان سے خاص ان کی ذات (کی اصلاح) کے منصب کے تقاضہ کے مطابق ) آئیس نظر عنداز کردیا تیجئے (کیمی آپ کو کھوڑو) اور ان سے خاص ان کی ذات (کی اصلاح) کے منصب کے تقاضہ کے مطابق انہیں نصیحت فرماتے رہے (کہ ان کر کوبات کو کھوڑو) اور ان سے خاص ان کی ذات (کی اصلاح) کے منطق کافی بات کہدد یکئے (تا کہ ان پر اللہ کی جمت قائم اور تمام ہوجائے ، اگر پھر بھی خاص نے منائیں تو وہ جائیں)

فائدہ: اس نظراندازکرنے کے مصلحت ہونے کی وجہ یہ ہے کہ ان کا کفرتو مشہور نہیں تھا، ایسی حالت میں اگران کے ساتھ کھلے کا فروں کی طرح جہاد کا معاملہ ہوتا تو دور والوں کو ان کی خفیہ شرارتوں کی تو خبر پہونچتی نہیں، اور تل وغارت بہر حال مشہور ہی ہوتا تو اسلام سے لوگوں کو ایک طرح کی وحشت ہوتی کہ اسلام میں نہایت جروزیادتی اور بذظمی ہے، اس وحشت کے بھیلنے سے اسلام کی ترقی رک جاتی، چنانچہ ایک حدیث میں حضور سِلا اُلی کی بیات الناس محمداً یقتل اصحابہ: یعنی اسے چھوڑ دوورنہ لوگ ہے ہیں گے کہ حضور اپنے ہی لوگوں کوئل کررہے ہیں، اسی صلحت کی طرف اشارہ کرتا ہے۔ واللہ اعلم۔

البتہ چونکہ اس منافق کا قل حضرت عمرضی اللہ عنہ کے ہاتھ ہے ہوچکا تھا اوروہ قابل احر ام نہیں تھا اس لئے وہ خون ہدر

یعنی ضائع ہوگیا، اس پرکوئی قصاصیا دیت واجب نہیں کی گئ۔ چنا نچہ اس قتل پرضان کا ہونا کی روایت میں منقول نہیں۔

اورا گریہ خیال پیدا ہو کہ اس میں بھی اسلام کی بدنا می اور اس سے وحشت کا احتمال ہوسکتا ہے تو اس کا قطعی جواب یہ

ہے کہ اللہ تعالی کو اختیار ہے کہ کی عام قاعدہ میں کی خاص واقعہ کو خصوص کردیں، اور اس قاعدہ کے متعلق جو حکمت تھی اس

سے زیادہ اس خاص واقعہ میں حکمت رکھ دیں، چنا نچہ خاص اس مقام پریہ کہہ سکتے ہیں کہ چونکہ منافق ظاہر میں مسلمان تھا

اور اس کا معاملہ ایک کھلے کا فر کے ساتھ تھا اور اس معاملہ میں اس منافق کو بیر زادی گئی اور اس کا خون ہدر یعنی ضائع قرار دیا

گیا، تو وہ یہودی اپنے ہم مشرب لوگوں میں بیان کر ہے گا تو اہل عقل وانصاف اسلام کی اعلی ورجہ کی حق پرسی کی داود دے

سے ہیں کہ غیر تو موں کے مقابلہ میں بھی اپنی قوم کے لوگوں کو تی بات کو تبول کرنے پر اس طرح مجبور کرتے ہیں کہ ذما نے

## بران کی جان کی بھی رعایت نہیں کرتے۔واللہ اعلم باسرارہ۔

ترجمہ: اور ہم نے تمام پینجبروں کو خاص اسی واسطے مبعوث فر مایا ہے کہ مجکم خداوندی ان کی اطاعت کی جاوے۔ اور اگر جس وقت اپنا نقصان کر بیٹھے تھے اس وقت آپ کی خدمت میں حاضر ہوجاتے، پھر اللہ تعالیٰ سے معافی چاہتے اور رسول بھی ان کے لئے اللہ تعالیٰ سے معافی چاہتے تو ضرور اللہ تعالیٰ کو تو بہ کا قبول کرنے والا رحمت کرنے والا پاتے۔ ربط: او پر منافقوں کے نامعقول عذر کا غلط ہونا بیان فر مایا ہے، اب ارشا وفر ماتے ہیں کہ اس باطل تاویل کے بجائے اگراس کی شرائط کے ساتھ استخفار اور ندامت کا راستہ اختیار کرتے تو البتہ اس جرم کی تلافی ہوجاتی۔

### استغفارنه كرنے ميں منافقوں كوغلط قراردينا:

اورہم نے تمام پیغمبرول کوخاص اس واسطے مبعوث فرمایا ہے کہ اللہ کے تکم سے (جو کہ رسولوں کی اطاعت کے سلسلہ میں فرمایا ہے ) ان کی اطاعت کی جائے (چنانچیاول تو ان لوگوں پر شروع ہی سے اطاعت کرنا واجب تھا) اور (بدسمتی سے ماقت ہوہی گئی تھی تو) جس وقت (گناہ کرکے) وہ اپنا نقصان کر بیٹھے تھے اگر اس وقت (ندامت کے ساتھ) آپ کی خدمت میں حاضر ہوجاتے ، پھر (حاضر ہوکر) اللہ تعالی سے (اپنے اس گناہ کی) معافی مانگتے اور رسول (سیالی ایکی اللہ تعالی کوتو بہ قبول کرنے والا ، رحمت کرنے والا پاتے (یعنی آپ بھی ان کے لئے اللہ تعالی سے معافی مانگتے تو ضرور اللہ تعالی کوتو بہ قبول کرنے والا ، رحمت کرنے والا پاتے (یعنی اللہ تعالی اپنی رحمت سے ان کی تو بہ قبول فرما لیتے)

تفیر: مطلب بینیں کہ منافق رہ کرتوبہ کرلینا کافی تھا، کیونکہ خودتوبہ کے شرائط میں سے اہم ترین امرائیان ہے،
مقصد بیہ کہ نفاق چھوڑ کرائیان لے آتے چونکہ استغفارائیان پرموقوف تھا، اس لئے اس کاذکراس کے لئے لازم ہو گیا
کہاس کی صراحت کے ساتھ ذکر کی ضرورت نہیں ہے۔ چنانچہ اصلا کلام بیہ ہے: ٹیم جاء و ک فامنو او استغفو وا: اس
طرح ایک شرط تو اس توبہ کی قبولیت کی بیہ اور دوشر طیس اور بھی آ بت میں بیان کی گئی ہیں: ایک خدمت نبوی میں حاضری
اور دوسرے آپ کا بھی استغفار فر بانا، حالانکہ بظاہر توبہ کرنے یا مسلمان ہونے کے لئے بندہ کا صرف عرض معروض کر لینا
کافی ہے۔ اس لئے پہلی شرط کی چند وجہیں ہیں، ایک تو بیہ کہا کا ظہار ضروری ہے اور جو خص آپ سے جگہ کے لحاظ
سے قریب ہواس کے اظہار کا اس وقت عام طریقہ بہی تھا کہ حضور کی خدمت میں آکر مسلمان ہوجائے، دوسرے توبہ
معصیت کے مطابق ہوتی ہے، جو امر تد ارک کے قابل ہواس کے تد ارک میں بھی اور اعلان کی ضرورت ہونے اور نہ مونے اور نہ ہونے اور نہ کو بی چنانچی نماز ترک کرنے سے قوم کے لئے ضروری ہے کہ نماز قضا کرے اور اعلان کی اور اعلان گیاہ گار کے لئے توبہ کا

اعلان ضروری ہے چونکہ یہ گناہ غیر حاضری کا تھا، اس لئے اس کا تدارک حاضری سے ہوگا اور جس طرح اس کی اطلاع سب کو ہوئی تھی اس تو ہے بھی اظہار ضروری ہے، جس کا طریقہ اس وفت آپ کی خدمت میں حاضری تھی، تیسرے غیر حاضری سے آپ کے دل کواذیت پہونچی تھی اور رسول کو ایذ ایہو نچانا کفر ہے۔ حاضری سے آپ کے قلب مبارک کی وہ اذیت دور ہوگی اور آپ کوخوشی ہوگی۔ اور دوسری شرطی ایک وجہ یہ ہوگئی ہے کہ آپ کا استغفار یعنی مغفرت طلب کرنا آپ کے قلب مبارک کے انشراح وخوشی سے انجام پائے گا اور اس کی ضرورت او پر بیان ہوچی ۔ دوسرے اس سے ان تو بہ کرنے والوں کے دل کی گہرائی اور ایما نداری کے ماتھ تو بہ کرنے کی تو فیش بڑھ جائے گی اور تو بہ کا دل کی گہرائی سے ہونا ضروری ہے، البذا اصلی تقصود شرطیں بیامور ہیں: (۱) ایمان (۲) تدارک کے قابل امور کا تدارک مثلاً نومسلم کو بھی بندوں کے حقوق کی اوائی گی (۳) اعلان کے موقع پر اعلان (۲) اظامی (۵) ندامت اور جن امور پر آیت سے دلالت ہوتی ہو موقع کی دو اصلی تھے دو کہ کے داستے وطریقے تھے، اور اصلی سوال کے جواب میں یہ بھی کہنا ممکن ہے کہاں امور کا مقصود تو بہ کی بندوں موقع بیان اور کی میں نیس تو بہ کریں تو وہ بہت آچھی اور کامل ہو، پس پر نفس تو بہ کا طریقہ بسی تانا نہیں بلکہ کمل تو بہ کہنا مقصود ہے بعنی اس طریقہ سے تو بہ کریں تو وہ بہت آچھی اور کامل ہو، پس پر نفس تو بہ کا طریقہ نہیں بلکہ کمال تو بہ کہنا مقصود ہے بعنی اس طریقہ سے تو بہ کریں تو وہ بہت آچھی اور کامل ہو، پس پر نفس تو بہ کی کہنا ممکن ہے بھی کہنا مکمل تو بہ کہنا محمل تو بہ کہنا مکمل تو بہ کہنا مقصود ہے بعنی اس طریقہ سے تو بہ کریں تو وہ بہت آچھی اور کامل ہو، پس پر نفس تو بہ کی کہنا کہنا کی تو بھی کہنا کہنا کی تو بھی کہنا کہنا کی تو بھی کہنا کی تو بھی کہنا کہنا کی تھوں کی کو بھی کو بھی کی کھی کو بھی کی کو بھی کو بھی کی کہنا کی تو بھی کی کہنا کہنا کو بھی کو بھی کو بھی کو بھی کی کو بھی کو بھی

﴿ فَلَا وَ رَبِّكَ كَا يُؤْمِنُونَ حَتِّ يُحَكِّمُوكَ فِيمًا شَجُرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِـ لُ وَافِيَ اَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّنَا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسُلِيْمًا ۞ ﴾

ترجمہ: پھرفتم ہے آپ کے رب کی! بیلوگ ایمان دار نہ ہو نگے جب تک بیہ بات نہ ہو کہ ان کے آپس میں جو جھگڑا واقع ہواس میں بیلوگ آپ سے تصفیہ کراویں، پھر آپ کے اس تصفیہ سے اپنے دلوں میں تنگی نہ پاویں اور پورا پوراتسلیم کرلیں۔

ربط: اوپرشریعت کی طرف رجوع کرنے کو واجب اور غیرشریعت کی طرف رجوع کرنے کوحرام فرمایا تھا۔اب فرماتے ہیں کہشریعت کی طرف صرف ظاہری طور پر رجوع کرنا کافی نہیں بلکہ باطنی طور پر بھی اس پر راضی ہونا ضروری ہے،اوراس کو پوری طرح قبول اور شلیم کرنا ایمان کے لئے شرط ہے۔

شریعت کے حکم کوظا ہری اور باطنی لحاظ سے شلیم کرنا ضروری ہے:

پھرتم ہے آپ کے رب کی! بیلوگ (جوسرف زبانی طور پرایمان ظاہر کرتے پھرتے ہیں، اصلاً اللہ کے نزدیک) اس وقت تک ایمان والے قرار نہ پائیں گے، جب تک بیہ بات نہ ہو کہ ان کے آپس میں جو جھکڑا واقع ہو، اس میں آپ سے (اور آپ نہ ہوں تو آپ کی شریعت ہے) تصفیہ کرائیں، پھر (جب آپ تصفیہ کردیں تو) آپ کے اس تصفیہ سے اپنے ولوں میں (انکار کی) تنگی نہ پائیں اور اس (فیصلہ کو) پورا پورا (ظاہر ہے بھی اور باطن ہے بھی) شلیم کرلیں۔ فا کدہ:اگریہ شبہ ہوکہ آپ تو حاکم ہی تھے، پھر تحکیم لیعنی کسی کے مگم بنانے کے کیامعنی؟ تواس کا جواب یہ ہے کہ میں نے جو ترجمہ کیا ہے اس کی وجہ سے اس کی گنجائش نہیں رہی ، کیونکہ شرعی اصطلاح میں تھم بنانا مراز نہیں ، بلکہ تھم بنانا حسی مل یعنی مقدمہ آپ کی خدمت میں لا نامراد ہے، اور بیا نہی کے فعل پر موقوف ہے۔

اوراگریشبہ ہوکہ آیت سے بظاہر یہ معلوم ہوتا ہے کہ جولوگ کسی دوسر نے قانون کو باطل بیجھتے ہوئے بھی اس کی طرف رجوع کرتے ہیں، وہ مسلمان نہیں، حالانکہ حرام کا ارتکاب کرنے والا جبکہ اس کے حلال ہونے کاعقیدہ نہ رکھتا ہونہ باغیانہ اور سرکشی کی روش ہواور نہ اس کا عادی ہوتو وہ مؤمن ہے، اگر چہ فاسق ہے، اسی طرح اگر کسی کے دل میں شرعی فیصلہ سے تنگی پر انسان کا اختیار نہیں ہے اور غیر اختیاری امور کا پیدا ہوگر اس فیصلہ کوئ سمجھے تو وہ بھی مسلمان نہ ہونا چاہئے۔ حالانکہ تنگی پر انسان کا اختیار نہیں ہے اور غیر اختیاری امور کا کوئی ملک نہ کہ سے اسی طرح اگر کوئی اس فیصلہ پڑل نہ کر بے تو یہ بھی تسلیم نہ کرنا ہے، تو وہ بھی مسلمان نہ رہے، حالانکہ عمل کے ترک سے ایمان نہیں جاتا۔

ان شبہات کا جواب یہ ہے کہ تحکیم لین علم بنانے اور تکی نہ ہونے اور تسلیم کے تین درجے ہیں: (۱) اعتقادے (۲) زبان سے اور (۳) عمل سے۔ اعتقاد سے یہ کہ شریعت کے قانون کوئی اور تحکیم کے لئے بنایا ہوا ما نتا ہو، اور اس میں عقل کے درجہ میں تکی محسوس نہیں کرتا ، اور اس مرتبہ میں اس کوتسلیم کرتا ہے اور زبان سے یہ کہ ان امور کا اقر ارکرتا ہے کہ حق اسی طرح ہے اور عمل سے یہ مقدمہ لے بھی جاتا ہے اور طبیعت میں تکی بھی نہیں اور اس فیصلہ کے مطابق کا روائی بھی کرلی، تو پہلامرتبہ تھدین اور ایمان کا ہے، اس کا نہ ہونا اللہ کے نزدیک تفر ہے اور منافقوں میں خود اس کی کمی تھی، چنانچہ تکی کے ساتھ لفظ انکار اس کی توضیح کے لئے ظاہر کردیا ہے۔ اور دوسر امرتبہ اقر ارکا ہے، اس کا نہ ہونا انسانوں کے نزدیک تفر ہے لیمن ظاہر ہے جب تک ایمان کا اعلان نہ کیا جائے لوگوں کو اس کے ایمان کا علم نہ ہوگا تو دنیا وی احکام و معاملات کے سلسلہ میں اس طرح موسمین نقوں کے ذکر کے قرید سے پہلامرتبہ مراد ہے۔ اب کوئی اشکال نہیں۔
آیت میں منافقوں کے ذکر کے قرید سے پہلامرتبہ مراد ہے۔ اب کوئی اشکال نہیں۔

ترجمہ:اورہم اگران لوگوں پریہ بات فرض کردیتے کہتم خودشی کیا کرویا اپنے وطن سے بے وطن ہوجایا کروتو بجز معدود ہے چندلوگوں کے اس علم کوکوئی بھی نہ بجالاتا،اورا گریدلوگ جو پچھان کونفیحت کی جاتی ہے اس پڑمل کیا کرتے تو ان کے لئے بہتر ہوتا اورا یمان کوزیادہ پختہ کرنے والا ہوتا،اوراس حالت میں ہم ان کوخاص اپنے پاس سے اجرعظیم عنایت

فرماتے۔اورہم ان کوسیدھاراستہ بتلا دیتے۔

ربط: اوپر کامل اطاعت کا واجب ہونا بیان فر مایا۔اب اس کا بھلائی اور نفع بخش ہونا اور اس درجہ کی اطاعت کرنے والوں کا تعداد میں کم ہونا بیان فر ماتے ہیں۔

كامل اطاعت كى فضيلت اوركامل اطاعت كرنے والوں كاكم مونا:

تفسیر: ال '' تنتی کے چند' میں تمام صحابہ اور کامل مؤمن داخل ہیں، جو کہ کفار و فجار کے مقابلہ میں تعداد میں کم ہیں،
اور یہ مطلب نہیں کہ اس صورت میں مؤمنوں میں ایسے لوگ دوجارہی ہوتے، اس لئے کہ ﴿عَکیْہُو ہُ ﴾ کی ضمیر کا مرجع مطلق لفظ ناس یعنی لوگول کو قرار دیا ہے، نہ تو صحابہ کو کہ ایسا کرنا بغیر دلیل کے ہوتا اور نہ ہی منا فقوں کو کہ دلیل کے خلاف ہوتا، کیونکہ ان میں تو ایسا ایک بھی نہ تھا جو کم ہے، اور جب اس میں صحابہ اور مؤمن سب داخل ہیں تو اب بنی اسرائیل کا اس امت سے افضل ہونا لازم نہیں آیا کہ سیرت کی کتابوں میں ان میں سے ستر ہزار کا مقبول ہونا منقول ہے۔

اوریہ جوقیدلگائی کہ''مقصوٰداحکام کے طور پر''اس کی وجہ یہ ہے کہ جہاداور بجرت جن میں قتل اور خروج یعنی وطن سے نکانا ہے شریعت میں اب بھی ان کا حکم ہے ،کین اس حکم کا مقصو داللہ کے کلمہ کو بلند کرنا اور اللہ کے دشمنوں سے اسلام کی حفاظت کا مقصد حاصل ہوجائے تو پھر بجرت اور جہاد ختم ہوجاتا ہے۔

اور قل نفس کا پیمضمون مخلص مؤمنوں کی تعداد کم ہونے کے افادہ کے لئے جملہ معترضہ کے طور پر ہے، جس سے ایک طرح رسول اللہ سِلائی کی اللہ سِلائی کی سیاق وسباق میں یعنی مرح رسول اللہ سِلائی کی سیات وسباق میں یعنی آھے ہیں منافقوں کا تذکرہ ہے۔

﴿ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَ الرَّسُولَ فَاولِلِّكَ مَعَ الَّذِينَ ٱنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّدِينَ وَالصِّدِيْقِينَ وَالصِّدِيْقِينَ وَالصَّدِينَ وَالصَّدِينَ وَالصَّدِينَ وَحَسُنَ اولِلِّكَ رَفِيقًا ﴿ وَلَيْمًا ﴿ وَكَفَى بِاللَّهِ عَلِيمًا ﴾ والشَّهَ مَا الله و وَكَفَى بِاللهِ عَلِيمًا ﴿ وَكُفَى بِاللَّهِ عَلِيمًا ﴾

ترجمہ:اور جو محض اللہ اور رسول کا کہنا مان لے گاتو ایسے اشخاص بھی ان حضرات کے ساتھ ہوئے جن پراللہ تعالیٰ کے نے نے انعام فرمایا ہے بعنی انبیاءاور صدیقین اور شہداءاور صلحاء،اور بیہ حضرات بہت اجھے رفیق ہیں۔ بیضل ہے اللہ تعالیٰ کی جانب سے اور اللہ تعالیٰ کا فی جانبے والے ہیں۔

ربط: اوپر الله اور رسول کی اطاعت پر خاص مخاطب لوگوں سے وعدہ تھا، اب قاعدہ کلیہ کے طور پر اللہ اور رسول کی اطاعت اطاعت پر عام وعدہ ہے اور وعدہ کے خصوص وعموم سے قطع نظر جواجرعظیم کا ذکر ہوا ہے، اب گویا اس کی تفسیر بھی ہوگئ ہے، بی بھی مناسبت کی وجہ ہے۔

احكام كى اطاعت يرفضل عظيم كاوعده:

اور جو تخص (ضروری احکام میں بھی ) اللہ ورسول کا کہنا مان کے گا (اگر چہ طاعتوں کی کثرت کے ذریعہ کمال حاصل نہ کرسکے ) تو ایسے لوگ بھی (جنت میں ) ان حضرات کے ساتھ ہوں گے جن پر اللہ تعالیٰ نے ( دین اور قرب اور قبول کا کال ) انعام فر مایا ہے، یعنی اخیاء (علیہم السلام ) اور صدیقین (جو انبیاء کی امت میں سب سے اعلیٰ درجہ والے ہوتے ہیں جن میں باطنی کمال بھی ہوتا ہے جنہیں عرف عام میں اولیاء کہا جا تا ہے ) اور شہدا (جنھوں نے دین کی محبت میں اپنی جان تک دیدی ) اور صلحاء (جو شریعت کی پوری اتباع کرنے والے ہوتے ہیں، واجبات میں بھی اور سحبات میں بھی جنہیں نئی بخت ودین وار کہا جاتا ہے ) اور مید حضرات (جس کرفیتی ہوں) بہت اچھے دفیق ہیں (اور اطاعت کرنے والے میں بخت ودین وار کہا جاتا ہے ) اور مید حضرات (جس کرفیتی ہوں) بہت اچھے دفیق ہیں (اور اطاعت کرنے والے کے ساتھ معیت اور رفاقت گا بہت ہے، چنا نچہ حاصل میہوا کہ اطاعت کا بینی کی کا اجزائیں ہے، کیونکہ اس کا تقاضا تو کے ساتھ کی یور معیت اور رفاقت میں اللہ تعالیٰ کی جانب سے فضل ہے (لیمنی میک کا اجزائیں ہے، کیونکہ اس کا تقاضا تو لیک کے مل کا جو درجہ تھا، وہاں سے آگے نہ جاسکتا، الہذا بیا نعام کی مقدار کو خوب جانتے ہیں، کیونکہ اس انعام میں اللہ کے مل کو اور اس کے تقاضا وراس تقاضے سے زار برا قرب ہوگا، کی کو بھی کھی واللہ اعلیٰ کا کی وان حضرات سے بار بار قرب ہوگا، کی کو بھی کھی ۔ واللہ اعلیٰ کا

تفیر: ساتھ ہونے کا یہ مطلب نہیں کہ وہ اُوگ جنت میں ساتھ جائیں کے، کیونکہ یہ مطلب موقع وکل کے قرینہ کے خلاف ہے جو کہ مدح وضل کا مقام ہے، اور یہ مطلب بھی نہیں کہ یہ اوگ خاص ان حضرات کے درجہ میں چلے جائیں گے، کیونکہ مختلف آیات میں جو اس طرح کے فقرے آئے ہیں ﴿ لَهُ مُو دَسَ جُنْ عَنْدُا لِلّٰهِ ﴾ ان سے درجات کا فرق ثابت ہے، بلکہ مطلب یہ ہے کہ اپنے فورجوں سے ان کے اعلی درجوں میں پہونچ کر ان کی زیارت اور ان کے اعلی درجوں میں پہونچ کر ان کی زیارت اور ان کے

درجات کی برکات سے مشرف ہوا کریں گے۔

اورجاننا چاہئے کہ ضروری احکام کے مدارج بھی مختلف ہیں، پہلا درجہ وہ ہے جس سے آدمی مؤمن ہوجاتا ہے اوراس سے اعلی وہ ہے جس سے عاصی یا گذگار کے لقب سے فئے جاتا ہے۔اس طرح جس درجہ کے ضروری احکام ہیں اطاعت ہوگی اس درجہ کی معیت ہوگی۔اوراس سے اعلیٰ یہ ہے کہ ظاہری وباطنی فرمان برداریوں کو بھی بجالائے، یہاں ﴿ مَنْ تَبْطِعِ اللّٰهُ وَ الرَّسُولَ ﴾ میں یہ درجہ اس لئے مراز نہیں کہ اس سے تو صدیقیت اور شہادت اور صلاح کی صفت کے ساتھ موصوف ہوتا ہے جن کے ساتھ معیت کا ذکر ہے، ورنہ معیت کی نبیت رکھنے والے سب متحد ہوجا کیں گے، حالانکہ ان کا الگ الگ اور متعدد ہونا ضروری ہے۔

﴿ يَائِهُا النَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهُ الْمَنُوا حُلُاكُمُ فَانْفِرُهُا ثُبَّاتٍ آوِانْفِرُوا جَمِيعًا ﴿ وَإِنَّ مِنْكُمْ لَهُ مَلَ لَيُبُطِّئَنَ وَإِنْ اصَابَتُكُمُ مُصِيبُهُ قَالَ قَدُ اَفْعَمَ اللهُ عَلَىٰ إِذْ لَمْ آكنُ مّعَهُمْ شَهِيكًا ﴿ وَلَيْنَ اصَابَكُمُ لَيُبُطِّئَنَ وَلَا أَكُنُ مَعَهُمُ فَافُورَ فَوْرًا فَضُلَّ مِن اللهِ لَيُقُولُ كَانُ لَمْ تَكُنُ بَيْنَكُمُ وَبَيْنَهُ مَوَدَةً يُلْيَتِنِي كُنْتُ مَعَهُمُ فَافُورَ فَوْرًا فَضُلَّ مِن اللهِ لَيْ يَكُولُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

ترجمہ:اے ایمان والو! اپنی تو احتیاط رکھو پھر متفرق طور پر یا مجتمع طور پر نکلو،اور تمہارے مجمع میں بعضا بعضا محض ایسا ہے جو ہٹتا ہے پھراگرتم کوکوئی حادثہ بہنچ گیا تو کہتا ہے کہ پیشک اللہ تعالی نے مجھ پر برافضل کیا کہ میں ان لوگوں کے ساتھ حاضر نہیں ہوا۔اوراگرتم پر اللہ کافضل ہوجا تا ہے تو ایسے طور پر کہ گویا تم میں اور اس میں پجھتعلق ہی نہیں، کہتا ہے ہائے! کیا خوب ہوتا کہ میں بھی ان لوگوں کا شریک حال ہوتا تو مجھکو بھی بڑی کا میابی ہوتی، تو ہاں اس محض کوچا ہے کہ اللہ کی راہ میں ان لوگوں سے لڑے جو آخرت کے بدلے دنیوی زندگی کو اختیار کئے ہوئے ہیں، اور جو شخص اللہ کی راہ میں لڑے گا پھر خواہ جان سے مارا جاوے یاغالب آجاوے ہم اس کو اج عظیم دیں گے۔

ربط: کافی دور سے مخالفوں کے ساتھ معاملات میں جو کہ تقوی کا ایک محل ہے کفار کے فتیج امور کا ذکر چلا آر ہا ہے اور مقابلہ کے لئے بچے بیج میں اہل فضیلت کا بھی ذکر آگیا تھا، مخالفین کے ساتھ ان معاملات میں سے جہاد کے احکام بھی ہیں، اب ان کا ذکر شروع ہوتا ہے، یہال سے کافی دور تک اس مضمون کے متعلقات چلے گئے ہیں۔

انیسوال تھم: جہاد کا واجب ہونا اور اس کی فضیلت اور اس کوترک کر کے بیٹھ رہنے کی فدمت: اے ایمان والو! (کا فروں کے مقابلہ میں) اپنی تو احتیاط رکھو (لینی ان کے داؤ پیج سے بھی ہوشیار رہواور جنگ کے وقت مطلوب سامان ، ہتھیار، ڈھال، تکوار سے بھی تیار رہو) پھر (ان سے جنگ کے لئے) متفرق طور پریا اکٹھے ہوکر

(جبیهاموقع ہو) نکلواور تبہارے مجمع میں (جس میں بعض منافق بھی شامل ہورہے ہیں) کوئی کوئی مخص ایساہے (اس سے منافق مراد ہے) جو (جہاد ہے) پیچے رہتا ہے ( لیتن جہاد میں شریک نہیں ہوتا ) پھرا گرتمہیں کوئی حادثہ بہو نج جائے (جیسے فلست وغیرہ) تو (اینے نہ جانے پرخوش ہوکر) کہتا ہے بقینا اللہ تعالی نے مجھ پر برافضل کیا کہ میں ان لوگوں کے ساتھ (لڑائی میں شامل) نہیں رہا (ورنہ مجھ پر بھی مصیبت آتی ) اور اگرتم پر اللہ تعالی کافضل ہوجا تا ہے (یعنی فتح وغنیمت) تو اس طرح (خودغرضی کے ساتھ) کہ گویاتم میں اور اس میں پھھلٹ نہیں ( مال کے فوت ہوجانے پر افسوں کرتے ہوئے) کہتا ہے کہ ہائے کیا اچھا ہوتا کہ میں بھی ان کے ساتھ ہوتا ( یعنی جہاد میں جاتا) تو مجھے بھی بڑی کا میا فی ملتی ( کہ مال ودولت لاتا اوراس كينے سے خود غرضي اور لاتعلقي ظاہر ہے، ورنہ جس سے تعلق ہوتا ہے، اس كى كاميابي پر بھي خوش ہوتے ہیں، نہیں کہ اپنافا کدہ نہ ہونے پر افسوں کرنے بیٹے جائیں اور اس کی خوشی پرخوشی ظاہر نہ کریں، اللہ تعالی اس مخص کے جن میں فرماتے ہیں کہ بڑی کامیابی یوں مفت میں گھر بیٹے ہیں ملتی ،اگراس کا طالب ہے) تو ہاں اس مخف کو جا ہے کہ الله كى راه ميس ( يعنى الله كے كلمه كو بلند كرنے كى نيت سے جوايمان واخلاص برموتوف ہے يعنى مسلمان اور مخلص بن كر) ان ( کافر ) لوگوں سے لڑے جو آخرت ( کوچھوڑ کراس ) کے بدلے میں دنیاوی زندگی اختیار کئے ہوئے ہیں ( یعنی اگر اس مخف کو بردی کامیانی کاشوق ہے تو ول کو درست کرے، ہاتھ یا وَل ہلائے،مشقت جھیلے، برداشت کرے، تیر، تکوار کے سامنے سینسپر بنے ، پھردیکھونوزعظیم ہاتھ آتی ہے یانہیں اور یول کیا کوئی کھیل اور دل کی ہے ، پھر جوشخص اتی مصیبت جھیلے تو سی کامیابی اس کی ہے کیونکدونیا کی کامیابی اول تو حقیرہ، پھر بھی ہے، بھی نہیں، کہ اگر غالب آئے تو دنیا کی کامیابی ہے ورنہیں)اور (آخرت کی کامیابی جس کا وعدہ ایسے مخص کے لئے کیا گیا ہے، ایسی ہے کے مظیم بھی ہے اور پھر ہر حالت میں ہے، کیونکہاس کا قانون میہے کہ) جو محض اللہ کی راہ میں اڑے گا پھرخواہ (مغلوب ہوجائے حتی کہ) جان (ہی) سے مارا جائے یاغالب آ جائے ہم ہرحالت میں اس کو (آخرت کا) اجرعظیم دیں گے (جو کہ فوزعظیم کہنے کے لائق ہے،جس کو وعدہ کی تاکیداور نتیجہ کے بینی طور پر برآ مدہونے کے لئے اجر فرمادیا گیااور دنیا کی کامیابی میں ریھی ایک فرق ہے کہ اس کا وعد فہیں کیا گیااورآ خرت کی کامیانی میں اس کا وعدہ ہونا اجرت کے مشابہ ہے)

فائدہ: یہاں دو حکم فرمائے ہیں: بچاؤ کا سامان کرنا اور جہادہ اور اس موقع وکل کا اصلی مقصود دوسر اسلم ہے جو کنا ہے کے طور پرانفرادیت پردلالت کرتا ہے، گر پہلے حکم کو مقدم کر کے اور تضرح کے ساتھ فرمانا اللہ کی رحمت اور شفقت کی ولیل ہے کہ حفاظت کا زیادہ اہتمام فرمایا۔

﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تُقَانِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالْمُسْتَضَّعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِسَاءِ وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا آخُرِجُ نَا مِنْ هٰذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ اَهْلُهَا، وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا } وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيْرًا ﴿ الَّذِينَ الْمَنُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُونَ فِي عَ سَبِيْلِ الطَّاعُوْتِ فَقَا تِلُوَّا آوُلِيَّاءِ الشَّيْطِن وَآنَ كَيْدَ الشَّيْطِن كَانَ ضَعِيفًا ﴿ ﴾

ترجمہ:اورتمہارے پاس کیاعذرہے کہتم جہادنہ کرواللہ کی راہ میں اور کمزوروں کی خاطرہے جن میں پچھمرد ہیں اور مچھ ورتیں ہیں، اور کھے بچے ہیں۔ وعا کررہے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار! ہم کواس ستی سے باہرنکال جس کے رہے والے سخت ظالم بیں اور ہمارے لئے غیب سے کسی دوست کو کھڑا سیجئے اور ہمارے لئے غیب سے کسی حامی کو جیجئے۔جولوگ کے ایمان دار ہیں وہ تو اللہ کی راہ میں جہاد کرتے ہیں اور جولوگ کا فرہیں وہ شیطان کی راہ میں لڑتے ہیں۔ توتم شیطان كساتھيوں سے جہاد كروواقع ميں شيطاني تدبير لچر ہوتى ہے۔

ربط: آگے پھر تکرار سے جہاد کی تاکید ہے، اور بہتاکیداس کے ایک داعی کے بیان سے ہے اور وہ داعی کمزور مسلمانوں کاستم رسیدہ ہونا ہےاوراشارہ سے نصرت کا وعدہ ہے، بیسب امور جہاد کا تقاضا کررہے ہیں، پس بیے والے مضمون کا تتمہے۔

# گذشته مضمون کا تنمه اورتا کید:

اورتہارے یاس کیاعذرہے کتم اللہ کی راہ میں اور کمزوروں کی خاطر جہادنہ کرو(باوجود بکہاس کا قوی داعیہ موجودہ کیونکہ بیجہاداللہ کی راہ میں ہوتا ہے، یعنی اللہ کے کلمہ کو بلند کرنے کے لئے ہے جس کا اہتمام ضروری ہے، اور دین کی اس بلندی کے آثار میں سے ایک خاص افر کی ضرورت بھی در پیش ہے، وہ یہ کہ ایمان والے کمزورلوگوں کی خاطر بھی لڑنا ضروری ہے تا کہ کفار کے ظلم وستم کے پنجدسے رہائی یا تیں) جن (بیجاروں) میں پچھ مرداور پچھ عورتیں اور پچھ بیجے ہیں جو ( کفار سے تک وپریشان ہوہوکر) دعا کررہے ہیں کہ اے ہمارے پروردگار! ہمیں (کسی طرح) اس بستی سے (یعنی مکہ ہے جو ہارے لئے قیدخانہ کی طرح ہے) باہرنکال،جس کے رہنے والے سخت ظالم ہیں (کہ انھوں نے ہم پر آفت ڈھارکھی ہے)اور ہارے لئے کسی دوست کو کھڑا ہے ،اور ہارے لئے غیب سے کسی حامی کو بھیجے ( کہ ہمارے ساتھ حمایت اور دوتی کر کے ہمیں ان ظالموں کے پنجہ سے چھڑادے) جولوگ پختدایمان والے ہیں وہ تو (ان احکام کوس کر) اللہ کی راہ میں (یعنی اسلام کے غلبہ کے مقصد سے )جہاد کرتے ہیں اور جولوگ (ان کے مقابلہ میں) کا فرہیں، وہ شیطان کی راہ میں (بعنی كفرك غلبك قصد سے) لڑتے ہیں (اور ظاہر ہے كەان دونوں میں الله كی طرف سے نصرت ايمان والوں كوہوگی جب ایمان والے منصور من اللہ ہیں بعنی ان سے اللہ کی مدو ونصرت کا وعدہ ہے) تو (اے ایمان والو!) تم شیطان کے ساتھیوں سے ( یعنی کا فروں ہے جن سے اللہ کی نصرت کا وعدہ نہیں ) جہاد کرو ( اور اگر چہوہ بھی غلبہ کی مختلف تدبیریں كرتے ہيں ليكن ) واقع ميں وه شيطاني تدبيريں ہيں ) كه شيطان ان كفروالي تدبيروں كا حكم كرتا ہے اور ) يقيناً شيطاني

تدبیر (خود) بہت کمزور ہوتی ہے کیونکہ اس میں غیبی امداد نہیں ہوتی، اور بھی غلبہ ہوجانا بیخلاف قیاس ہے تو غیبی امداد ونصرت جومؤمنوں کے ساتھ ہے، وہ تدبیراس کا کیا مقابلہ کرے گی غرض بیر کہ جہاد کا داعیہ بھی ہے اور نصرت کا وعدہ بھی ہے، پھر کیا عذر ہے؟ اس لئے مکررتا کیدگی گئی)

تفسیر: جس زمانہ میں یہ آیتیں نازل ہوئیں، مکہ میں ایسے کمزور مسلمان رہ گئے تھے جواپی جسمانی کمزوری اور کم سامانی کی وجہ ہے جھرت نہ کرسکے، چھرکا فروں نے بھی نہ جانے دیا اور طرح طرح ہے انہیں ستاتے تھے۔ چنانچہ احادیث اور تفاسیر میں بعض کے نام بھی آئے ہیں، جیسے حضرت ابن عباس اور ان کی والدہ اور سلمہ بن ہشام اور ولید بن الولید، اور البو جندل بن سہیل ۔ آخر حق تعالیٰ نے ان کی دعا قبول فرمائی اور بعض کی رہائی کا تو پہلے ہی سامان ہوگیا اور پھر مکہ معظمہ فتح ہوگیا، جس سے سب کو امن اور اعز از حاصل ہوگیا اور حضور سالنے ہیں نے ان پر حضرت عماب بن اسید کو عامل وحاکم مقرر فرمائی، اس طرح ولی وقسیر کا مصداق خواہ رسول اللہ سِلائی ہے ہوگیا جائے اور یہی زیادہ صحیح واچھا معلوم ہوتا ہے یا حضرت عماب کو کہا جائے اور یہی زیادہ صحیح واچھا معلوم ہوتا ہے یا حضرت عماب کو کہا جائے اور یہی زیادہ صحیح واچھا معلوم ہوتا ہے یا حضرت عماب کو کہا جائے اور یہی زیادہ صحیح واچھا معلوم ہوتا ہے یا حضرت عماب کو کہا جائے اور یہی زیادہ صحیح واچھا معلوم ہوتا ہے یا حضرت عماب کو کہا جائے اور یہی زیادہ صحیح کے انھوں نے اپنے زمانہ حکومت میں سب کو خوب آن رام پہنچایا۔

اوراگرکی کوخیال ہوکہ جب ان کی دعاکا قبول ہونا مقدر ہو چکا تھا تو پھر مسلمانوں کو بیتم دینے کا کیا مطلب ہے کہ آ ان کی خاطر الروکہ اللہ کی نفرت کے ہوتے ہوئے تخلوق کی نفرت کی کیا ضرورت ہے؟ اس کا جواب ہے ہے کہ آ بیوں کا مطلب ہے کہ ان کی دعا تو ہم ضرور ہی قبول کریں گے اور عالم اسباب میں لازمی طور پر کسی نہ کسی سے بیکام لے لیس کے خواہ تم بیکام کرویا نہ کرو، کام تو ضرور ہی ہوکر رہے گا، کین تم ہماری خیرخواہی کی غرض سے کہتے ہیں کہ مفت کی دولت ہاتھ آتی ہے کہ آگر چہ تہماری شرکت کی کوئی ضرورت نہیں ہے، لیکن شرکت کرو گے تو تہمیں بھی تو اب مل جائے گا، ورند دوسری جگہ فرماہی دیا ہے کہ آگر جہ تہماری شرکت کی کوئی ضرورت نہیں ہے، لیکن شرکت کرو گے تو تہم تہماری جگہ کی دوسری قوم کو فرماہی دیا ہے کہ آگر تم منہ پھیرو گے تو وہ تمہاری جگہ کی دوسری قوم کو لیا تکیں گے۔

اور یہاں ایمان والوں سے جونفرت کا وعدہ فرمایا ہے اس کے معنی یہ بیں کہ ایمان والا ہونے کا یہ تقاضہ ہے اور ممکن ہے جہ کہ کی مانع کی وجہ سے ہو یا ہے کہ کی مانع کی وجہ سے ہو یا دونوں ہوں جیسے ہو یا دونوں ہوں جیسا کہ غزوہ احد میں ہوا۔

﴿ اَلَمْ تَكُ إِلَى الَّذِيْنَ قِيْلَ لَهُمْ كُفُوْاً اَيُلِ يَكُمْ وَ اَقِيْمُوا الضَّلَوَةُ وَاتُوا الزَّكُوةُ وَ فَلَمَا كُنِهِ عَلَيْهِمُ الْوَتَالُ إِذَا فَرِيْقُ مِنْهُمْ يَغْشُونَ النَّاسَ كَمَنَشْيَةِ اللهِ اَوْ اَشَلَا خَشْيَةٌ ، وَقَالُوْا رَبَنَا لِمَ عَلَيْهِمُ الْوَتَالُ إِذَا فَرِيْقُ مِنْهُمْ يَغْشُونَ النَّاسَ كَمَنَشْيَةِ اللهِ اَوْ اَشَلَا خَشْيَةٌ ، وَقَالُوْا رَبَنَا لِمَ عَلَيْهِمُ الْوَتَالُ الْوَلَا الْمُرْتِئَا إِلَى آجَلِ قَرِيْبٍ ، قُلْ مَتَاءُ الذُّنْيَا قَلِيْلُ ، وَالْاخِرَةُ خَيْرُ كَتَامُ اللهُ فَيَا اللهُ فَيَا اللهُ فَيَا اللهُ فَيَالُوا وَكُولُوا الْمُلْوَلُ اللهُ فَيَا اللهُ اللهُ فَيَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَيَا اللَّهُ فَيَ اللَّهُ فَيَا اللَّهُ فَيَالُوا وَكُولُوا الْمُلْوَلُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلِي اللَّهُ فَيْهُ وَلَا مُعَلَّا الْمُلْوَلُ اللَّهُ فَيَا اللَّهُ فَيَا اللَّهُ فَيَالُوا وَلَا الْمُلْوَلُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَيَالُوا وَلَا اللَّهُ اللَّهُ فَيَالُوا وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ فَيْ اللَّهُ فَيْ وَيُلِّ اللَّهُ فَيَ اللَّهُ فَيْكُمْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَي اللَّهُ فَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ فَي اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَا اللَّهُ فَالِهُ اللَّهُ فَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ اللَّهُ فَي اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَالِكُولُ اللَّهُ اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ فَا اللَّهُ فَاللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ

ترجمہ: کیا تونے ان لوگوں کونہیں دیکھا کہ ان کو یہ کہا گیا تھا کہ اپنے ہاتھوں کوتھا ہے رہوا ورنمازوں کی پابندی رکھواور زکوۃ دیتے رہو، پھران پر جہاد کرنا فرض کر دیا گیا تو قصہ کیا ہوا کہ ان میں سے بعض بعض آ دی لوگوں سے ایسا ڈرنے لگے جیسا کوئی اللہ تعالی سے ڈرتا ہو، بلکہ اس سے بھی زیادہ ڈرنا۔ اور یوں کہنے لگے کہ اے ہمارے پروردگار! آپ نے ہم پر جہاد کیوں فرض فرما دیا، ہم کو اور تھوڑی مدت مہلت دیدی ہوتی۔ آپ فرماد یجئے کہ دنیا کا تمتع محض چندروزہ ہے اور آخرت ہم طرح سے بہتر ہے اس محض کے لئے جواللہ تعالی کی مخالفت سے بچا اور تم پرتا کے برابر بھی ظلم نہ کیا جاوے گا۔

ربط: اوپر جہاد کا واجب ہونا اور اس کے فضائل بیان کر کے اس کی ترغیب تھی۔ اب دوسر ے طریقہ سے اس کی ترغیب تھی۔ اب دوسر ے طریقہ سے اس کی وجہ یہ ہوئی ترغیب ہے، یعنی جہاد کے لئے بعض مسلمانوں کے تیار نہ ہونے پر ان کی ایک لطف آمیز شکایت ہے، جس کی وجہ یہ ہوئی کہ مکر میں کفار بہت ستاتے تھے، اس وقت بعض اصحاب نے جہاد کے لئے اصرار کر کے اجازت جا بھی، مگراس وقت مفاور درگذر کا تھم تھا، جمرت کے بعد جہاد کا تھم نازل ہوا تو طبعی طور پر بعض کو عملاً جہاد کرنا دشوار محسوس ہوا (لباب النقول عن النسائی) اس پر بیشکایت فرمائی گئی، اور چونکہ دشواری کا بیاحساس اٹکار کے طور پر بیاتھم پر اعتراض کے طور پر نہیں تھا بلکہ محض النسائی) اس پر بیشکایت فرمائی گئی، اور چونکہ دشواری کا بیاحساس اٹکار کے طور پر بیاتھم پر اعتراض کے طور پر نہیں تھا بلکہ محض کے خد آنے کی تمناتھی، اس لئے ملامت یا سرزنش نہیں ہے، محض لطف آمیز شکایت ہے اور اس تمنا کا سبب بیہ معلوم ہوتا ہے کہ عام طور سے جس وقت آدی کے اندر سے کوئی تحریت کے بعد جب امن حاصل ہوا تو اتنا جوش نہ رہا، اب فطری مصلحین د ماغ میں آنے لگیں، اور اس شکایت کے ساتھ د نیا کی ناپائیداری اور آخرت کی بقا اور موت سے کسی حال میں نہ بھی کا ذکر ہے، اور ظاہر ہے کہ بیسب مضا میں ترغیب میں داخل ہیں۔

# جہادے پیچے بٹنے اور دنیا کی لذتیں جا ہنے کی شکایت:

(اے مخاطب!) کیاتم نے ان لوگوں کوئیس دیکھا کہ (جہاد کا تھم نازل ہونے سے پہلے تو ایسا تقاضا تھا کہ) انہیں (منع کرنے کے لئے) یہ کہا گیا تھا کہ (ابھی) اپنے ہاتھوں کو (لڑنے سے) رو کے رکھواور (جو جو تھم تہہیں ہو چکے ہیں ان میں گے رہو، مثلاً) نمازوں کی پابندی کرو، اور زکو قدیتے رہو (یا تو یہ حالت تھی اور یا) ان پر جہاد فرض کردیا گیا تو ان میں سے ایک آدمی (مخالف) لوگوں سے ایسا ڈرنے لگا جیسے (کوئی) اللہ سے ڈرتا ہو، بلکہ اس سے بھی زیادہ ڈرنا (زیادہ ڈرنے کے دومعنی ہو سکتے ہیں کہ اکثر اللہ تعالی سے ڈرنا عقل کی بنیاد پر ہوتا ہے، اور قاعدہ ہے کہ فطری حالت عقلی حالت سے زیادہ خوف ہوتی ہوتی ہے۔ دوسر سے یہ کہ اللہ تعالی سے جیسا خوف ہو لی ہی رحمت کی بھی تو امید ہے اور کا فرد شمن سے تو نقصان کا خوف ہی خوف ہی خوف ہی خوف ہی اور جہاد کے تھم سے کہ تھم دت کے لئے التواکی تمنا کے طور پر) یوں کہنے گئے (خواہ زبان سے یا دل سے اور اللہ تعالی کے علم میں دل میں کہی ہوئی بات، زبان سے کہی ہوئی کے مور پر) یوں کہنے گئے (خواہ زبان سے یا دل سے اور اللہ تعالی کے علم میں دل میں کہی ہوئی بات، زبان سے کہی ہوئی وی کے ایک ہوئی ہوئی ہوئی ہوئی بات، زبان سے کہی ہوئی ہوئی ہوئی بات، زبان سے کہی ہوئی

بات کے برابر ہے) کہ اے ہمارے پروردگار! آپ نے (ابھی ہے) ہمارے اوپر جہاد کیوں فرض کردیا؟ ہمیں (اپنی عنایت ہے) اور تھوڑی مہلت دیدی ہوتی ( فرا بے فکری ہے رہ لیتے ، اور چونکہ یہ کہنا اعتراض یا انکار کے طور پر نہ تھا، اس لئے گناہ نہیں ہوا۔ آگے جواب ارشاد ہے کہ اے محمد شکائی آپ فرماد بجے کہ دنیا کا ساز وسامان (جس کے لئے تم التوا کی تمنا کرتے ہو) محض چندروز کے لئے ہے اور آخرت (جس کے حصول کا اعلی ذریعہ جہاد ہے) ہر طرح ہے بہتر ہے کہ تنی باتی رہنے میں بھی اور لذت میں بھی گروہ) اس محض کے لئے (ہے) جواللہ تعالی کی مخالفت سے بچ (کیونکہ اگر کفر کے طور پر مخالفت کی تب تو اس کے لئے آخرت کا ساز وسامان کچر بھی نہیں اور اگر معصیت کا مرتکب ہوا تو اعلیٰ درجہ سے محروم رہےگا) اور تم پر ایک دھا گے کے برابر بھی ظلم نہیں کیا جائےگا ( یعنی جینے اعمال ہوں گے ان کا پورا پورا تو اب طے گا، پھر جہاد جیسے عمل کے واب خالی رہتے ہو؟)

## ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُوا يُدُرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمُ فِي بُرُوْجٍ مُشَيِّدًا إِنَّ ﴾

ترجمہ:تم چاہے کہیں بھی ہووہاں ہی تم کوموت آجاوے گی،اگر چیم قلعی چونہ کے قلعوں ہی میں ہو۔ موت سے بیخے کی تو کوئی صورت نہیں!

اوراگر جہادنہ کیا تو کیا وقت معین پرموت سے نی جاؤگے؟ ہرگزنہیں، کیونکہ موت کی توبیحالت ہے کہ) تم چاہے کہیں بھی ہوموت تمہیں آکررہے گی،خواہ تم مضبوط قطعول میں ہی (کیول نه) ہو،غرض جب موت اپنے وقت پرضرور آئے گی اور مرکر دنیا چھوڑنی ہی پڑے گی تو آخرت میں خالی ہاتھ کیول جاؤ! بلکہ ع: چندروز سے جہدکن باتی بخند لیعنی چندروز جدد کراو پھر ہنتے کھیلتے رہو)

فاکدہ:ان اصحاب کا بطور تمنایہ قول اگر زبان سے تھا تب تواس کے معصیت نہ ہونے کی توجیہ معلوم ہوگئ،اور اگردل میں وسوسہ کے طور پر تھا تو وسوسہ کا، گناہ نہ ہونا قرآن وحدیث میں واضح کردیا گیا ہے،اس لئے کوئی تر دد کی بات نہیں،اور لفظ ﴿قَالُو ۗ ﴾ سے صدور معصیت کا شبہ نہ کیا جائے، کیونکہ اس تقدیر پر معنی یہ ہوں گے: قالو ا معدوی نافسہ میعنی انھوں نے اپنے دلوں میں کہا۔اور مطلق قول معصیت نہیں، بلکہ جوقول زبان سے انکار کے طور پر ہویا اعتقاد کے طور پر ہو، وہ معصیت ہے اور یہاں یہ بات ٹابت نابیں،اوراس تمنایا وسوسہ کی وجہتم ہید میں بیان کرچکا ہوں۔

﴿ وَإِنْ تُصِبُهُمْ حَسَنَةً يَقُولُوا هَلَهِ مِنْ عِنْدِ اللهِ ، وَإِنْ تُصِبُهُمْ سَيِّئَةٌ يَقُولُوا هَلَهُ مِنْ عِنْدِ اللهِ ، وَإِنْ تُصِبُهُمْ سَيِّئَةٌ يَقُولُوا هَلَهُ مِنْ عِنْدِ اللهِ ، فَمَالُ هَوْلُا إِ الْقَوْمِ لَا يَكَادُونَ يَفْقَهُونَ حَدِينًا ﴿ مَمَا اَصَابُكَ مِنْ عَنْدُ فَيْ اللهِ ، وَمَا اَصَابُكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ . ﴾ حَسَنَةٍ قَمِنَ اللهِ ، وَمَا اَصَابُكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَفْسِكَ . ﴾

ترجمہ: اوراگران کوکوئی اچھی حالت پیش آتی ہے تو کہتے ہیں کہ یہ خانب اللہ ہوگئ، اوراگران کوکوئی بری حالت پیش آتی ہے تو کہتے ہیں کہ یہ خواللہ ہی کی طرف سے ہے، تو ان لوگوں کو کیا آتی ہے تو کہتے ہیں کہ یہ آپ کے سبب سے ہے۔ آپ فر ماد یجئے کہ سب پھھ اللہ ہی کی طرف سے ہے، تو ان لوگوں کو کیا ہوا کہ بات بچھنے کے پاس کو بھی نہیں نکلتے۔ اے انسان! بچھ کو جوکوئی خوشحالی پیش آتی ہے، وہ محض اللہ تعالیٰ کی جانب سے ہے، اور جوکوئی بدحالی پیش آوے وہ تیرے ہی سبب سے ہے۔

ربط: اوپر جہادی ترغیب میں بدیبان ہوا ہے کہ وقت آنے پر موت کلی نہیں خواہ جہاد میں جاؤیا نہ جاؤہ چونکہ بعض منافق، جہاد میں جائے کو موت میں موثر اور نہ جائے کو زندہ رہنے میں موثر تجھتے اور کہتے تھے، جیسا کہ سورہ آل عران کی آیت ۱۵۱ میں ان کا یہ ول آیا ہے: ﴿ لَوْ كُلُّ كُلُّ نُواْ عِنْكُ كُلْ مَا مَا تَوْ اللهِ اللهِ عَنْكَ كُلُ مَا مَا تَوْ اللهِ اللهِ عَنْكَ كُلُ مَا مَا تَوْ اللهِ اللهِ عَنْكُ كُلُ مَا مَا تَوْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْكُ كُلُ مَا مَا تُو اللهِ اللهِ عَنْكُ كُلُ مَا مَا تَوْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْكُ كُلُ مَا مَا تُو اللهِ اللهِ عَنْكُ كُلُ مَا مَا عَدَ كَر آپ ہی کے کہنے ہے جہاد میں گئے اور موت کا محمد میں موثر جہاد میں گئے اور موت کا شرک اسباب کی کی کے باوجود کا فروں پر فتح مصل ہوتی اور اس سے استدلال کیا جاتا کہ دیکھواگر جہاد موت میں موثر ہے تو اب وہ اثر کہاں گیا، تو کہتے کہ یہ الله کی جانب سے حض اتفاقی بات ہے غرض اگر کام مجروح المعانی میں اجمالی طور پر ابن عباس اور قادہ سے بغیر کی سند کے جہاد میں گئے کہ جہاد میں کہ کہ دونوں قول د بط کے لئے کانی ہیں، جیسا کہ جلد ہی آگر آتا ہے اس لئے کہ جہاد میں کا ذکر اس مخض تک جاتا ہے جواس کا افکار کرتا ہے۔ آچھی طرح سجھاو۔

# حادثات مين مؤثر اسباب كي تحقيق:

اوراگرانیس (منافقوں کو) کوئی اچھی حالت پیش آتی ہے (جیسے فتح وظفر) تو کہتے ہیں کہ یہ اللہ کی جانب سے

(اتفاقیہ طور پر) ہے (ورنہ سلمانوں کی بے تدبیری میں تو کوئی کسرتھی ہی نہیں) اوراگرانہیں کوئی بری حالت پیش آتی ہے

(جیسے جہاد میں موت وقل) تو (اے محمد مِلِیْنَ اِللَّمُ اَللہ اَ بِی لَسِیت ) کہتے ہیں کہ یہ آپ ( کی اور سلمانوں کی بے

تہری ) کے سبب سے ہے (ورنہ چین سے گھروں میں بیٹھے رہتے تو کیوں اس مصیبت میں پڑتے ) آپ فرماد ہے کہ (میرا تو اس میں ذرا بھی وظن نہیں بلکہ) سب کچھ (نعمت وزحمت) اللہ ہی کی طرف سے ہے (اگر چہ ایک بلا واسطہ

ہے اورایک بالواسطہ جیسا کو نقریب اس کی تفصیل آتی ہے، جس کا حاصل یہ ہے کہ فعمت تو ان کے فضل سے اعمال کے

واسطہ کے بغیر ہے ، اور زحمت وعذاب ان کے عدل کی وجہ سے بندوں کے برے اعمال کے واسطہ سے ، چنا نچہ
مصیبت میں جوتم میراوش سجھتے ہو واقع میں اس کا تعلق بندوں کے برے اعمال سے ہے، جیسا کہ غروہ احد میں فکست

کے وجوہ گذر پچکے ہیں، اور یہ بات بہت ہی ظاہر ہے کہ اگر آدمی ذرا بھی غور کر ہے قوشحالی سے پہلے اپنا کوئی نیک عمل
اس درجہ کا نہ پائے گا جمحن فضل ہی ثابت ہوگا، اور بدحالی سے پہلے ضرور کوئی عمل بدپائے گا جس کی سزااس سے زیادہ
ہوتی ہے۔ جب بیسب پچھ ظاہر ہے ) تو ان (احمق) لوگوں کو کیا ہوگیا ہے کہ کوئی بات ان کی سجھ میں نہیں آتی ؟ (اور
سمجھیں گے تو کیا اور اس اجمالی جواب کی تفصیل ہے ہے کہ ) اے انسان! مجھے جو بھی خوشحالی پیش آتی ہے وہ محض اللہ کی
جانب سے (فضل) ہے اور جو کوئی بدحالی پیش آئے، وہ تیرے ہی (اعمالی بدکے) سبب سے ہے (لہذا اس بدحالی کی
نبست شری احکام پڑمل کی طرف یا شارع کی طرف کرنا پوری جہالت ہے، جیسا کہ منافق لوگ اس کی نسبت جہاداور
امام الجہاد کی طرف کیا کرتے تھے)

تفسیر: جاننا جائے کہ اس مقام کی جو وضاحت کی گئی ہے، اس سے یہ بات معلوم ہوجاتی ہے کہ یہاں افعال کے خلق کے مسئلہ کا کوئی ذکر نہیں ہے، بلکہ مض فضل وعدل کا بیان کرنا مقصود ہے، اور ﴿ مَنَا اَصَابُكَ ﴾ الخ میں اس سے پہلے کا بیان کے مسئلہ کا کوئی ذکر نہیں ہے، بلکہ مض فضل وعدل کا بیان کرنا مقصود ہے، اور ﴿ مَنَا اَصَابُكَ ﴾ الخ میں اس سے پہلے کا بیان ہوگا۔

اور جاننا چاہیے کہ بدھالی کو جواعمال کا ثمرہ قرار دیا ہے ہرایک کے لئے نہیں ہے، بلکہ بڈمل آ دمی کے لئے ہے۔ور نہ نیک لوگوں کے لئے حوادث وبلیات خودرحمت وتربیت ہیں،خوب سمجھلو۔

اور جاننا چاہئے کہ خوشحالی کے سلسلہ میں جو کہا گیا کہ کوئی ''ممل اس درجہ کا نہ پائے گا''س کی وجہ ظاہر ہے ، کیونکہ اول تو ان اعمال حسنہ سے پہلے بہت کی نعمتیں اتنی ہوں گی کہ ان اعمال کو ان کے برابر نہیں کہہ سکتے تو نئے تمرہ کا کیا تی ہے۔ دوسرے ان اعمال میں قبولیت کے پورے شرا اکھ نہیں پائے جاتے ، اور بعض جگہ جواجھے تمرات کو اعمال حسنہ کا عوض فرما دیا گیا تھا۔ وہ محض صورت کے لحاظ سے ہے ، ورنہ حقیقت میں اصلی سبب فضل ہے۔

# ﴿ وَ ٱرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكَفْ بِاللَّهِ شَهِينًا ﴿ وَ ٱرْسَلْنَكَ لِلنَّاسِ رَسُولًا وَكَفْ بِاللَّهِ شَهِينًا ﴿

ترجمہ:اورہم نے آپ کوتمام لوگوں کی طرف پیغیبر بنا کر بھیجاہے،اوراللہ تعالی گواہ کا فی ہیں۔ ربط:اوپر منافقوں کے اُس قول ہے آنخضرت میں لائے آئے ہے کی رسالت کا انکار بھی لازم آتا تھا،جس میں وہ بدحالی کونعوذ باللہ آپ کی طرف اعتراض اور بے ادبی و بدتمیزی کی غرض سے منسوب کرتے تھے۔اب اس لازم کو باطل قرار دیا گیا ہے۔ جس سے ملزوم بعنی خودان کا قول بھی دوسر سے طرز پر باطل ہو گیا اور رسالت کی دلیل کی طرف اشارہ کے ساتھ رسالت بھی ثابت کی گئی ہے۔

### رسالت كاثبوت اوراس كى دليل كى طرف اشاره:

اورہم نے آپ کوتمام لوگوں کی طرف پیغیر بنا کر بھیجا ہے، اور (اگر کوئی منافق یا کافرانکار کر ہے اس کے انکار سے نبوت کی نفی کب ہوسکتی ہے، کیونکہ) اللہ تعالی (آپ کی رسالت کے) گواہ کافی ہیں (جنھوں نے قولی اور فعلی شہادت دی ہے، قولی تو مثلاً یہی جملہ: ﴿ وَ اَرْسَلْنَا ﴾ کہ ہم نے آپ کو پیغیر بنا کر بھیجا ہے، اور فعلی میے کہ جمزے جو نبوت کے اثبات کی دلیل ہیں، آپ کوعطافر مائے ہیں)

فائدہ: تمام لوگوں میں جنات اور انسان دونوں آگئے، جیسا کہ ﴿ مِنَ الْجِنْ اِنْ وَالنَّاسِ ﴾ کواس الناس کابیان کہا گیا ہے جو ﴿ فِیْ صُدُفِرِ النَّاسِ ﴾ میں ہے۔ اس طرح اس آیت میں حضور مَالیٰ اِنْ کی عام بعثت کا بیان ہے جو قرآن وحدیث میں دوسرے مقامات پر بھی نص کی شکل میں بیان کیا گیا ہے اور جوقطعی عقیدہ ہے۔

### ﴿ مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدُ أَطَاعُ اللهَ وَمَنْ تَوَلَّىٰ فَمَّا ٱرْسَلَنْكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا ﴿ ﴾

ترجمہ: جس شخص نے رسول کی اطاعت کی اس نے خدا تعالیٰ کی اطاعت کی اور جو شخص روگر دانی کرے سوہم نے آپ کوان کا نگران کر کے نہیں بھیجا۔

ربط: اوپررسالت کوٹابت کیا گیا تھا، اب رسالت کے حق کا بیان فرماتے ہیں جو کہ اطاعت کا واجب ہونا ہے، اور مخالفوں کے اطاعت نہ کرنے پرآپ کی تسلی بھی فرماتے ہیں۔

# اطاعت كاواجب مونااوررسول الله مَلِينْ عَلَيْهِمْ كُيسلى:

جس شخص نے رسول (اللہ سِلائِلِیکے اور اللہ سِلائِلِیکے) کی اطاعت کی ،اس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی (اور جس نے آپ کی نافر مانی کی ،اس نے اللہ تعالیٰ کی اور اللہ تعالیٰ کی اطاعت بھی واجب ہے لہٰذا آپ کی اطاعت بھی واجب ہوئی) اور جو شخص (آپ کی اطاعت سے )منہ پھیر ہے تو (آپ پی خم نہ سیجے) کیونکہ (ہم نے آپ کو (ذمہ داری کے طور پر) ان کا نگرال بنا کرنہیں بھیجا (کر آپ انہیں کفر نہ کرنے دیں ،جس کی وجہ سے آپ سے باز پرس کا احتمال ہو، ملکم آپ تو تھن پیغام یہو نیچا کر اپنی ذمہ داری سے بری ہوجا ہے ،اس میں آلی فرمادی گئی ، کیونکہ آپ کو بہت غم ہوا کر تا تھا ) فا کدہ : ' ذمہ داری کے طور پر'' کی قید اس لئے لگائی کہ بطور شفقت تو آپ خدام کی گرانی رکھتے تھے اور ان کی روزی کی اور نی کی روزی کی ایس میں اور انجام کی اصلاح فرماتے رہتے تھے۔

﴿ وَيَعُولُونَ طَاعَهُ ۚ وَاذَا بَرَنُوا مِنَ عِنْدِكَ بَيْتَ طَارِفَهُ مِنْهُمْ غَيْرَ الَّذِي تَقُولُ ، وَاللهُ يَكُتُبُ مَا يُبَيِّوُنَ ، فَاعْرِضْ عَنْهُمْ وَ تَوكُلُ عَلَى اللهِ وَكَفْ بِاللهِ وَكِيْلًا ۞ ﴾

ترجمہ: اور بدلوگ کہتے ہیں کہ ہمارا کام اطاعت کرنا ہے، پھر جب آپ کے پاس سے باہر جاتے ہیں تو شب کے وقت مشورے کرتے ہیں، ان میں کی ایک جماعت برخلاف اس کے جو پچھ کہ زبان سے کہہ چکے تھے۔ اور اللہ تعالیٰ کھتے جاتے ہیں جو پچھوہ وراتوں کومشورے کیا کرتے ہیں، سوآپ ان کی طرف التفات نہ بیجئے اور اللہ تعالیٰ کے حوالہ بیجئے۔ اور اللہ تعالیٰ کارساز ہیں۔

ربط: اوپررسول کی اطاعت کا واجب ہونا بیان کیا گیا تھا۔اببعض منافقوں کے معاملہ کا ذکرہے جواس واجب کو ترک کئے ہوئے تھے۔

اطاعت كيسلسله ميس منافقون كامعامله اوررسول مَنالِينَايَا الله كُسلى:

اور بی (منافق) لوگ (آپ کے احکام من کرآپ کے سامنے زبان سے تو) کہتے ہیں کہ ہمارا کام (آپ کی)
اطاعت کرنا ہے، پھر جب آپ کے پاس سے (اٹھ کر) باہر جاتے ہیں توان میں کی ایک جماعت (لینی ان کے سر داروں
کی جماعت) رات کے وقت (پوشیدہ طور پر) اس کے برخلاف مشورہ کرتی ہے جو پچھ کہ زبان سے کہہ چکے تھے (اور چونکہ
وہ سر دار ہیں، اصل مشورہ وہ کرتے ہیں، باقی ان کے تابع رہتے ہیں تو اس کے خلاف میں سب کی ایک حالت ہے) اور
اللہ تعالی (سرکاری روز تامی میں) لکھتے جاتے ہیں جو پچھوہ راتوں کو مشورے کیا کرتے ہیں (موقع پر سزاویدیں گے) تو
آپ ان کی (بے ہودگی کی) پرواہ (اور خیال) نہ کیجئے، اور (نہ پچھ فکر کیجئے بلکہ سارا معاملہ) اللہ تعالی کے حوالہ کیجئے اور اللہ
تعالی کائی کارساز ہیں (وہ خود مناسب طور پر اسے دور فرماویں گے، چنا نچیان کی شرارت سے بھی کوئی ضرر نہیں پہونچا)

﴿ افَكَ يَتُكَ بُرُونَ الْقُنُ أَنْ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيْدِ اخْتِلَاقًا كَثِنْيًا ﴿ وَلَا يَتُكُ بَرُونَ الْقُنُ أَنْ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لَوَجَدُوا فِيْدِ اخْتِلَاقًا كَثِنْيًا ﴿ }

ترجمہ: کیا پھر قرآن میں غور نہیں کرتے ،ادراگر بیاللہ کے سواکسی اور کی طرف سے ہوتا تو اس میں بکٹر ت تفاوت پاتے۔ ربط: اوپر رسالت کا اثبات تھا، جس کے وہ منکر تھے، اب ایک خاص اور عجیب طرز پر جو کہ موقع محل کے نہایت مناسب ہے، قرآن کی حقانیت کا اثبات ہے جو رسالت کے ظیم ترین دلائل میں سے ہے کہ رسالت کے انکار میں اس کا مجمی انکار لازم آتا ہے،اوروہ ذاتی طور پر بھی اس کا انکار کرتے تھے۔

قرآن كى حقانيت كااثبات:

( فصاحت وبلاغت میں اورغیب کی خبریں بتانے میں قرآن کا اعجاز دیکھ رہے ہیں ) کیا پھر ( بھی ) قرآن میں غور

نہیں کرتے؟ (تا کہاس کا کلام الہی ہونا واضح ہوجائے) اور بیاللہ کے سواکسی اور کی طرف ہے ہوتا تو اس (کے مضامین)
میں (ان کے کثیر ہونے کی وجہ سے واقعی امور اور اعجاز کی حد ہے) بہت زیادہ فرق پاتے (کیونکہ ہر مضمون میں ایک ایک اختلاف اور فرق ہوتا تو بہت سارے مضامین میں بہت سارے اختلافات ہوتے، جبکہ اس کے ایک مضمون میں بھی فرق نہیں، چنانچہ لامحالہ بیاللہ کے سواکسی کا کلام نہیں، بلکہ اللہ تعالیٰ ہی کا کلام ہے)

فائدہ: حاصل مقام یہ ہے کہ اللہ کے کلام کے اعجازی وجوہ میں سے اس کی فصاحت و بلاغت کا بے شل ہونا اور اس کی خبروں کا جن پر مطلع ہونے کا رسول اللہ میں نیائی کے پاس کوئی ذریعہ نہ تھا، بالکل صحیح اور واقعہ کے مطابق ہونا ہے، مثلاً اس کی جگہ جس مشورہ کا بیان ہے کہ منافقوں کے سر دار اور رؤسا کس طرح رازوں کو چھپاتے تھے، پھر رسول اللہ میں اللہ میں اس اثبات واستدلال کو'' مقام کے مناسب'' کہا گیا ہے، اور بھی خبر دیتے تھے، اور بھی جزء ہے جس کی وجہ سے تمہید میں اس اثبات واستدلال کو'' مقام کے مناسب'' کہا گیا ہے، اور بھی بہت ی خبریں، حکایات اور پیشین گوئیاں کسی کتاب سے اقتباس یا الل کتاب کے حوالہ کے نہ ہونے کے باوجود سے ورود تھے اور واقع کے مطابق ہر روز ان کے سامنے آتی رہتی تھیں، نہ بی آ ب نے کسی ایسے فن کی مشق کی تھی جس کے ذریعہ غیب کی باتوں کا اظہار وغیرہ ہوجائے، نہ بی آ پ کے زمانہ کا کوئی مخالف اس کا دعوی کر کے ثابت کرسکا۔

دوسر سے اللہ تعالیٰ کی سنت وعادت کے مطابق جہاں مکروفریب کا احتمال ہوجھوٹی نبوت کے مدعی سے ایسے علوم وفنون میں مہارت کے باوجودایسے خلاف عادت امورواقع بھی نہیں ہوتے ، اور فصاحت وبلاغت کا اعجاز اپنے زمانہ کے تمام اہل فصاحت وبلاغت لوگوں کے عاجز ہوجانے سے ثابت ہو چکا تھا، لہذا ثابت ہوا کہ بیخالتی کا کنات کا کلام ہے، منکرین میں جومشرک تھے ان کے اعتبار سے فصاحت وبلاغت سے استدلال واضح ہے، اور جو اہل کتاب تھے ان میں منافق بھی شامل تھے، ان کے اعتبار سے فصاحت وبلاغت سے استدلال واضح ہے، اور جو اہل کتاب تھے ان میں منافق بھی شامل تھے، ان کے اعتبار سے فیب کی باتوں کے بارے میں خبریں دینے سے استدلال بہت ہی ظاہر ہے۔

یا ستدلال ہر ہر مضمون میں جاری ہوسکے گا، جب ہر مضمون اللہ کی جانب سے ہوتو ان تمام مضامین کا مجموعة قرآن بھی کام اللہ ثابت ہوگیا۔ اوراختلاف سے مراد شخوں کا اختلاف بھی ہوسکتا ہے کہ انسانی تالیفات کے لئے عام طور سے بیامر لازم ہوتا ہے، اس کی زیادہ تفصیل سورہ حجر کی آیت ۹ کے تحت آئے گی۔

﴿ وَإِذَا جَاءُهُمُ آمُرُّ مِنَ الْأَمْنِ آوِالْخُوْفِ آذَاعُوْا بِهِ ﴿ وَلُوْ مَ ذُوْهُ إِلَى الرَّسُولِ وَ إِلَى الْوَلِي وَ وَإِذَا جَاءُهُمُ آمُرُ مِنْ اللَّهِ مَا أَهُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُ لَا تَبَعْثُمُ الشَّيْطُنَ وَمَنْهُمُ لَعَلِمَهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُ لَا تَبَعْثُمُ الشَّيْطُنَ وَمَنْهُمُ مَوْلُولًا فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُ لَا تَبَعْثُمُ الشَّيْطُنَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُ لَا تَبَعْثُمُ الشَّيْطُنَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُ لَا تَبَعْثُمُ الشَّيْطُنَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُ لَا تَبَعْثُمُ الشَّيْطُنَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُ لَا تَبَعْثُمُ الشَّيْطُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَوْلًا فَصْلًا اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُ لَا تَبَعْثُمُ الشَّيْطُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَوْلًا فَضَلَّ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُ لَا تَبَعْثُمُ الشَّيْطُونَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَوْلًا فَضَلَّ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَرَحْمَتُ لَا تَبَعْمُ لَكُولًا فَعُلْمُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ مَا لَوْلِي اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَوْلًا فَاللَّهُ وَلَوْلًا فَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَاللَّهُ وَلِهُ اللّلِهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ مَا لَا لَهُ اللَّهُ اللَّلْ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ترجمہ:اور جبان لوگوں کوکسی امر کی خبر پہنچتی ہے خواہ امن ہویا خوف تو اس کو مشہور کردیتے ہیں۔اور اگریہ لوگ اس کورسول کے اور جوان میں سے ایسے امور کو سجھتے ہیں،ان کے اوپر حوالدر کھتے تو اس کووہ حضرات تو پہچان ہی لیتے جوان میں اس کی تحقیق کرلیا کرتے ہیں۔اور اگرتم لوگوں پر خدا کا فضل اور رحمت نہ ہوتی تو سب کے سب شیطان کے پیرو ہوجاتے بج تھوڑے سے آ دمیوں کے۔

ربط: اوپر منافقوں کی مذہبی بدعنوانی کاذکر تھا، اب ان کی انتظامی بدعنوانی کا بیان ہے، جس سے اہل اسلام کو ضرر پہونچتا تھا۔

## منافقول كى انتظامى جنايت:

اورجب ان لوگوں کو کسی (نے) امر کی خبر مپنچتی ہے خواہ (وہ امر باعث) امن ہویا (باعث) خوف (مثلاً مسلمانوں کا کوئی لشکر کسی جگہ جہاد کے لئے گیااوران کے غالب ہونے کی خبر آئی توبیامن کی خبر ہوئی یاان کے مغلوب ہونے کی خبر ہوئی توبیخوف کی خبرہے) تواس (خبر) کو (فورأ)مشہور کردیتے ہیں (حالانکہ بعض اوقات وہ غلط ثابت ہوتی ہے، اورا گر صحیح بھی ہوئی تب بھی بعض اوقات اس کامشہور ہونا انتظامی پہلو سے خلاف مصلحت ہوتا ہے ) اورا گر (بجائے خودمشہور كرنے كے) بيلوگ اس (خبر) كورسول (الله مِنالينيكيل) كے اورجودوسرے (حضرات اكابر صحابه) ان ميں ايسے اموركو سمجھتے ہیں ان (کی رائے) کے حوالہ رکھتے (اور خود کچھ دخل نہ دیتے) تو اس (خبر کی صحت وغلط اور قابل تشہیر ہونے نہ ہونے) کووہ حضرات تو پہیان ہی لیتے جوان میں اس کی تحقیق کرلیا کرتے ہیں (جیسا کہ ہمیشہ پہیان ہی لیتے ہیں، پھر جیبایہ حضرات عمل در آمد کرتے ، وبیا ہی ان خبراڑانے والوں کو کرنا جاہئے تھا، انہیں دخل دینے کی کیا ضرورت تھی ، اور نہ دخل دیتے تو کونسا کام اٹک رہاتھا۔آگے مذکورہ بالا احکام سنانے کے بعد جوسراسر دنیوی اور اخروی مصلحتوں پر شمتل ہیں، بطوراظهاراحسان وانعام مسلمانوں کوارشادہے)اوراگرتم لوگوں پراللد تعالیٰ کا (بیخاص) فضل اور رحمت ( کتمهیں قرآن دیا اور اپنا پنجبر بھیجا، اگریہ) نہ ہوتے توتم سب کے سب ( دنیوی اور اخروی ضرر ونقصان اختیار کر کے ) شیطان کے پیروکارہوجاتے ،سوائے تھوڑے سے آ دمیوں کے (جواللہ کی دی ہوئی عقل سلیم کی بدولت کہ وہ بھی ایک خاص فضل ورحمت ہ،اس سے محفوظ رہتے ، ورندزیادہ تاہی میں پڑتے ،الہذا تہمیں ایسے پنجمبراورایسے قرآن کوجن کی معرفت الیم صلحوں والے احکام آتے ہیں، ندکورہ بالامنافقوں کے برخلاف غنیمت سمجھنا چاہئے اور پوری اطاعت کرنی چاہئے)

فائدہ: اس موقع پرکوئی بیشبہ نہ کرے کہ جب تھوڑ ہے مشنی ہیں تو ان پر رسول کی بعثت اور قرآن کے نزول کی خاص رحمت سے کوئی احسان نہیں ہوا، کیونکہ وہ تو اس کے بغیر بھی شیطان کی اتباع سے محفوظ رہتے ، جواب بیہ ہے کہ عقل سے بعض احکام کا اجمالی طور پر ادراک ہوسکتا ہے، سعادت و نیک بختی کے ابواب کی اس قدر تفصیلات محض عقل سے معلوم نہیں ہوسکتیں، چنانچہ اول تو بعض نظری باریک امور عقل کے نزدیک مشتبہ میں خود اس اتباع کا بھی احتمال تھا، دوسرے اگر ضرر سے بچ بھی رہتے جن کا ادراک وی پر موقوف ہے تو بیا حسان سے بچ بھی رہتے جب کی ان منافع اور سعادتوں سے تو ضرور ہی محروم رہتے جن کا ادراک وی پر موقوف ہے تو بیا حسان

كياكم ہے جس كودوسرى آيت ميں صاف فرماديا۔ ﴿ لَقَلْ صَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ الله في مؤمنول پراحبان فرمايا (آل عمران آيت ١٦٣)

اور جاننا چاہئے کہ ﴿ اُولِی الْاَمْیِر ﴾ اور مستنبطین کے لئے جولفظ منھم فرمادیا، حالانکہ مؤمن اور منافق ایک دوسرے کے مغایر ہیں، ان کا آپس میں ایک دوسرے سے تعلق نہیں ہے، توبیہ منافقوں کے دعوی کے مطابق ہے کہ وہ خودکو مؤمنوں میں داخل وشامل کیا کرتے تھے، جبیبا کتفبیر کہیر میں ہے۔

﴿ فَقَاتِلْ فِى سَبِيْلِ اللهِ هَ كَا تُكَلَّفُ إِلَا نَفْسَكَ وَحَرِّضِ الْمُؤْمِنِيْنَ ، عَسَى اللهُ أَنْ يَكُفَّ بَاسَ الَّذِيْنَ كَفَرُوْا وَاللهُ اَشَدُّ بَاسًا وَ اَشَدُّ تَنْكِيلًا ﴾

ترجمہ: پس آپ اللہ کی راہ میں قال سیجے آپ کو بجز آپ کے ذاتی فعل کے کوئی تھم نہیں اور مسلمانوں کو ترغیب دے دیجے ، اللہ تعالیٰ سے امید ہے کہ کا فروں کے زورِ جنگ کوروک دیں گے۔ اور اللہ تعالیٰ زورِ جنگ میں زیادہ شدید ہیں اور سخت سزادیتے ہیں۔

ربط: بہت اوپر سے جہاد کامضمون چلا آرہا ہے، نیج نیج میں اس کی مناسبت سے دوسر سے مضامین بھی آتے رہے،
اب خاص طور سے حضور مِنْ اللّٰهِ اَیّٰ کَا کُوخطاب کرتے ہوئے پھر ایک خاص عنوان سے اسی طرف لوٹ رہے ہیں جس میں نیج میں آنے والے ان مضامین کے ایک بڑے حصہ کو بھی چھیٹرا ہے۔ چنانچہ فقرہ ﴿ کَا مُنْکَلَفُ ﴾ سے ظاہر ہوتا ہے کہ بعض میں آنے والے ان مضامین کے ایک بڑے حصہ کو بھی چھیٹرا ہے۔ چنانچہ فقرہ ﴿ کَا مُنْکَلَفُ ﴾ سے ظاہر ہوتا ہے کہ بعض لوگوں نے ستی کا مظاہرہ کیا تھا، جس کی وجہ منافقوں میں پائی جانے والی بداعتقادی تھی اور بعض مؤمنوں میں طبعی خوف اور بہت ہمتی تھی جن کا اوپر ذکر ہوچکا ہے۔

جهادكاخاص حكم:

پس آپ (اے جمر سلطین آپ) اللہ کی راہ میں (کافروں سے) قال سیجے (اورا گربالفرض آپ کے ساتھ کوئی نہ ہوتو کھ فکرنہ کیجے ، کیونکہ ) آپ کوسوائے آپ کے ذاتی فعل کے (دوسر فیض کے فعل کا) کوئی تھم نہیں اور (اس کے ساتھ) مسلمانوں کو (صرف) ترغیب دے دیجے (پھرا گرکوئی ساتھ نہ دے تو آپ بری الذمہ ہیں، آپ نہ توباز برس کی فکر سیجے مسلمانوں کو دجہ بیان ہوچکی ، اور نہ تنہارہ جانے کاغم سیجئے ، جس کی وجہ بیے کہ ) اللہ تعالیٰ سے امید ہے (اور بیامید ولا ناوعدہ ہے کہ ) اللہ تعالیٰ سے امید ہے (اور بیامید ولا ناوعدہ ہے ) کہ کافروں کے جنگ کے ذور کوروک دیں گے (اور انہیں مغلوب کردیں گے ) اور (اگر چہ یہ بڑے ذور آور نظر آتے ہیں، اللہ تعالیٰ جنگ کے ذور میں (ان سے بیٹھار در جوں میں ) زیادہ شدید (اور توی) ہیں ، اور (مخالف کو ) سخت سزا دیے ہیں۔

فاكده بمكن بكر الشَّدُ بأسَّا ﴾ ونياكا عتبار سے مواور ﴿ الشُّكُ تَكِيلًا ﴾ آخرت كاعتبار سے، اورالله

تعالیٰ کے زور جنگ سے مراد کا فرول کومغلوب کرنے کا سامان فرمادینا ہے، جوزور جنگ کا نتیجہ ہوتا ہے، یااس سے مطلق زورمراد لےلیاجائے،اورقوت کے معنی صادق آنے میں تو کوئی امر پوشیدہ ہے،ی نہیں،مقید کو مطلق پراطلاق کیا گیاہے، اوراس پیشین گوئی کا واقع ہونا ظاہر ہے، اگر خاص قریش مراد ہوں تب بھی اور ساری دنیا کے کفار مراد ہوں تب بھی ، کیونکہ چند ہی روز میں تمام سلطنتیں مسلمانوں نے فتح کرلیں ،البتہ بعض مفسرین نے ان آیتوں کوایک خاص قصہ پرمحمول فرمایا ہے،جس کا خلاصہ لباب سے ابن جریر کی تخ تا اور ابن عباس کی روایت سے یہ ہے کہ جب شوال میں غزوہ احد ہوچکا تو جناب رسول الله مِلْ الله مِلْ الله عَلَى قعده ميس كفار كاعلان كتحت بدر ميس مقابله كے لئے جانا جا ہا، اس وقت بعض لوگوں نے ابھی ابھی زخمی ہونے کی وجہ سے اور بعض نے افواہ پر شمل خبروں کی وجہ سے قدرے تامل کیا، چنانچہ اُس روایت میں يدالفاظ بين:فابي عليه الناس أن يتبعوه: بعض لوگول نے آپ كا ابتاع كرنے سے انكاركيا تب آپ نے فرمايا:إنى ذاهب وإن لم بتبعني أحدّ: يعني جائه وكي ايك آدمي بهي مير اساته نه جلے ، مگر ميں ضرور جاؤل گا، چنانچه آپ ستر آدمیوں کوساتھ لے کرچل کھڑے ہوئے، مگر قریش کے کفار کے نہ آنے کی وجہ سے اس موقع پر جنگ نہیں ہوئی۔روح المعانی میں ابن عباس سے اس قصہ میں نقل کیا ہے کہ اس وقت آیت نازل ہوئی، اس وقت اس پیشین گوئی کا واقع ہونا ظاہر ہے کہ کفار مرعوب ہو گئے اور مقابلہ میں نہ آئے۔ چنانچہ آلِ عمران کی آیت ۲ کا کی تفسیر میں بھی اس کا میچھ بیان آچکا ہے،اس طرح خاص وہ کفارمرادہوں گے،اورمیرےزویک آیت کی تقریر میں یہ بہتر ہے کہ ﴿ عَسَى اللّٰهُ ﴾رسول الله مِلْ اللَّهِ اللَّ ی شختیق اس مقام پر بالکل ضروری نہیں۔

﴿ مَنُ يَشْفَهُ شَفَاعَةً حَسَنَهُ ۚ يُكُنُ لَا نَصِيبٌ مِّنْهَا، وَمَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً سَيِّكَةً يَكُنُ لَا كِفْلُ مِنْهَا، وَمَنْ يَشْفَعُ شَفَاعَةً سَيِّكَةً يَكُنُ لَا كِفْلُ مِنْهَا، وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُولِيَتًا ﴿ ﴾ مِنْهَا، وَكَانَ اللهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُولِيتًا ﴿ ﴾

ترجمہ: جو شخص اچھی سفارش کرے اس کواس کی وجہ سے حصہ ملے گا اور جو شخص بری سفارش کرے اس کواس کی وجہ سے حصہ ملے گا ،اور اللہ تعالیٰ ہر چیز پر قدرت رکھنے والے ہیں۔

 کے اقوال داحوال کا ذکرتھا، جواوروں کے لئے بھی ضرر کا سبب ہو سکتے تھے، اور شفاعت سدیر بھی ضرر کا سبب ہے، تو اس تقریر سے اوپر کے مضمون کے ساتھ ایک مستقل مناسبت نکل آئے گی۔

### بيسوال حكم : شفاعت حسنه كى ترغيب اور شفاعت سييه كى ممانعت :

جوفض اچھی سفارش کرے (بینی ایسی شفاعت جس کاطریقہ اور مقصود دونوں مشروع وجائز ہوں) اس کواس (سفارش) کی وجہ سے (تواب کا) حصہ ملے گا اور جوفض بری سفارش کرے (بینی جس کا طریقہ یاغرض یا دونوں غیر مشروع ناجائز ہوں) اس کواس (سفارش) کی وجہ سے (گناہ کا) حصہ ملے گا، اور اللہ تعالی ہر چیز پر قدرت رکھنے والے ہیں (وہ اپنی قدرت سے نیکی پر ثواب اور بدی پر عذاب دے سکتے ہیں)

فائدہ: طریقہ کے غیر مشروع ہونے کا مطلب بیہ کہ مثلاً کسی غریب کی امداد کے لئے کسی امیر سے کہا گراس طرح کہاں کومجور کیا جواس کونا گوار ہوا، اس میں اگر چہغرض بری نہیں تھی ، گرطریقہ برا تھا، کہ مسلمانوں کو ایذ لیہو نچا نامعصیت ہے، اور مقصود کے غیر مشروع ہونے کی صورت بیہ کہسی ظالم کی رعایت کے لئے کہا کہاس میں غرض ہی حرام ہے، اس کئے جوسفارش برے طریقہ اور بری غرض دونوں سے یا ک ہو، وہ عبادت ہے، کہیں واجب اور کہیں مستحب

مسئلہ: اور عبادت ہونے کی وجہ سے اس پرعوض لینا حرام ہے کہ عبادت اجرت کامحل نہیں، اور شفاعت سدیر پراس کے معصیت ہونے کی وجہ سے اجرت لینا حرام ہے، اور اگر کوشش کے مقابلہ میں اجرت بجھی جائے تو غلط ہے، کیونکہ آگز کوئی غیر ذی اثر آدمی اس سے زیادہ کوشش کر ہے تو اس کو اجرت نہیں دی جاتی، اس سے معلوم ہوا کہ وہ مقام ومر تبہ کے مقابلہ میں ہوا کہ وہ مقام ومر تبہ کے مقابلہ میں ہوا درمقام ومر تبہ کی کوئی قیمت نہیں ہوتی، اس لئے وہ بھی حرام ہے۔

﴿ وَإِذَا حُيِنْتُمْ بِتَعِيَّةٍ فَكَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا أَوْرُدُوهُمَّا إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلْ كُلِّ شَيْءً حَسِيبًا ﴿ وَإِذَا حُينَيْتُمْ بِتَعِيَّةٍ فَكِيِّهِ إِبْحَسَنَ مِنْهَا أَوْرُدُوهُمَّا إِنَّ اللَّهُ كَانَ عَلْ كُلِّ شَيْءً حَسِيبًا ﴿ ﴾

ترجمہ:اور جبتم کوکوئی سلام کرے تو تم اس سے انجھے الفاظ میں سلام کرویا ویسے ہی الفاظ کہہدو، بلاشبہ اللہ تعالی ہر چیز پر حساب لیں گے۔

ربط: اوپرشفاعت حسنه کابیان تھا، آگے سلام کا جواب دینے کا طریقہ اس مناسبت سے بیان فرماتے ہیں کہ دونوں میں دوسر فی خص کے دل کوخش کرنا ہے، اور جہاد کے احکام کے دوران اس کا آنا اس وجہ سے لطیف ہوگیا کہ مجاہد لوگ جس طرح کلمہ اسلام کے تلفظ کوشمشیر سے حفاظت کرنے والا ہجھتے ہیں، اس طرح لفظ سلام کے تلفظ کوشمشیر سے حفاظت کرنے والا ہجھتے ہیں، اس طرح لفظ سلام کے تلفظ کوشمشیر سے حفاظت کرنے والا ہجھتے ہیں، اس طرح کامہ اسلام کے تعددوک لیا کریں جہال کہیں خاص اہل اسلام کا شعار ہو، دوسری قوموں میں استعمال نہ ہوتا ہو، جیسا کے خقریب آیت ۹۲ میں ایک قصہ میں آئے گا۔

## اكيسوال حكم: سلام كے جواب كى تعليم:

اور جب تمہیں کوئی (شریعت کے مطابق) سلام کرنے تو تم اس (سلام) سے اجھے الفاظ میں سلام کرو (بعنی جواب دو) یا (جواب میں) ویسے ہی الفاظ کہددو (تمہیں دونوں اختیار دیئے جاتے ہیں) یقیناً اللہ تعالی ہر چیز کا (بعنی ہر ممل کا) حساب لیں سے (بعنی ان کا قانون بہی ہے، اور ویسے اپنے فضل سے معاف کردیں تو وہ اور بات ہے)
منائن دیمان کے دور مادنوں جو سے اس معاف کردیں تو وہ اور بات ہے)

فائدہ(۱):امرکے صیغہ اورلفظ''حسیب' سے اس تھم کا ظاہر اُوجوب معلوم ہوتا ہے اور یہی فقہاء کا ندہب ہے۔ مسئلہ (۲): بیہ جوقیدلگائی گئی کہ شریعت کے مطابق اس سے وہ سلام نکل گئے جو مکروہ ہیں، مثلاً پا خانہ کرنے والے کوسلام کرے یاکسی گناہ میں مبتلا ہونے کی حالت میں یا جو کسی طاعت میں مثلاً نماز و تلاوت میں مشغول ہو،اور زیادہ تفصیل در مختار میں بیان کی گئی ہے، ایسی حالت میں جواب دینا اس کے ذمہ نہیں، بلکہ بعض حالات میں جواب دینا

مسكر (۳):سلام كے جواب كايدوجوب على الكفايہ ہے، اگر جماعت ميں سے ايك مخص نے بھى جواب ديديا توسب كے ذمہ سے ادا ہو گيا۔

مسکلہ (۲): اصل نفس جواب واجب ہے، باقی ویسے ہی الفاظ یا ان سے احسن زیادہ بہتر اور بعض صورتوں میں ان سے کم پرسب اختیار میں ہے۔ آیت میں جولفظ ' آو '' اختیار دینے کے لئے ہے، وہ اس کے اعتبار سے ہے، اور امر کے صیغہ سے جو واجب ہونا ظاہر ہوتا ہے، وہ فس تحیت کے اعتبار سے ہے، اس طرح جس کی قید لگائی گئی وہ واجب ہے اور قید میں اختیار ہے مثلاً ایک فقرہ یہ ہے السلام علیم، دو مراجس میں ورحمۃ اللہ زیادہ ہو، اور تیسر اجس میں وبر کا یہ بھی ہے، اس طرح جواب میں بھی لینا چاہئے، ان سب صیغوں میں اختیار ہے، چنا نچہ اس جیسے اور احسن (اس سے بہتر) میں اختیار ہونے کے لئے تو یہ آیت فس موجود ہے، رہا کم کا اختیار ہونا اس پر اجماع ہے، جیسا کہ فسیر کبیر میں ہے، مثلاً کی نے کہا السلام علیم ورحمۃ اللہ اور جواب میں کہد دیا وعلیم السلام تو اس پر اتفاق ہے کہ بیکا فی ہے، اور اگر آیت میں بھی ﴿ زُدُوٰهُمُنّا ﴾ کی جائے آو لا تحیوا باحسن: اور دوا کی تخصیص بطور تمثیل کہی جائے تو کوئی اختیار مورت بھی نہ رہے۔

مسئلہ(۵): لفظ ﴿ مُحِينَيْتُمُ ﴾ فعل مجہول ہے، مگراس پراجماع ہے کہاس کا فاعل مسلمان ہے، قطعی طور پریاا حمّال کے طور پر، لہٰذا اگر کوئی ایسا محف سلام کر ہے جس کے کا فر ہونے کا یقین ہوتو جواب دینا واجب نہیں، اگر چہ جائز ہے، اور حدیث میں جواس کے جواب کے لئے خاص لفظ آیا ہے کہ صرف علیم کہتو وہ اس وقت ہے جب احتمال ہو کہاس نے شرارت سے سلام کیا ہے، ورنہ سلام کا پورا جواب دینا جائز ہے، بلکہ حسب ضرورت اپنی طرف سے پہل کر کے بھی سلام

# كرناجائز ہے (روح المعانی عن الحسن واشععی وقیادہ وابن عباس رضی اللہ نہم اجمعین )

﴿ اللهُ لِا اللهُ إِلَّا هُو اللَّهِ مِن اللهِ عَنْكُمُ إِلَى يَوْمِ الْقِلْيَةِ لَا رَيْبَ فِيْهِ ، وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللهِ حَدِيثُنَّا ﴿ اللَّهِ حَدِيثُنَّا ﴾

三山三

ترجمہ:اللہ ایسے ہیں کہان کے سواکوئی معبود ہونے کے قابل نہیں۔وہ ضرورتم سب کوجمع کریں گے قیامت کے دن میں،اس میں کوئی شبہ بیں اور خدا تعالیٰ سے زیادہ کس کی بات سچی ہوگی۔

ربط: اوپر بہت سارے احکام کا ذکر ہوا ہے، اب ان کی تاکید کے لئے اپنی عظمت اور قیامت کا ذکر فرماتے ہیں تاکہ حاکم کی عظمت کی وجہ سے اور ان کے دربار میں حاضری اور حساب کے خیال سے احکام پڑمل کرنے کا اہتمام بڑھ جائے۔

#### توحيداور قيامت:

اللهايسے ہيں كمان كے سواكوئي معبود ہونے كے قابل نہيں، وہ ضرور قيامت كے دن تم سب كوجمع كريں محے،اس ميں کوئی شبہیں اور اللہ تعالیٰ سے زیادہ کس کی بات سجی ہوگی؟ (جب وہ خبردے رہے ہیں تو بالکل ٹھیک ہی ہے) تفسير: يتركيب جس طرح اصدق مونے كى فى كرتى ہے، ايسے بى محاورہ كے اعتبار سے سيائى ميں برابر مونے كى بھى نفی کرتی ہے، لہذا اصدقیت (زیادہ سچا ہونا) اللہ کے کلام کے لئے مفید ہے اور بیاصدق ہونا کمیت یعنی مقدار کے اعتبار سے بھی ہے اور کیفیت کے اعتبار سے بھی۔اول اس معنی میں کمخلوق کوعلم غیب نہ ہونے کی وجہ سے خبروں میں جس کا قصہ بیان کیا گیا ہے اس کومطابقت اور عدم مطابقت پراطلاع علم نہیں ہوتا اور صدق وسیائی کا دارو مدارجس کا قصہ بیان کیا گیا ہے،اس کی مطابقت پر ہےاوروعدول کو پورا کرنے میں کامل قدرت نہ ہونے کی وجہ سے عاجز ہوتا ہے،سوائے اس کے کہ الله تعالی کی طرف سے تعلیم ہواوراس کی طرف سے قدرت عطاکی جائے،اورحق تعالی کاعلم اور قدرت دونوں کامل ہیں، اس لئے ان کی ہر خبر بھی صادق ہے اور ہر وعدہ بھی سچاہے ، اور دوسر سے اس معنی میں کہ دوسروں کی سنچائی کلام کے لئے لازم نہیں کے عقل کے اعتبار سے اس کا دور ہونا ناممکن ہوجائے، جبکہ اللہ کے کلام میں بدلازم ہے کہ اس کا دور ہونا ناممکن ہے، اگرچہ بیدلازم اس وجہ سے کہ خود ملزوم مقدور ہے، قدرت کے تحت داخل ہے، اور اس کا مقدور ہونے سے اس کی ضد کا مقد در ہونا بھی ضروری ہے،اس لئے کہ قدرت کا تعلق دوضدوں سے ہے، جیسے ضاحک بالقوۃ لیعنی ہننے کی قوت رکھنے والا ہوناباد جوداس کے کہ بیانسان کے لوازم میں سے ہے،اس وجہ سے کہانسان مقدور ہے اور قدرت کے تحت داخل ہے،اس طرح صدق کو مجھنا جا ہے کہ کین اس کلام کا صدق مراد ہے، جو کہ افعال میں سے ہے، یعنی کلام فظی \_ بخلاف اس کلام كے جوذاتى مفات سے بيعنى كلام فسى كدوه صدق: ذات واجب كے لئے لازم سے ب،اوروه اوراس كى ضدمقدور ہونے سے پاک ہے، کیونکہ اس میں وجوب اور امتناع عقلی ہے۔

302

﴿ فَهَا لَكُمْ فِ الْمُنْفِقِينَ فِنْتَيْنِ وَاللهُ اَرْكَسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا الْهُ اَتُونِيهُ وَنَ اَنْ تَهَالُولُونَ اللهُ وَكُوا وَكُولُونَ كَمَا كَفَارُونَ كَمَا كَفَارُونَ وَكُوا اللهُ وَكُولُونَ اللهُ وَكُولُونَ كَمَا كَفَارُونَ وَكُوا اللهُ وَكُولُونَ اللهُ وَكُولُونَ اللهُ اللهُ اللهُ وَكُولُونَ اللهُ وَكُولُونَ اللهُ اللهُ

ترجہ: پھرتم کو کیا ہوا کہ ان منافقین کے باب میں تم دوگروہ ہوگئے حالاتکہ اللہ تعالیٰ نے ان کوالٹا پھیرویا ان کے مل کے سبب، کیا تم لوگ اس کا ارادہ رکھتے ہو کہ ایسے لوگوں کو ہدایت کروجن کواللہ تعالیٰ نے گراہی میں ڈال رکھا ہے؟ اورجس کو اللہ تعالیٰ گراہی میں ڈال دیں اس کے لئے کوئی سبیل نہ پاؤ گے، وہ اس تمنا میں ہیں کہ جیسے وہ کا فر ہیں تم بھی کا فر بن جاو، جس میں تم اور وہ سب ایک طرح کے ہوجاؤ سوان میں سے کی کو دوست مت بنانا جب تک کہ وہ اللہ کی راہ میں جو کہ اللہ کی راہ میں ہورت نہ کریں۔ اور اگر وہ اعراض کریں تو ان کو پکر واور قل کر وجس جگدان کو پاؤاور نہ ان میں سے کسی کو دوست بنا قواور نہ بھر تا وہ وہ سب بایک طرح کے ہوجاؤ سوان کی فر واور قل کر وجس جگدان کو پاؤاور نہ ان میں سے کسی کو دوست بنا قواور نہ پائی ہورت کے مراس کے درمیان عہد ہے یا خود تمہار سے بال اس حالت سے تو ہور کہ ان کو میں اور نہ تا پہلے ہوں کہ کہ ہور کی گروہ کی جا تھوں کو ہور وہ سے بھی بے خطر ہو کر رہیں۔ جب بھی ان کوشر ارت کی طرف متوجہ کیا جاتا ہے تو وہ اس میں جاگر تے رہیں اور ان کی تو وہ اس میں جاگر تے رہیں اور انہ تم کیا ہو کر وہ تیں۔ جب بھی ان کوشر ارت کی طرف متوجہ کیا جاتا ہے تو وہ اس میں جاگر تے ہیں، سویہ لوگ آگر تم سے کناہ ش نہ ہوں اور نہ تم سے سلامت روی رکھیں اور نہ اپنے ہو وہ اس میں جاگر تے ہیں، سویہ لوگ آگر تم سے کناہ ش نہ ہوں اور نہ تم سے سلامت روی رکھیں اور نہ اپنے ہاتھوں کوروکیں تو تم ان کو پکڑو واور تم سے ہیں کو تم کیا کو اور وہی کی تم کوان پر صاف جب دی ہے۔

ربط: اوپر جہاد وقال کے احکام کا بیان تھا، ان آیات میں بھی کفار کے بعض خاص خاص احوال کے اعتبار سے قال وعدم قال کے بعض خاص خاص احکام کا بیان ہے، مگران آیات کی تغییر کا سجھنا بعض روایات کوسا منے رکھنے پر موقوف ہے،

اس لئے یہاں ان کوفل کیا جاتا ہے۔

پہلی روایت: عبد بن جمید نے مجاہد سے روایت کیا ہے کہ بعض مشرک مکہ سے مدینہ آئے اور ظاہر کیا کہ ہم مسلمان اور مہاجر ہوکر آئے ہیں، پھر مرتد ہو گئے اور حضرت رسول مقبول میں اللہ اللہ اللہ اللہ کا بہانہ کر کے پھر مکہ چل دیئے اور پھر نہ آئے ،ان کے بارے میں مسلمانوں کی رایوں میں اختلاف پیدا ہوا، بعض نے کہا یہ کافر ہیں، بعض نے کہا مہ کافر ہونا بیان فر مادیا۔اوران کے آل کے کہا مؤمن ہیں،اللہ نے ﴿ فَہُمَا لَکُنْمَ فِي الْمُنْفِقِينَ ﴾ الح کے ذریعہان کا کافر ہونا بیان فر مادیا۔اوران کے آل کہا مؤمن ہیں،اللہ نے ﴿ فَہُمَا لَکُنْمَ فِي الْمُنْفِقِينَ ﴾ الح کے ذریعہان کا کافر ہونا بیان فر مادیا۔اوران کے آل کھم دیا۔

احقر کہتا ہے کہان کو کافر کہنا اس معنی میں ہے کہ جب اسلام کا دعوی کیا تھا، جب بھی وہ منافق تھے، دل سے ایمان نہ لائے تھے، اور منافق قتل نہ کئے جاتے تھے، لیکن اسی وقت تک کہ اپنا کفر چھپاتے ہوں اور ان لوگوں کا مرتد ہونا ظاہر ہوگیا تھا اور جنھوں نے مسلمان کہا شاید انھوں نے حسن طن کی بنیا دیر ان کے مرتد ہونے کے دلائل میں کوئی تاویل کرلی ہوگی، اور اس تاویل کی بنیا دیران تا میل کی بنیا دیران کے مرتد ہونے کے دلائل میں کوئی تاویل کرلی ہوگی، اس لئے ان کی رائے معتبر قرار نہیں یائی۔

دوسری روایت: ابن ابی شیبہ نے حسن سے روایت کیا کہ سراقہ بن مالک مدلجی نے بدر اور احد کے واقعہ کے بعد رسول اللہ میل اللہ میل کے حضور میں آکر درخواست کی کہ ہماری قوم بنی مدلج سے صلح کر لیجئے، آپ نے حضرت خالد کو صلح کی شکیل کے لئے وہاں بھیج دیا، سلح کا مضمون یہ تھا کہ ہم رسول اللہ میل اللہ میل آنے والے کی مدنہیں کریں سکمیان ہوجا کیں گے، اور قریش مسلمان ہوجا کیں گے وہ بھی اس معاہدہ میں ہمارے ساتھ اتحاد کرلیں گی وہ بھی اس معاہدہ میں ہمارے ساتھ شریک ہول گی، اس پر آیت ﴿ وُدُوا ﴾ ﴿ اللّٰ الّٰذِينَ بَصِلُونَ ﴾ اللّٰ نازل ہوئی۔ معاہدہ میں ہمارے ساتھ شریک ہول گی، اس پر آیت ﴿ وَدُوا ﴾ ﴿ اللّٰ الّٰذِينَ بَصِلُونَ ﴾ اللّٰ نازل ہوئی۔

تیسری روایت کلبی نے ابی صالح کے طریق سے حضرت ابن عباس سے روایت کیا ہے کہ آیت ﴿ سَتَجِدُ وَنَ اَخْرِبُنَ ﴾ الخ میں جن لوگوں کا ذکر ہے، ان سے اسداور غطفان مراد ہیں کہ مدینہ میں آتے اور بظاہر اسلام کا دعوی کرتے تھے اور اپنی قوم سے کہتے کہ ہم تو ہندراور عقرب (بچھو) پر ایمان لائے ہیں اور مسلمانوں سے کہتے کہ ہم تہمارے دین پر ایمان رکھتے ہیں۔ اور ضحاک نے ابن عباس سے بہی حالت بن عبدالداری نقل کی ہے۔ پہلی اور دوسری روایت روح المعانی میں اور تیسری معالم میں ہے۔

احقر کہتا ہے کہ اس تیسری روایت والوں کی حالت پہلی روایت والوں کی طرح ہوئی کہ دلیل سے ان کا پہلے ہی مسلمان نہ ہونا ثابت ہوگیا، اس لئے ان کا تھم عام کفار کی طرح ہے بعنی مصالحت کی حالت میں ان سے جنگ نہ کی جائے اور مصالحت نہ ہونے پر جنگ کی جائے، چنانچہ پہلی روایت والوں کے بارے میں دوسری روایت میں پکڑنے اور تیسری آیت میں مصالحت کی حالت میں ان کا استثناء موجود ہے، جن کی مصالحت کا ذکر دوسری روایت میں ہے اور استثنا کی تاکید کے لئے ﴿ فَانِ اعْتَذَلُوْكُمْ الله کی تقریح ہے، اور بیاستثنا اس وجہ سے کہ بیمر مد

لوگ دارالحرب میں چلے جانے کے سبب دوسرے کفار کی طرح ہو گئے اسٹناء متصل ہے، اگر چدان کامشٹی غیر مرتدین کیوں نہ ہوں، اور تیسر کی روایت والوں کے بارے میں چوتھی آیت میں کنارہ کشی اختیار نہ کرنے اور جنگ سے نہ رکنے کی حالت میں بکڑنے اور قبل کرنے کا واضح تھم ہے۔ اور مقابلہ کے قرینہ سے سلح کی حالت میں جنگ نہ کرنے کا تھم معلوم ہوتا ہے۔

اس طرح کل گروہ جن کا یہاں ذکر ہے تین ہیں، ایک: پہلی روایت والے، ایک کا ذکر پہلی اور دوسری روایت میں، ایک کا تیسری روایت میں والیک کا تیسری روایت میں جنگ وقتال اور کی کی صورت میں قتال نہ ہونا۔

ربی یہ بات کہ جومنافق مدینہ میں رہتے تھے باو جود یکہ دلائل سے ان کا کفر بھی ثابت تھا، پھران کے لئے امن کا تھم کیوں تھا؟ اس کے دوجواب ہو سکتے ہیں: ایک یہ کہ ان کی حالت بھی عام کفار جیسی تھی، چونکہ دو صلح کے ساتھ دہتے تھے، اس لئے مصالحت کرنے والے کفار کی طرح ان سے جنگ نہیں کی جاتی تھی، البتہ روح المعانی میں آیت ﴿ فَالِنِ الْعَلَمُ الْحَدُومُ ﴾ سے ان آیتوں کا منسوخ الحکۃ والوں سے جنگ نہ کرنے کا تھم اب بھی باقی ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان آیتوں کا منسوخ ہونا تھوں کی درخواست کا منظور کرنا واجب ہوگا، اس اعتبار سے تھم منسوخ ہوسکتا ہے، کے نازل ہونے کے وقت سلح چاہنے والوں کی درخواست کا منظور کرنا واجب ہوگا، اس اعتبار سے تھم منسوخ ہوسکتا ہے، چنانچ اب امام کو اض قیار ہونا شرعی مسئلہ ہے، یا ایک معین مدت کے بعد سلح کے ٹو شے کے اعلان کو صورت کے لحاظ سے سنخ کہہ دیا۔ البندا امام کواس وقت بھی اختیار تھا اگر چہ ظاہری طور پراس کا ذکر نہیں ہے۔

دوسراجواب یہ ہے کہ اس وقت اسلام کے لئے اقر ارکی طرح قد رت واستطاعت کی شرط کے ساتھ ہجرت بھی فرض تھی اور اسلام کے قبول کرنے اور احکام کے اجراکی بنیا وتھا، جیسا کہ اب یہی حالت اقر ارکی ہے۔ چنا نچہ روح المعانی بیس تیسیر سے اس کی فرضیت کی تصرح کی ہے، البذا جو منافق مدینہ بیس رہتے تھے جو کہ دار الاسلام تھا وہ بظا ہر اس فرض پڑمل کرتے تھے، اس لئے اقر ارکرنے والے کی طرح ان سے تعرض نہیں کیا جاتا تھا، برخلاف پہلی اور تیسری روایت والوں کے کہ وہ ہجرت کورک کرنے والے اور دار الاسلام بیس قیام نہ کرنے والے تھے، اس لئے ان کا تھم عام کفار جیسا ہوا، اس کے دوسری آیت بیس ولی نہ بنانے کے جو کہ ایمان قبول نہ کرنے کے مراوف ہے کیونکہ ایمان ولی بنانے کے جواز کے دوسری آیت بیس ولی نہ بنانے کے جو کہ ایمان قبول نہ کرنے کے مراوف ہے کیونکہ ایمان ولی بنانے کے جواز روایت والوں کو جن لوگوں نے مسلمان کہا تھا، اس کی وجہ یہ بیان کی تھی کہ کیا صرف اپنا طمن نہ چھوڑنے کی وجہ سے انہیں کا فر روایت والوں کو جو اب فل ہر ہے کہ وہاں اس کو کہا جا جا کے گا۔ احتر نے جو پہلی روایت کے ذیل میں تاویل کو اور اس کے غیر معتبر اقرار تک کرنے والے کی طرح کا فر کہا جائے گا۔ احتر نے جو پہلی روایت کے ذیل میں تاویل کو اور اس کے غیر معتبر اقرار تک کرنے والے کی طرح کا فر کہا جائے گا۔ احتر نے جو پہلی روایت کے ذیل میں تاویل کو اور اس کے غیر معتبر اقرار تک کرنے والے کی طرح کا فر کہا جائے گا۔ احتر نے جو پہلی روایت کے ذیل میں تاویل کو اور اس کے غیر معتبر

ہونے کوا جمال کے ساتھ لکھا تھا،اس سے دونوں کی تعیین اور بیان بھی ہوسکتا ہے،اور بیتمہید موقوف علیہ ہونے کی وجہ اگر چہآیتوں سے پہلے لکھ دی گئی،لیکن آیتوں کی تفسیر کے مطالعہ کے بعد بھی اس کو دوبارہ دیکھ لینا مفید ہوگا۔

بعض خاص حالات میں جہاد کے بعض خاص احکام:

پہلے فرقہ کا بیان: (جبتم ان مرتد لوگوں کی حالت دیکھ چکے) پھر تہمیں کیا ہوا کہ ان منافقوں کے سلسلہ میں (آپس میں اختلاف کرکے) دوفریق ہوگئے (ایک گروہ ان کوبھی مسلمان کہتا ہے) حالانکہ اللہ تعالیٰ نے انہیں ان کے (برے) مل کے سبب (ان کے اعلانی کفر کی طرف) الٹا پھیردیا (بھل سے مرادار تداد کی راہ اختیار کر کے قدرت کے باوجود دارالاسلام کوچھوڑ دیناہے جو کہ اسلام کے اقرار کوترک کرنے کی طرح کفر کی علامت تھی اور واقع میں تو وہ پہلے بھی مسلمان نہیں ہوئے تھے، اور اسی وجہ سے ان کومنافق کہا) کیاتم لوگ (اے وہ گروہ جن کو دار الاسلام کا بیترک کرنا کفر کی علامت ہونامعلوم نہیں) ایساارادہ رکھتے ہو کہ ایسے لوگوں کو ہدایت کروجن کواللہ تعالیٰ نے (جبکہ ان لوگوں نے گمراہی اختیاری) مراہی میں ڈال رکھا ہے (جیسا کہ اللہ تعالیٰ کی سنت اور عادت ہے کہ سی فعل کے عزم کے وقت اس فعل کو پیدا كردية بين،مطلب بيركه گمراه لوگول كوجومؤمن كہتے ہو،جبكه مؤمن وہ ہے جس ميں ايمان ہو، اوراس وقت تك ايمان ہے نہیں تو کیا ابتم ایمان پیدا کروگے؟ تا کہاس کومؤمن کہہ سکو، حالانکہ بیرمحال ہے تو ان کامؤمن اور ہدایت یا فتہ ہونا محال ہے،اس لئے ان کومؤمن کہنا محال کا تھم لگانے کی طرح ہے)اورجس کواللہ تعالی گراہی میں ڈال دیں،اس کے (مؤمن ہونے کے) لئے کوئی راستہیں یا وگے، (لہذاان لوگوں کومؤمن ہیں کہنا چاہئے اور بھلاوہ خودتو کیا مؤمن ہوں گے،ان کے کفر میں غلوکرنے کی توبیرحالت ہے کہ)وہ اس تمنامیں ہیں کہ جیسے وہ کا فر ہیں تم بھی (اللہ نہ کرے) کا فربن جاؤجس میں تم اور وہ سب ایک طرح کے ہوجاؤ (جب ان کی بیرحالت ہے تو) ان میں سے کسی کو دوست مت بنانا ( یعنی کسی کے ساتھ مسلمانوں جبیہا برتاؤمت کرنا، کیونکہ مسلمانوں کی دوتی کے جواز کے لئے اسلام شرط ہے ) جب تک وہ اللہ كى راه ميں (يعنى اسلام كى تكيل كے لئے) ہجرت نہ كريں (كيونكه اس وقت ہجرت كاوہ تكم تھاجواب شہادتين كے اقرار كا ہاوراسلام ی تکیل کی قیداس لئے ہے کہ خالی دارالاسلام میں آنا کافی نہیں، یوں تو کفار اہل تجارت بھی آجاتے ہیں، بلکہ ضروری ہے کہ وہ اسلامی حیثیت میں آئیں، یعنی اسلام کو بھی ظاہر کریں، تا کہ اقر اراور ہجرت کے جامع ہوجائیں،اور ر ہی تقدیق تو وہ صرف اللہ کے نزدیک شرط ہے، اس کی تفتیش ضروری نہیں) اور اگر وہ (اسلام سے) اعراض کریں (اور كافرى رہيں) توجهال بھى انہيں يا وَان كو پكر واور قبل كرو (بي پكر نايا توقل كے لئے ہے ياغلام بنانے كے لئے ہے) اوران سے کی کودوست مت بناؤاور نہ مددگار بناؤ (مطلب ہے کہ سی بھی حالت میں ان میں سے کوئی تعلق نہ رکھو، نہامن میں دوتی نه خوف میں مدوبلکہ بالکل الگ تعلک رہو)

#### دوسر فرقه كابيان:

گر(ان کفاریس) جولوگ ایے ہیں جو (کہتہارے ساتھ مصالحت سے رہنا چاہتے ہیں جس کے دوطریقے ہیں:
ایک تو یہ کہ سکے کے واسط سے ہو، یعنی) ایسے لوگوں سے جاملتے ہیں (لیعنی معاہدہ کر لیتے ہیں) کہ تہمارے اور ان کے درمیان عہد (صلح) ہے (جیسے بنو مدنے کہ ان سے سلح ہوئی تو ان سے معاہدہ کرنے والے بھی اس استثنا ہیں آگئے تو بنی مدنے درجہ اولی ہیں مستثنی ہوئے) یا (دوسراطریقہ ہے کہ بغیر صلح کے ہواس طرح کہ) خودتمہارے پاس اس حالت میں آئیس کہ ان کے دل اس سے بچتے ہیں کہتم سے لڑیں یا پئی قوم سے لڑیں (اس لئے نہ تو اپنی قوم کے ساتھ ہوکر تم سے محل کے اور اس است بھی صلح کھیں اور تم سے بھی ۔ لہذا دونوں طریقوں میں سے جس طریقہ سے بھی کوئی مصالحت رکھوہ ہی گڑنے اور تی کرنے کے ذکورہ تھم سے مستثنی ہے) اور (تم ان لوگوں کی سلے کہ مرضو است میں اللہ تعالی کی احسان مانو کہ ان کے دل میں تہماری ہیب ڈال دی، ورنہ ) اگر اللہ تعالی چاہتا تو ان کوتہارے اوپر مسلط (اور دلیر) کردیتا، پھروہ تم سے نیالیا) پھراگر (صلح کے اوپر مسلط (اور دلیر) کردیتا، پھروہ تم سے نیالیا) پھراگر (صلح کے کوہ تم سے کنارہ کریں یعنی تم سے نیالیا) پھراگر (صلح کی اس حالت میں) اللہ تعالی نے تہمیں ان پر فتل یا قیدوغیرہ کی کوئی رہیں رکھی (ان سب الفاظ کا مطلب سے ہے کہ سلے رہیں رکھی (این سب الفاظ کا مطلب سے ہے کہ سلے رہیں رکھی (این سب الفاظ کا مطلب ہے کے کور ماد سے کی اس حالت میں) اللہ تعالی نے تہمیں ان پر فتل یا قیدوغیرہ کی کوئی رائیس رکھی (لیخی) اجازت نہیں دی)

#### تيسر فرقه كابيان:

اوربعض لوگ تہمیں ایسے بھی ضرور ملیں گے (یعنی ان کی بی حالت معلوم ہوگی) کہ (کروفریب کی خاطر) جوچا ہے ہیں کہتم سے بھی امن میں رہیں اور اس کے ساتھ ہی ) جب بھی ان کو (کھلے خالفوں کی طرف سے بھی امن میں رہیں (اور اس کے ساتھ ہی ) جب بھی ان کو (کھلے خالفوں کی طرف سے ) شرارت (وفساد) کی طرف متوجہ کیا جاتا ہے (یعنی ان مسلمانوں کے مقابلہ میں لڑنے کے لئے کہا جاتا ہے ) تو وہ (فوراً) اس (شرارت) میں جاگرتے ہیں (یعنی مسلمانوں سے لڑنے پر آمادہ ہوجاتے ہیں اوروہ مکروفریب کی صلح توڑ دیتے ہیں) تو اگر بیلوگ (صلح توڑ دیں اور) تم سے (یعنی تمہاری لڑائی سے ) کنارہ کش ندر ہیں، اور نہ تم سے مسلمت روی رکھیں اور ندا ہے ہاتھوں کو (تمہارے مقابلہ سے ) روکیس (سب کا مطلب حسب سابق ایک ہی ہے کہ سابق ایک ہی ہے کہ ملح توڑ دیں) تو تم (بھی ) ان کو جہاں پاؤ، پکڑ واور تی کرواور ہم نے تمہیں ان پرصاف ججت دی ہے (جس سے ان کے خون کا مباح ہونا ظاہر ہے، اوروہ جست ان کا عہد تو ڑ دیں )

﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنِ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَأَ ، وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأَ فَتَغُرِيْرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ وَدِينَةً مُسَلَّمَةً لِكَ آفَ يَضَدَّ ثَوْا ، فَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمِ عَدُةٍ لَكُمْ وَهُوَ مُؤْمِنَةٍ وَدِينَةً مُسَلَّمَةً لِكَ آهُ لِكُمْ وَهُوَ

مُؤْمِنُ فَتَخُرِيُرُ مَ قَبَاقٍ مُؤْمِنَةٍ وَإِنْ كَانَ مِنْ قَوْمٍ بَيُنَكُمُ وَبَيْنَهُمْ مِيْثَاقُ فَدِيئً مُسَلَّمَةً إِلَى اَهْلِهِ وَتَخْرِيْرُ رَقَبَةٍ مُؤْمِنَةٍ ، فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَنَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِّنَ اللهِ وَكَانَ اللهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا ﴿

ترجمہ: اور کسی مؤمن کی شان نہیں کہ وہ کسی مؤمن کو آل کر ہے لیکن فلطی ہے۔ اور جو شخص کسی مؤمن کو فلطی سے آل کردے تواس پرایک مسلمان غلام یالونڈی کا آزاد کرنا ہے اور خون بہا ہے جواس کے خاندان والوں کو حوالہ کردی جاوے، مگریہ کہ دہ لوگ معاف کردیں ، اوراگر وہ الی تو م سے ہو جو تہارے نخالف ہیں اور وہ شخص خود مؤمن ہے تو ایک غلام یا لونڈی مسلمان کا آزاد کرنا اوراگر وہ الی تو م سے ہو کہ تم میں اور ان میں معاہدہ ہوتو خون بہا ہے جواس کے خاندان والوں کو حوالہ کردی جاوے اور ایک غلام یا لونڈی مسلمان کا آزاد کرنا پھر جس شخص کونہ ملے تو متواتر دو ماہ کے روز ہے ہیں ، بطریق تو بہا ہے جوالا کے مقرر ہوئی ہے اور اللہ تعالی بڑے علم والے اور حکمت والے ہیں۔

ربط: اوپر سے آل وقال کا ذکر چلا آرہا ہے اور آل کی ابتدائی طور پر آٹھ صور تیں ہیں کہ مقتول چار حال سے خالی نہیں، یا تو وہ (۱) مؤمن ہے یا (۲) ذمی یعنی جو جزید اواکر کے دارالاسلام میں رہتا ہواور اسلامی حکومت نے اس کی جان و مال کی حفاظت کی ذمہ داری لے رکھی ہو۔ (۳) یا مصالح ومت امن یعنی اسلامی حکومت کے ساتھ سے کرکے پر امن طریقہ سے رہتا ہویا (۴) حربی یعنی اسلامی حکومت سے لڑتا، جنگ کرتا ہو۔ اور آل دوطرح کا ہے (۱) عمد ایعنی جان ہو جھ کراور قصد آیا (۲) خطائی سے قبل ہوگیا ہو، اس اعتبار سے آل کی آٹھ صور تیں ہوئیں:

اول مؤمن کاقل عد، دوسرے: مؤمن کاقل خطا، تیسرے ذی کاقل عد، چوتے ذی کاقل خطا، پانچویں مصالح کاقل عد، چھے مصالح کاقل خطا، ساتویں حربی کاقل عدادرا تھویں حربی کاقل خطا۔ ان صورتوں میں سے بعض کا تھم تو او پر معلوم ہو چکا، بعض کا ذکرا گے ہے، اور بعض کا حدیث میں موجود ہے، چنا نچہ پہلی صورت کا دنیاوی تھم یعنی قصاص کا واجب ہونا سورہ بقرہ میں بیان ہو چکا ہے، اور بعض کا حدیث میں موجود ہے، چنا نچہ پہلی صورت کا دنیاوی تھم ایس ہے، اور آخرت ہے متعلق تھم آگے آیت ﴿ وَمَنْ یَنْفُتُلُ ﴾ النج میں آرہا ہے، تیسری صورت کا تھم الگی آیت ﴿ وَمَا کُلُن لِکُوْمِین ﴾ ہے ﴿ وَهُو مُؤْمِنٌ فَتَحُورُ نِدُ سُونَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰ

متاً من کی دیت کے واجب ہونے کو مجمح قرار دیا ہے۔ سانویں اور آٹھویں صورت کا حکم خود جہاد کا حکم دیئے جانے سے او پرمعلوم ہو چکا، کیونکہ جہاد میں اڑنے والے قصداً مقتول ہوتے ہیں ایسی صورت میں خطاء کا جواز اس سے بہتر طور پر ثابت ہوگیا۔

# بائيسوال حكم قبل كى بعض صورتول كاحكام كي تفصيل:

اور کسی مؤمن کی شان نہیں کہ وہ کسی مؤمن کو (پہل کر سے )قتل کر نے لیکن غلطی سے (ہوجائے تو اور بات ہے ) اور جو خص سی مؤمن کولطی سے آل کرد ہے تواس پر (شریعت کے مطابق) ایک مسلمان غلام یابا ندی کا آزاد کرنا واجب) ہے اورخون بہا (بھی واجب) ہے جواس (مقتول) کے خاندان والوں کو (لیتنی ان میں جو وارث ہیں، وراثت کے حصول کے بقدر) حوالہ کردی جائے (اورجس کا کوئی وارث نہ ہواس کے وارثوں کے قائم مقام بیت المال ہے) مگر بیر کہ وہ لوگ (اس خون بہاکو)معاف کردیں (خواہ کل یا بعض اتنی ہی معافی ہوجائے گی)اوراگروہ (غلطی ہے تل ہونے والا) ایسی قوم ہے ہو جوتمہارے مخالف ہیں ( یعنی حربی ہیں اورانہی میں کسی وجہ سے رہتا تھا) اور وہ مخص خودمؤمن ہے تو ( صرف ) ایک غلام یالونڈی مسلمان آزاد کرنا (بڑے گااور دیت اس کے نہیں کہ اگراس مقتول کے وارث مسلمان ہیں تب تو وہ مسلم حاکم کی ولایت کے تحت نہ ہونے کی وجہ سے مستحق نہیں، لایقضی لھم ولا یقضی علیهم ندان کے حق میں کوئی فیصلہ کیا جاسكتا ہے اور نہ ہى ان كے خلاف فيصله كيا جاسكتا ہے اور اگر كافر ہيں تواس صورت ميں ديت بيت المال كاحق ہوتى ہے، اور دارالحرب سے ترکہ بیت المال میں نہیں لایا جاتا) اوراگروہ (مقتول خطالیعی غلطی سے تل ہونے والا) ایسی قوم سے ہو كتم ميں اوران ميں معاہدہ (صلح كاياذمه كا) ہو ( يعنی ذمی يامصالح ومتامن ہو ) توخوں بہا ( بھی واجب ) ہے جواس (مقتول) کے خاندان والوں کو ( یعنی ان میں جووارث ہیں ) حوالہ کردی جائے ( کیونکہ کا فر، کا فرکا وارث ہوتا ہے ) اور ایک غلام یا لونڈی مسلمان کوآ زاد کرنا پڑے گا) پھر (جن صورتوں میں غلام لونڈی کا آ زاد کرنا واجب ہے) جس مخف کو (غلام، لونڈی) نہ طے (اور نہاتن رقم ہوکہ خرید سکے ) تو (اس کے ذمہ اس آزاد کرنے کے بجائے ) متواتر (یعنی یے دریے، لگاتار) دومہینے کے روزے ہیں (بیآزاد کرنا اور وہ نہ ہوسکے توروزے رکھنا) توبہ کے طور پر جواللہ کی طرف سے مقرر ہوتی ہے (یعنی اس کا پیطریقہ اللہ کی طرف سے مقرر کیا ہوا ہے) اور اللہ تعالیٰ بڑے علم والے، حکمت والے ہیں (ایے علم و حکمت سے صلحت کے مطابق احکام مقرر فرمائے ہیں، اگر چہ ہر جگہ حکمت بندہ کومعلوم نہ ہو) فائدہ: یہاں چندمائل کالکھناضروری ہے۔

مسئلہ(۱) قبل کی تین قسمیں ہیں:(۱)عمر جو طاہرا قصد سے ایسے آلہ کے ذریعہ واقع ہوجو آہنی یاجسم کے اعضاء کوالگ کرنے میں آہنی جیسا ہو، دھار والا بانس یا دھار والا پھریا آگ۔ دوسرے: شبہ عمر جو قصداً تو ہو مگر ایسے آلہ سے نہ ہو۔

toobaa-elibrary.blogspot.com

تیسرے: خطأ یا تو قصد و گمان میں کہ دور ہے آ دی کوشکار یا کا فرحر بی سمجھ کرنشانہ لگادیا یا فعل میں کہ نشانہ تو جانورہی کولگایا

لیکن آ دی کو جالگا، اس آیت میں خطا ہے مراد غیر عمد ہے، لہذا دوسری اور تیسری دونوں قسمیں اس میں آگئیں، دونوں میں دیت بھی ہے اور گناہ بھی، مگر ان دونوں معاملوں میں دونوں قسموں میں فرق ہے۔دوسری قسم کی دیت سواونٹ ہیں چارتم کے بینی ایک ایک قسم کے بیس بیس۔

کے بینی ایک ایک قسم کے بچیس بچیس اور تیسری قسم کی دیت سواونٹ ہیں پانچ قسم کے بینی ایک ایک قسم کے بیس بیس۔

البت اگر دیت میں نقد دیا جائے تو دونوں قسموں میں ایک ہزار دینا۔شری یا دس ہزار درہم شری ہیں، اور گناہ قصد کی وجہ سے دوسری قسم میں نیادہ ہے اور تیسری قسم میں کم، صرف بے احتیاطی کا (ہدایہ) چنانچہ رقبہ کی تحریفی غلام یا لونڈی کے آزاد

کرنے کا وجوب اور لفظ تو بہ بھی اس پر دلالت کرتا ہے، اور ان تینوں قسموں کی پی حقیقت دنیا میں شری احکام کے وجوب

کراغتبار سے ہے اور گناہ کے اعتبار سے عمد وغیر عمد ہونے کا دارومد ارائلڈ کے نزدیک دل پر ہے،جس پر آئندہ کی وعید کا دارومد ارائلڈ کے نزدیک دل پر ہے،جس پر آئندہ کی وعید کا دارومد ارائلڈ کے نزدیک دل پر ہے،جس پر آئندہ کی وعید کا دارومد ارائلڈ کے نزدیک دل پر ہے،جس پر آئندہ کی اور دومر کی قسم عمد ہوجائے، اس لئے احتر نے دارومد ارب میں ظاہرا کی قیدلگائی جیسا کہ ہدا ہے سے بچھ میں آتا ہے اوروہ فل ہر ہے۔

تحریفوں میں ظاہرا کی قیدلگائی جیسا کہ ہدا ہے سے بچھ میں آتا ہے اوروہ فل ہر ہے۔

مسکلہ(۲): دیت کی بیمقدارجس کاذکر کیا گیا، اس وقت ہے جب مقتول مرد ہواورا گرمقتول عورت ہوتواس کی دیت نصف ہے، جیسا کہ ہدایہ میں ہے، اس کی دلیل بیہ قی کی حدیث ہے: قال دسول اللہ صلی اللہ علیه وسلم دیة المرأة علی النصف من دیة الموجل: یعنی رسول اللہ میانی آئے ہے فرمایا کہ عورت کی دیت مردکی دیت کے مقابلہ میں نصف ہے۔ اس طرح شرح نقابیہ میں ہے، اور قرآن مجید میں دیت مجمل ہے، چنانچہ حدیث سے نفصیل اور فرق کے ساتھاس کا بیان ہوگیا اور اس کی تفسیر بھی ہوگئ۔

مسكله(۳): دیت مسلم اور ذمی کی برابر ہے، اس کی دلیل حدیث ہے:قال علیہ السلام دیة كل ذی عهد فی عهدہ الف دینار: یعنی برمعاہدہ والے کی دیت اس کے معاہدہ کی حالت میں ایک ہزار دینار ہے (جیبا كہ ہدایہ میں ہے، اور ظاہراً قرآن مجید اس کو ابوداؤد نے اپنی مراسل میں سعید بن المسیب سے روایت کیا ہے جیبا كه شرح نقابی میں ہے، اور ظاہراً قرآن مجید سے بھی اس کی تائيد ہوتی ہے، كونكه دونوں جگہ دیت کوایک ہی عنوان سے ذكر فرمایا ہے، اور ظاہراً کی قیداس لئے لگائی كه فرق قرار دینے والے كہدستے ہیں كہ میں دلائل سے معلوم ہوا كه دونوں عنوانوں کا مصداق مختلف ہے۔

مسکلہ (۳): کفارہ لیعنی ﴿ تَحْبِرِنْیُ لَا صَبِیْ اِی اِی اِی اِی اِی اِی اِی اوردیت قاتل کے مسکلہ (۳): کفارہ لیعنی ﴿ تَحْبِرِنْیُ لَا صَلاح مِیں عاقلہ کہتے ہیں، اس کی تفصیل فقہ کی کتابوں میں ہے اور اس کی دلیل یہ حدیث ہے: قال علیہ السلام لاولیاء الجانی قوموا فدوہ کذا فی الهدایة: اس کوطرانی نے اپنی مجم میں روایت کیا ہے جبیا کہ القاری نے کہا ہے۔ اور یقر آن مجید میں بیان امر کے خلاف نہیں ہے، کیونکہ اصل وجوب قاتل ہی پر ہے، لیکن اس وجہ سے کہا ہے۔ اور یقر آن مجید میں بیان امر کے خلاف نہیں ہے، کیونکہ اصل وجوب قاتل ہی پر ہے، لیکن اس وجہ سے کہ اس کے قاتل کا جرم خطامیں خطامونے کے اعتبار سے اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر سے کہ وہ قتل کے لیکن اس وجہ سے کہ اس کے قاتل کا جرم خطامیں خطامی خطامی خات ہے۔ اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر سے کہ وہ قتل کے اعتبار سے اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر سے کہ وہ قتل کے اعتبار سے اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر سے کہ وہ قتل کے اعتبار سے اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر سے کہ وہ قتل کے اعتبار سے اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر سے کہ وہ قتل کے اعتبار سے اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر سے کہ وہ قتل کے اعتبار سے اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر سے کہ وہ قتل کے اعتبار سے اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر سے کہ وہ قتل کے اعتبار سے اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر سے کہ وہ قتل کے اعتبار سے اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر سے کہ وہ قتل کے اعتبار سے اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر سے کہ وہ قتل کے اعتبار سے اور شبعہ میں آلہ کی طرف نظر میں خطا می

toobaa-elibrary.blogspot.com

لئے وضع نہیں کیا گیا، خفیف ہے، اس لئے اتن ہوی ہم اس کے ذمہ ڈالنا مناسب نہیں، اور عاقلہ کی خصیص اس لئے ہے کہ آدی اپنے انصار کے ذور پرائی ہے احتیاطی کیا کرتا ہے۔ آئندہ وہ لوگ بھی اس کوروک کر رکھیں گے، اور اس کی حفاظت میں کوتا ہی نہ کریں گے، اس طرح اس کے بید دگار وجود میں اس کے قائم مقام ہیں، اور اس کا مطلب بنہیں کہ خود اس پر وجوب نہیں بلکہ قاتل بھی اس وصولیا بی میں داخل ہوتا ہے (ہدایہ) اور اگر آیت میں لفظ علیہ مقدر نہ انیں صرف فالو اجب مقدر ما نیں تو علیہ وعلیہ مونوں اس میں شامل ہوجا کیں گے اس طرح تنازعہ کا شبہ بھی نہ رہے گا۔ رہا آیت ﴿ لاَ تَوْزُدُ وَاوْزُدَةٌ رُوْزُدُ اُخُوْرِ کے لیعنی کوئی ہو جھا تھانے والا کی دوسرے کا بوجھ نہا تھائے گاسے تعارض کا شبہ ہوتو وہ اس تقریر سے دور ہوگیا کہ ان کی جانب سے ایک طرح حفاظت میں کوتا ہی رہی ۔ یا ﴿ لاَ تَوْزُدُ ﴾ کوگناہ کے ساتھ خاص قرار دیا جائے تو سرے سے شبہ ہی نہ رہے گا۔

مسکلہ(۵): کفارہ میں لونڈی غلام برابر ہیں۔لفظر قبۃ مردوعورت دونوں کے لئے عام ہے،البتۃاس کے اعضاضیح وسالم ہوں، کیونکہ مطلق سے مراد کامل ہوتا ہے،جبیبا کہ فقہ کی کتابوں میں ہے۔

مسئلہ(۲): مقتول کی دیت شرعی وارثوں میں تقسیم ہوگی اور جواپنا حصہ معاف کردے گا،اس کے حصہ کی مقداراس میں سے معاف ہوجائے گی،اگرسب نے معاف کردیا توسب معاف ہوجائے گی، جبیبا کہ فقہ کی کتابوں میں ہے۔ مسئلہ(۷): جس مقتول کا کوئی شرعی وارث نہ ہواس کی دیت بیت المال میں داخل ہوگی، کیونکہ دیت تر کہ ہے اور ترکہ کا بہی تھم ہے۔

مسئلہ (۸): ﴿ فَانَ كُانَ مِنْ قَوْمِ عَدُو لَكُمْ ﴾ كترجمه ميں لفظ صرف كه جائى جدائى جگہ بيان كردى گئى ہے، ايسے خص كاتر كہ بيت المال ميں لانے كا عمم كہيں نظر ہے نہيں گذرا، اور بظاہر ولايت كالگہ ہوجائے كى وجہ سے اس كى نفى ہے، اورائى ميں يہ قيد ' و ہيں رہتا تھا' كاس لئے لگانى كه اگر بيخص دارالاسلام ميں ہوتو چونكه اس كاتر كہ بيت المال كاحق ہے، البزااس كى ويت واجب ہوگى، جيسا كدر مختار ہے مجھاجا تا ہے، اى طرح اگرا يہ مقتول كاكوئى وارث وارالحرب ميں مسلمان ہوتو ظاہر يہ ہے كہ اس وقت بھى ديت واجب ہوگى، جيسا كہ الدر سے مجھاجا تا ہے، كونكہ يہ مسلمان ان معاہدہ والے كافروں سے جن كاذكر آگر آر ہا ہے ديت واجب ہوگى، جيسا كہ الدر سے مجھاجا تا ہے، كونكہ يہ مسلمان ان معاہدہ والے كافروں سے جن كاذكر آگر آر ہا ہے كہ نيں اور وہاں ديت تھى، ليكن اس كے بعدروح المعانى سورہ فتح كى آ يت ٢٥ كے ذيل ميں يہ مسئلہ كافى سے منقول نظر سے گذرا كہ جومسلمان دارالحرب ميں رہتا ہواوراس كوئى قل كردے اوراس كے وارث مسلمان بھى ہوں تو عہم ميں صرف كناه ہے اور خطا ميں صرف كناه ہے ديت نہيں۔ پھر درمخار قبيل فصل استيمان ميں بھى يہى مسئلہ يايا گيا۔

مسئلہ(۹):اہل معاہدہ کے باب میں جودیت واجب ہے، ظاہر یہ ہے کہ بیاال کے پائے جانے کی صورت میں ہے اور اگر اہل نہ ہوں یا وہ اہل مسلمان ہونے نہ ہونے کے برابر ہیں تو اگر وہ ذمی ہے تو دیت ہوگی اور بیت المال میں آئے المام میں ایس کے برابر ہیں تو اگر وہ ذمی ہے تو دیت ہوگی اور بیت المال میں آئے ہے۔

گ، کیونکہ ذمی کا ترکہ جس میں دیت داخل ہے، بیت المال میں آتا ہے، جبیا کہ در مختار میں ہے۔ ورنہ واجب نہ ہوگ، اس کے کہاس کے اہل کوسونینا سے خبیس ہے۔

مسئلہ(۱۰): ہندوستان (برصغیر ہند) میں رقبہ ہیں ماتا، ظاہر یہ ہے کہ اس صورت میں لم یجد صادق آئے گا، اس لئے عرب میں دام بھیجنا واجب نہیں، اس لئے کہ اس میں دشواری لازم آتی ہے، یہی حال دوسرے کفاروں کا ہے جیسے قتم اورظہار وغیرہ اس لئے صیام جائز ہے۔

مسئلہ(۱۱):صیام میں اگر مرض وغیرہ کی وجہ سے تابع یعنی پے در پے یالگا تارندر ہاتو نے سرے سے رکھنے پڑیں گے، البتہ عورت کے چض سے اس تابع میں حرج لازم نہیں آتا، جبیا کہ فقہ کی کتابوں میں ہے۔

مسكله (۱۲): اگر كسى وجه سے صیام پر قدرت نه بوتو قدرت حاصل ہونے تك توب كياكر --

مسكر (۱۳) قتل عدميں بيكفار فہيں اس كئے توبر كن جائے ، جبيها كه فقد كى كتابوں ميں ہے۔

تنبید: یہاں جن مسائل میں عموماً یا خصوصاً حوالوں کا ذکر نہیں ہے، اس کی وجہ بیہ کہ میرے پاس کتابیں کم ہیں، وہ حوالے نظر سے نہیں گذر مے محض قواعد کی بنیاد پر لکھا ہے، اگر کسی خلطی کا پیتہ چلے، درست فرمادیا جائے اور لکھنے کی ضرورت موقع محل کا نقاضا تھا کہ شقوں کی تکمیل اس پر موقوف تھی۔واللہ اعلم

﴿ وَمَنْ يَقْتُلُ مُوْمِنًا مُنْعَيِّلًا فَجَزَآؤُهُ جَهَنَّمُ خُلِلًا فِيهَا وَغَضِبَ اللهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَاعَنَهُ وَاعْتَهُ وَاعْتُهُ وَاعْتُمُ وَاعْتُهُ وَاعْتُهُ وَاعْتُهُ وَاعْتُنَا فَا اللهُ عَلَيْهُ وَلَعْنَهُ وَاعْتَهُ وَاعْتَهُ وَلَعْنَهُ وَاعْتَهُ وَاعْتَهُ وَاعْتَهُ وَاعْتَهُ وَلَعْنَهُ وَاعْتَهُ وَاعْتُهُ وَاعْتُوا وَاعْتَهُ وَاعْتُمُ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَعَلِيهُ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُوا وَاعْتَمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُ وَاعْتُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُوا وَاعْتُوا وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُوا وَاعْتُمْ وَاعْتُوا وَاعْتُمْ وَاعْتُوا وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمْ وَاعْتُمُ وَاعْتُوا وَاعْتُمُ وَاعْتُهُ وَاعْتُمُ وَاعْتُمُ وَاعْتُمُ وَاعْتُوا وَاعْتُمُ وَاعْتُمُ وَاعْتُمُ وَاعْتُمُ وَاعْتُمُ وَاعْتُمُ وَاعْتُمُ وَاعْتُمُ وَاعْتُهُ وَاعْتُمُ وَاعْتُوا فَاعْتُمُ وَاعْتُمُ وَاعْتُوا عُلِي اللَّهُ عَلَالًا اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ عَلَيْهُ وَاعْتُمُ وَاعْتُوا مُعْتُمُ واعْتُمُ وَاعْتُوا وَاعْتُمُ واعْتُوا مُواعِمُ وَاعْتُمُ وَاعْتُ

ترجمہ:اور جوشخص کسی مسلّمان کوقصداً قتل کرڈالے تواس کی سزاجہنم ہے کہ ہمیشہ ہمیشہ کواس میں رہتا اوراس پراللہ تعالیٰ غضبنا کے ہوئے اوراس کواپنی رحمت سے دور کریں گے اوراس کے لئے بڑی سزا کا سامان کریں گے۔ ربط:اوپر کی آیت کی تمہید میں قتل کی جن آٹھ صور توں کا ذکر ہواان میں سے پہلی صورت کا بیان اب ہوتا ہے، چنا نچہ بیماقبل کا تمتہ ہے۔

مؤمن تحِل برسخت وعيد:سابق حكم كانتمه:

اور جوفض کی مسلمان کوقصد اقتل کرڈا لے تواس کی (اصلی) سزا (تق) جہنم (میں اس طرح رہنا) ہے کہ ہمیشہ ہمیشہ اس میں رہنا ہے (لیکن اللہ تعالیٰ کافضل ہے کہ بیاصل سزاجاری نہ ہوگی، بلکہ ایمان کی برکت سے آخر نجات ہوجائے گی) اوراس پر (ایک میعاد معین تک کے واسطے) اللہ تعالیٰ غضبنا کہ ہوں گے، اوراس کواپنی رحمت (خاص) سے دور کریں گے، اوراس کے لئے بردی سزا (لیعنی دوزخ کی سزا) کا سامان کریں گے۔

تفسیر: تمام اہل حق اس امر پر متفق ہیں کہ کفراور شرک کے سواکوئی امر جہنم میں ہمیشہ ہمیشہ کے داخلہ کا سبب نہیں ہے،

+ 00 har clibrary blogs not com

اس دعوی پر بیٹارآ بیتی اور حدیثیں دلالت کرتی ہیں،اس آیت کے بعض ظاہری الفاظ سے اس بیان کے خلاف شبہ ہوتا تھا،لیکن اس کا سیحے مطلب ترجمہ سے ظاہر ہونے کے بعدوہ شبہ دور ہوگیا۔

البت صرف حضرت ابن عباس رضی الله عنهما کا فد بب ان ظاهری الفاظ کے مطابق مشہور ہے، اور ان کا قول سورہ فرقان کی آئیوں کا و ۱۸۵ کے بعد ۱۹ میں جو آل کے ذکر کے بعد ﴿ اللّا مَنْ قَالَ ﴾ آیا ہے، اس کے تعارض کے جواب میں یہ منقول ہے کہ سورہ فرقان کی ہے اور سورہ نساء مدنی، اس لئے وہ اسٹناء اس بعد والے مطلق سے مرتفع ہوگیا، اور دوسرا جواب میں تعقول ہے کہ وہ قوب کی قبولیت مشرکوں کے لئے ہے، جو بعد میں مسلمان ہوجا کیں، کین روح المعانی میں ابن حمید اور خاس کی روایت سے سعید بن عبیدہ سے منقول ہے کہ حضرت ابن عباس قات کی مومن کی تو بقول ہونے کے قائل تھے، واز خاس کی روایت سے سعید بن عبیدہ سے منقول ہے کہ حضرت ابن عباس قات کی ہو تھا کہ کیا قات کی گوبہ قبول ہوجا تی ہوئی ہیں اس کے لئے دوز خ نہی ہوئے سب پو چھاتو آپ نے فرمایا کہ مجھے ایسا گمان ہوا کہ وہ غصر میں کی مؤمن کو آل کرنا چا ہتا ہے، چنا نچکی کو سمب پو چھاتو آپ نے فرمایا کہ مجھے ایسا گمان ہوا کہ وہ غصر میں کی مؤمن کو آل کرنا چا ہتا ہے، چنا نچکی کو سمب ہوتا ہے کہ ابن عباس گام شہور تول مسلمت کی بنیاد پر تھا، مشتر ہے ہور کے مطابق ہی تھا چوا ہے کہ ابن عباس گام میں جب و کہ ابن اس کو پوچھاتو تھے، اس حمعلوم ہوا ہوا تا تو اس کو تو بہ کا کہ کا میں مقاب ہو جاتا تو اس کو تو بہ کا کہ کی میں مقاب ہو جاتا تو اس کو تو بہ کا کہ کی میں مقاب ہو کہ کی کی کی سے کہ کو کی اس گناہ میں مبتلا ہوجاتا تو اس کو تو بہ کا کھا۔ ہو ماس کے معلوم ہوا کہ ابن عباس کے کے موال دو مرے بر رگوں کا بھی بہ کہ کی اس گناہ میں مبتلا ہوجاتا تو اس کو تو بہ کو کی اس گناہ میں مبتلا ہوجاتا تو اس کو تو بر کا کے کہ کا کھا۔

پیتوان کے ذرہب کی تحقیق تھی ، رہ گیا سورہ فرقان کے اسٹنا کا پہلے ہونا تو نسائی میں حضرت زید سے دوروا بیتیں پاس منقول ہیں، ایک کامضمون ہیں ہے کہ بیآ بیت سورہ فرقان کی آبیت سے آٹھ مہینے بعد نازل ہوئی اور دوسری حدیث کا مضمون ہیں ہے کہ جب بیآ بیت نازل ہوئی تو ہم بہت ڈر ہے، اس کے بعد سورہ فرقان کی آبیت نازل ہوئی، چونکہ دونوں حدیثوں کے راوی اُقد، معتبر ہیں توضیح حدیثوں میں تعارض نہیں ہوسکتا، اس لئے ان کے درمیان تطبیق کے طور پر کہا جائے گا کہ سورہ فرقان کی آبیت کا جوحصہ استثنا ہے پہلے ہے وہ تو پہلے نازل ہوا، اور اس کی تائید کے لئے بیآ بیت نازل ہوئی، چونکہ اس آبیت میں سورہ فرقان کی آبیت کے برخلاف صرف قبل پر وعید ہے، جبکہ اُس میں قبل کے ساتھ شرک کا بھی ذکر ہے کہ خلود کے تھم کا اس طور پر ہونے کا احتمال ہے، اس لئے اس آبیت سے زیادہ خوف ہوا، اس وقت سورہ فرقان کا استثنا والا حصہ نازل ہوا ہو، ابلہ خونکہ ہوگے ، اور اسٹنا کا بعد حصہ نازل ہوا تو ابلہ اس میں تو بہول ہونے کا وعدہ ہے، مگر چونکہ مشتنی گوشتنی منہ اور بعد میں ہونا دونوں تھم تھی ہوگے ، اور اسٹنا کا بعد میں ہونا قائم رہا، البتہ چونکہ ہوئل کے تو ہے کے شرائط جداگانہ ہیں، بہر حال ہمیشہ کے لئے واضل نہ ہونا جو اصل مقصود ہے، میں ہونا قائم رہا، البتہ چونکہ ہوئل کے تو ہے کے شرائط جداگانہ ہیں، بہر حال ہمیشہ کے لئے واضل نہ ہونا جو اصل مقصود ہے، میں ہونا قائم رہا، البتہ چونکہ ہوئل کے تو ہوں نازل ہونا تو چونکہ اعتبار الفاظ کے عموم کا ہے، اس لئے خاص مورد ہونے میں میں ہونا قائم رہا، البتہ خونکہ ہوئل کے قبل نازل ہونا تو چونکہ اعتبار الفاظ کے عموم کا ہے، اس لئے خاص مورد ہونے میں وہ قب سے سوگیا۔ رہا ساتھ کے میں مورد ہونے میں

toobaa-elibrary.blogspot.com

#### کوئی ضررہیں۔

﴿ يَا يَهُنَا الَّذِينَ الْمَنُولَ إِذَا صَرَبْتُو فِي سَبِيْلِ اللهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ الْقَلَى اللهِ فَتَبَيَّنُوا وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ الْقَلَى اللهِ فَتَبَيّنُوا وَلَا تَقُولُوا لِمَنْ الْقَلَى اللهِ فَتَبَيّنُوا وَكُو اللهُ اللهِ مَعَانِمُ كَثِيرَةُ مَكُنْ اللهِ مَعَانِمُ كَثِيرَةً مَكُنْ الله كَنْتُمُ مِنْ اللهُ عَنْكُمُ اللهُ عَلَيْكُمُ فَتَبَيّنُوا مِلْ الله كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَمِيْدًا ﴿ كُنْ الله كَانَ مِمَا تَعْمَلُونَ خَمِيْدًا ﴾ كُنْتُمُ مِنْ قَبُلُ قَنَى الله عَلَيْكُمُ فَتَبَيّنُوا مِلْ الله كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَمِيْدًا ﴾

ترجمہ: اے ایمان والو! جبتم اللہ کی راہ میں سفر کیا کروتو ہر کام تحقیق کرکے کیا کرواورا یسے شخص کو جو کہ تمہارے سامنے اطاعت ظاہر کرے، یوں مت کہہ دیا کرو کہ تو مسلمان نہیں۔اس طور پرتم دنیوی زندگی کے سامان کی خواہش کرتے ہو۔ کیونکہ خدا کے پاس بہت غنیمت کے مال ہیں۔ پہلے تم بھی ایسے ہی تھے، پھر اللہ تعالیٰ نے تم پراحسان کیا سوغور کرو۔ بیشک اللہ تعالیٰ تمہارے اعمال کی یوری خبرر کھتے ہیں۔

ربط: اوپرمؤمن کے تل پرسخت وعید فرمائی ہے، اب فرماتے ہیں کہ شری احکام کے جاری ہونے ہیں مؤمن کے مؤمن ہونے کے لئے صرف ظاہری اسلام کا فی ہے، جو مخص اسلام کا اظہار کرے اس کے تل سے ہاتھ روک لینا واجب ہے۔ قرائن سے باطن کی تفتیش کرنا اور اسلامی احکام کے جاری کرنے میں اس کے ثبوت کا منتظر رہنا جا تر نہیں، جیسا کہ بعض صحابہ سے بعض غزوات میں غلطی سے واقع ہوا کہ بعض لوگوں کے اسلامی علامات کے اظہار کو تقیہ اور کذب پرمحمول کر کے انہیں قبل کر ڈالا اور مقتول کا مالِ غنیمت میں لے لیا، اللہ تعالی نے اس کا دروازہ بند فرمایا، اور چونکہ اس وقت تک صحابہ کو یہ مسئلہ صراحت کے ساتھ معلوم نہ تھا، اس لئے صرف فہمائش پراکتفافر مایا۔

تینیسوال حکم: اسلام کے اظہار پراکتفا کا واجب ہونا:

اے ایمان والو! جبتم اللہ کی راہ میں (لیمی جہاد کے لئے) سفر کیا کروتو ہرکام کوخواہ آل ہویا پجھاور) تحقیق کرنے کے بعد کیا کر واورا لیسے خص کو جوتم ہار ہے ساطاعت (کی علامت) ظاہر کرے (جیسے کلمہ پڑھنایا مسلمانوں کے طرز پرسلام کرنا) یوں مت کہد یا کرو کہ تو (دل ہے) مسلمان نہیں (محض اپنی جان بچانے کے لئے جھوٹ موٹ اسلام کا اظہار کرتا ہے) اس طرح کتم دنیاوی زندگی کے سامان کی خواہش کرتے ہو، کیونکہ اللہ کے پاس (یعنی ان کے علم وقدرت میں تہارے لئے اندر کے اس جو کی مرضی کے طور پر ملیس کے ،اور یا دتو کرو کہ ) پہلے (ایک زمانہ میں) تم بھی ایسے ہی تھے (کہ تہار ہے اسلام کے قبول کرنے کا دارومدار صرف تہارا اظہار کا تھا) پھر اللہ نے تم پراحسان کیا (کہ اس ظاہری اسلام پراکتفا کیا گیا اور باطن کی تفتیش پرموقوف ندر کھا) تو (ذرا) غور (تو) کرو، بیشک اللہ تعالی کیا در درا عمل کی پوری خبرر کھتے ہیں (کہ اس عظمی انفاق سے سفر میں ہوئی تھی ،اس لئے ذکر میں سفر کی شخصیص فائدہ: یہ تھم سفر کے ساتھ خاص نہیں ،لیکن چونکہ یہ غلطی انفاق سے سفر میں ہوئی تھی ،اس لئے ذکر میں سفر کی شخصیص فائدہ: یہ تھم سفر کے ساتھ خاص نہیں ،لیکن چونکہ یہ غلطی انفاق سے سفر میں ہوئی تھی ،اس لئے ذکر میں سفر کی شخصیص

ہوگئ، اور سلام میں مسلمانوں کے طرز کی قیداس لئے ہے کہ اس وقت کفار کا سلام دوسرے طریقہ پرتھا، جیسے: أنعم صباحا اور حیاک الله وغیرہ اور ان علامات میں سے اذان اور نماز بھی ہے جوان میں سے کسی میں مشغول ہواس کو مسلمان سمحسنا چاہئے۔ اوراحسان کرنے کے ایک معنی یہ بھی ہوسکتے ہیں کہ اب تہارااسلام لوگوں کے نزدیک معلوم اور مشہور ہوگیا ہے گر پہلے جو فت بکتیکٹو آپ کے ایک معنی وہ بھی ہوسکتے ہیں جو پہلے و فت بکتیکٹو آپ کے ایک معنی وہ بھی ہوسکتے ہیں جو پہلے و فت بکتیکٹو آپ کے ایک معنی وہ بھی ہوسکتے ہیں جو پہلے و فت بکتیکٹو آپ کے تھے، لہذا اس صورت میں اس کا اعادہ ہوگا، پہلا دعوی کے طور پر تھا۔ دوسری جگہ نتیجہ کے طور پر ہوگا۔

﴿ لَا يَسْتَوِ الْقُعِلُ أَنْ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ عَيْرُ اولِ الضَّرَى وَ الْمُجْهِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ بِالْمُوالِهِمْ وَ اَنْفُسِهِمْ عَلَى الْقُعِلِيْنَ دَرَجَةً ، وَكُلَّا وَعُلِهِمْ وَ اَنْفُسِهِمْ عَلَى الْقُعِلِيْنَ دَرَجَةً ، وَكُلَّا وَفُصُلُ اللهُ الْمُجْهِلِينَ عَلَى الْقُعِلِيْنَ اَجْرًا عَظِيمًا فَ دَرَجْتِ وَكُلَّا وَمُغُورَةً وَرَحْمَةً ، وَكَانَ اللهُ عَفُورًا تَحِيمًا فَ ﴾

ترجمہ:برابرنہیں وہ مسلمان جو بلاکسی عذر کے گھر میں بیٹھے رہیں اور وہ لوگ جواللہ کی راہ میں اپنے مالوں اور جانوں
سے جہاد کریں۔اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کا درجہ بہت زیادہ بنایا ہے جواپنے مالوں اور جانوں سے جہاد کرتے ہیں، بنسبت
گھر بیٹھنے والوں کے۔اورسب سے اللہ تعالیٰ نے اچھے گھر کا وعدہ کر رکھا ہے۔اور اللہ تعالیٰ نے مجاہدین کو بمقابلہ گھر میں
بیٹھنے والوں کے بڑا اجرعظیم دیا ہے۔ یعنی بہت سے درج جوخدا کی طرف سے ملیں گے اور مغفرت اور رحمت ۔اور اللہ
تعالیٰ بڑے مغفرت والے بڑے دحمت والے ہیں۔

ربط: اوپر جہاد کی فرضیت کا ذکرتھا، اب بیفر ماتے ہیں کہ اگر چہ جہادا پنے آپ میں فرض عین نہیں ، اور اس لئے اگر بعض لوگ نہ جا کیں تو گناہ نہیں ، جیسا کہ ﴿ وَکُلْا وَّعَلَى اللّٰهِ الْحُسُنَى ﴾ سے معلوم ہوگا۔ اور ﴿ وَمَا كَانَ اللّٰهِ وَلَا لَٰهُ الْحُسُنَى ﴾ سے معلوم ہوگا۔ اور ﴿ وَمَا كَانَ اللّٰهُ وَمُؤْمِنُونَ لِينُونُونَ كَانَ اللّٰهِ وَمُونَونَ ہِیں۔ الْمُوْمِنُونَ لِینُونُونَ کَانَ اللّٰہِ مِیں وہ کرنے ہی پر موقوف ہیں۔

گهر بیشهر بخوالول برمجابدین کی فضیلت:

برابرنہیں وہ مسلمان جو کسی عذر کے بغیر گھر بیٹھے رہیں (یعنی جہاد میں نہ جا کیں) اور وہ لوگ جواللہ کی راہ میں اپ مالوں اور جانوں سے (یعنی مالوں کوخرچ کر کے اور جانوں کو پیش کر کے ) جہاد کریں (بلکہ ) اللہ تعالیٰ نے اپنے گھر بیٹھنے والوں کی بہنست ان لوگوں کا درجہ بہت زیادہ بنایا ہے جواپنے مالوں اور جانوں سے جہاد کرتے ہیں اور اگر چہ فرض عین نہ ہونے کی وجہ سے ان بیٹھنے والوں پر گناہ نہیں ، بلکہ ایمان اور دوسر نے فرائض عینیہ بجالانے کی وجہ سے ) سب سے (یعنی مجاہدین سے بھی اور گھر بیٹھنے والوں سے بھی ) اللہ تعالیٰ نے اچھے گھر کا (یعنی آخرت میں جنت کا ) وعدہ کررکھا ہے (اور اوپر جو بہم یعنی اشاروں میں کہا گیا ہے کہ بجاہدوں کا بڑا درجہ ہے ، اس کی تعیین ہے کہ ) اللہ تعالیٰ نے (ندکورہ) مجاہدوں کو

الم الم

گھر بیٹھےرہنے والوں کے مقابلہ میں بڑا اجرعظیم دیاہے (وہ درجہ یہی اجرعظیم ہے،اس اجرعظیم کے اجمال کی تفصیل بیان فرماتے ہیں) بیمنی (ان متعددا عمال کی وجہ سے جومجاہد سے صادر ہوتے ہیں تواب کے) بہت درجے جواللہ تعالیٰ کی طرف سے ملیس گے اور (گنا ہوں کی) مغفرت اور دحمت (بیسب اجرعظیم کی تفصیل ہوئی،اوراجمال اورتفییر سب مل کراُس ابہام کی تفییر ہے) اور اللہ تعالیٰ بڑے مغفرت والے بڑے دحمت والے ہیں۔

فائدہ: وہ متعددا عمال سورہ برائت کی آیت ۱۱۰ ا ۱۲ میں فدکور ہیں اور مغفرت کی وجہ سورہ ہود آیت ۱۱۱ میں ہے، چونکہ
اس سے اعمال عظیمہ سرز دہوئے، سیئات سے بھی زیادہ اور کیا عجب کہ قرض (حقوق العباد) کے علاوہ تمام سیئات معاف ہوگئی ہوں، اور رحمت کا سبب سورہ اعراف کی آیت ۵۹ میں ہے۔ غرض فضیلت عطا کرنے کی عقلی دلیل کا بیان ہے کہ چونکہ اس سے عظیم اعمال صادر ہوئے اور جر عمل ثواب اور ورجہ کا سبب اور موجب مغفرت وموجب رحمت ہے، اس لئے فضیلت ثابت ہے، اور عذر کے بغیر کی قیداس لئے لگائی کہ حدیثوں میں صراحت ہے کہ اگر نیک کام کاعزم ہواور کسی عذر سے نہ کہ میں کام کا جر ماتا ہے، چنانچہ فاعل (کام کو انجام دینے والا) اور عازم (عزم کرنے والا) ثواب کی کہ سے نہ کر سکے تو بھی اس کام کا اجر ماتا ہے، چنانچہ فاعل (کام کو انجام دینے والا) اور عازم (عزم کرنے والا) ثواب کی کہ سے نہ کر سکے تو بھی اس کام کا اجر ماتا ہے، چنانچہ فاعل (کام کو انجام دینے والا) اور عازم (عزم کرنے والا) ثواب کی کہ سے میں دونوں برابر ہیں، جس کا ذکر کرنا یہ ال زیادہ مقصود ہے اور کیفیت میں فرق کچھ دو رئیس، بلکہ عین ممکن ہے۔

﴿ إِنَّ الَّذِينَ تُوقِنَّهُمُ الْمُلَيِكَةُ ظَالِبِي اَنْفُسِهِمُ قَالُوا فِيْمَ كُنْتُمُ وَ قَالُوا كُنَا مُسْتَضَعُفِيْنَ فِي الْأَنْ اللهِ وَاسِعَةً فَتُهَا جِرُوا فِيهَا وَالْوَلْكَانِ مَاوْلَهُمْ جَهَنَّمُ فِي الْاَنْمُونَ وَسَاءَتُ مَصِيْرًا فَ إِلَّا الْمُسْتَضَعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِسَلَ وَ الْوِلْكَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ وَسَاءَتُ مَصِيْرًا فَ إِلَّا الْمُسْتَضَعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِسَلَ وَ الْوِلْكَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ وَسَاءَتُ مَصِيْرًا فَ إِلَّا الْمُسْتَضَعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِسَلَ وَ الْوَلْكَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ وَسَاءَتُ مَصِيْرًا فَ إِلَّا الْمُسْتَضَعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِسَلَ وَ الْوَلْكَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ وَسَاءَتُ مَصِيْرًا فَ إِلَّا الْمُسْتَضَعُفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِسَلَ وَ الْوَلْكَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ وَسَاءَتُ مَصِيْرًا فَ إِلَّا الْمُسْتَضَعُونِيَ مِنَ الرِّجَالِ وَالنِسَلَ وَ الْوَلْكَانِ لَا يَسْتَطِيعُونَ وَسَاءَتُ مَصِيْرًا فَ إِلَّا الْمُسْتَضَعُونِي مِنَ الرِّجَالِ وَالنِسَلَ وَ النِسَالَةُ وَلَا يَعْفُونَا فَاللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْهُ مَا وَكَانَ اللهُ عَفُقًا عَسَى اللهُ أَنْ يَعْفُو عَنْهُمُ وَكَانَ اللهُ عَفُولًا ﴿ فَي عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَفُولًا ﴿ فَي اللهُ مَا اللهُ اللهِ اللهُ المُنْ اللهُ اللهُو

ترجمہ: بیشک جب ایسے لوگوں کی جان فرشتے قبض کرتے ہیں جنھوں نے اپنے کوگنہ گارکررکھا تھا تو وہ ان سے کہتے ہیں کہتم کس کام میں تھے۔ وہ کہتے ہیں کہ ہم سرز مین میں محض مغلوب تھے، وہ کہتے ہیں کیا خدا تعالیٰ کی زمین وسیع نہتی تم کوترک وطن کر کے اس میں چلا جانا چا ہے تھا۔ سوان لوگوں کا ٹھکا نہ جہنم ہے۔ اور جانے کے لئے وہ بری جگہہ ہے۔ لیکن جو مرداور عورتیں اور نہ ہوں کہ نہ کوئی تذہیر کر سکتے ہیں اور نہ راستہ سے واقف ہیں، سوان کے لئے امید ہے کہ اللہ تعالیٰ معاف کر دیں۔ اور اللہ تعالیٰ برے معاف کرنے والے ہیں۔

ربط:اوپر جہاد کے وجوب کا ذکرتھا،اب ہجرت کے وجوب کا ذکر ہے، دونوں میں مناسبت ظاہر ہے کہ دونوں سے غرض اقامت دین ہے،البتہ ایک میں کفار کے شرکاعمومی طور پر دور کرنا ہے،اور دوسرے میں کفار کے شرکا خصوصی طور پر لیعنی خودا پی ذات سے دورکرنا ہے۔

### چوبيسوال حكم: ججرت كاوجوب:

بینک جب فرشتے ایسے لوگوں کی جان قبض کرتے ہیں جنہوں نے ( ہجرت کی قدرت کے باوجود ہجرت کو ترک کرکے ) خودکوگندگار کردکھا تھا تو ( اس وقت ) وہ ( فرشتے ) ان سے کہتے ہیں کہتم ( دین کے ) کس ( کس ) کام میں تھے ( اینی دین کے کیا کیا ضروری کام کیا کرتے تھے ؟) وہ ( جواب میں ) کہتے ہیں کہ ہم ( اپنے رہیں ہمن کی سرز مین میں مغلوب تھے ( اس لئے دین کی بہت می ضروری باتوں پڑ کمل نہیں کرسکتے تھے ، یعنی ان فرائض کو ترک کرنے پر مجبور ومعذور تھے ) وہ ( فرشتے ) کہتے ہیں ( اگر اس جگہ نہیں کرسکتے تھے تو ) کیا اللہ تعالی کی زمین وسیع نہ تھی ، تہہیں وطن چھوڑ کر اس ( سے کی دوسرے حصہ ) میں چلا جانا چا ہے تھا ( کہ وہاں جا کر فرائض کو ادا کرسکتے ، اس سے وہ لا جواب ہوجا کیں گے اور ان کی کا جرم ثابت ہوجا ہے گا ) لہذا ان لوگوں کا ٹھکا نا جہنم ہے اور جانے کے لئے وہ بری جگہ ہے ، لیکن جومر داور عور تیں اور یک جب کہ وراقعی ہجرت پر بھی ) قادر نہ ہوں کہ نہ کوئی تد ہیر کرسکتے ہوں اور نہ راسے سے واقف ہوں تو ان کے لئے امید ہے کہ اللہ تعالی معاف کر دیں اور اللہ تعالی برے معاف کرنے والے ہیں۔

فائدہ: ابتدائے اسلام میں ہجرت کی فرضیت کا بیان رواں سورت کی آیت ۸۸ کی تمہید میں گذر چکا ہے، بیز جروتو نئی ہرزش اور عذاب کی بات اسی فرض کوترک کرنے پر کہی گئی ہے اور یہاں روح قبض کرنے کوفرشتوں کی طرف منسوب فرمایا ہے جبیبا کہ ایک اور آیت میں ملک الموت یعنی موت کے جبیبا کہ ایک اور آیت میں ملک الموت یعنی موت کے فرشتہ کی طرف نسبت فرمائی ﴿ يَتُو فُلُ مُنْ مُنَاكُ الْمَوْتِ ﴾ (سورة اسجدة ال) اور ایک آیت میں خود اپنی طرف نسبت فرمائی ﴿ يَتُو فُلُ مُنْ مُنَاكُ الْمَوْتِ ﴾ (سورة اسجدة ال) اور ایک آیت میں خود اپنی طرف نسبت فرمائی ﴿ الزمر ۲۲ ) ان آیتوں میں تطبق یا مطابقت پیدا کرنے کی صورت یہ ہے کہ روح کے قبیق طور یرقبض کرنے والے اللہ تعالیٰ ہیں، اور ظاہری ملک الموت اور دوسرے ملائکہ ان کے معین وشریک۔

اور بہاں دوشے ہواکرتے ہیں: ایک ہے کہ جب یہ متنیٰ لوگ گذگار ہی نہیں تو معافی کے کیامعنی؟ دوسرے معافی میں امید کیسی جس سے تر دوظا ہر ہوتا ہے؟ پہلے شبہ کا جواب ہے ہے کہ معانی اس لئے کہا کہ فی نفسہ یعنی اپ آپ میں تو وہ گناہ ہے خواہ کسی خاص مستحق کے حق میں گناہ نہ کھا جا کہ اس نہ کھنے کو گناہ نہ ہونا قرار دیدیا اور کہیں معافی کے لفظ سے اس کافی نفسہ گناہ ہونا بتا دیا، اس وضاحت سے بیشبہ بھی دور ہوگیا کہ بچے کو تو بالکل گناہ ہی نہیں ہوتا، اس شبہ کے دور ہونے کی وجہ ظاہر ہے کہ اگر چواس کو گناہ نہ ہو، کین وہ فعل تو اپ آپ میں فتیج اور برا ہے، اور بعض نے کہا ہے کہ لفظ و لمدان اس کے ملادیا تا کہ اشارہ اس طرف ہوکہ و لمدان یعنی بچوں کی طرح عاجز ومجبور ہونا چا ہے ، تب مستنیٰ ہوں گے۔

دوسرے شبہ کا جواب یہ ہے کہ کریم کا امید دلانا وعدہ ہے، جیسا کہ آیت ﴿ فَقَا لِتِلْ فِیُ سَبِیْلِ اللّٰهِ ﴾ میں عسی کے ترجمہ کے ساتھ اس کا بیان آچکا ہے۔ باتی اس عنوان میں اس طرف اشارہ ہے کہ بیگناہ اس درجہ تخت ہے کہ عذر

#### ہونے اور گناہ نہ ہونے کے باوجوداس کے مشابہ ہے کہ جب گناہ ہوا ہو، اگر چہ معاف ہو گیا ہو۔

﴿ وَمَنْ يَهَا جِرُفِي سَبِيلِ اللهِ يَجِدُ فِي الْأَرْضِ مُرْغَمًا كَثِيْرًا وَسَعَةً ، وَمَن يَخْرُخ مِنْ بَيْتِهُ مُهَا حِرًا إِلَى اللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ يُدُرِكُهُ الْهَوْتُ فَقَدْ وَقَدَعَ آجُرُهُ عَلَى اللهِ وَكَانَ عُ اللهُ عَفُورًا رُحِيمًا ﴿ ﴾

ترجمہ: اور جو شخص الله تعالی کی راہ میں ہجرت کرے گا تواس کوروئے زمین پر جانے کی بہت جگہ ملے گی ، اور بہت منجائش اورجوخف این گھر سے اس نیت سے نکل کھڑا ہو کہ اللہ اور رسول کی طرف ہجرت کرونگا پھراس کوموت آ پکڑے تب بھی اس کا تواب ثابت ہوگیا،اللہ تعالیٰ کے ذمہ،اوراللہ تعالیٰ بڑے مغفرت کرنے والے ہیں، بڑی رحمت والے ہیں۔ ربط: اوپر ججرت ترک کرنے پروعیرتھی، اب ججرت کی ترغیب اوراس پر سعادت دارین یعنی دونوں عالم دنیاوآخرت کی خوش متی ونیک بختی کا وعدہ ہے۔

#### هجرت كى فضيلت وترغيب:

اور (جن لوگول کے لئے شریعت نے ہجرت کا حکم دیا ہے، ان میں سے ) جو مخص اللہ کی راہ میں ( یعنی دین کے لئے ) ہجرت کرے گااس کوروئے زمین پرجانے کی بہت جگہ ملے گی ،اور (دین کے اظہار کی )بہت گنجائش ملے گی (البذاا گرایسی جگہ پہو پنج گیا تب تو دنیا میں بھی اس سفراور اظہار سے کامیابی ظاہر ہے )اور (اگر تفاق سے بیدندکورہ کامیابی نہ ہوئی تب بھی آخرت کی کامیابی میں تو کوئی شک بی نہیں، کیونکہ ہمارا قانون ہے کہ ) جو مخص اینے گھرسے اس نیت سے نکل کھڑا ہو كاللدورسول (كدين كوظا مركر سكنے كے موقع) كى طرف ہجرت كروں گا، پھر (مقصد كے حصول اور منزل تك يہنينے سے پہلے )اس کوموت آ پکڑے تب بھی اس کا ثواب (جس کا ہجرت پر وعدہ کیا گیاہے ) ثابت ہو گیا، (جو کہ وعدہ کی وجہ سے الله نے اپنے ذمہ مقرر کرلیا ہے اور اگر چہ ابھی اس سفر کو بجرت نہیں کہہ سکتے ، کیکن صرف اچھی نیت سے اس کو شروع كردين ير پورا صلى عطا ہوگيا) اور الله تعالى بزے مغفرت كرنے والے ہيں (اس جرت كى بركت سے كما كرجہان كى ہجرت پوری نہیں ہوئی ناقص رہی پھر بھی اللہ تعالی ان کے بہت سے گناہ معاف فر مادیں گے جبیا کہ حدیث میں ہجرت کا سابق گناہوں کا کفارہ ہونا بیان کیا گیاہے، اور بڑے رحمت والے ہیں ( کھل شروع کرنے کوحسن نیت کی وجہ سے تواب میں کمال عمل کے برابر فرمادیا)

فاكده(١):روح المعاني ميں ہجرت كى فرضيت كامنسوخ ہونانقل كيا ہے،البته بياب بھى مستحب ہےاور سيح مسلم كى مديث من حضور مَالِينَ إِلَمْ كِالْكِامِ الْهِ وَس في جمرت كَى اجازت جابى تقى ، يفرمان سان الهجرة لشديد لیعن ہجرت کامعاملہ بہت بخت ہے اوروطن میں رہنے کے لئے ارشا وفر مانے سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے، کیونکہ اس کے ہجرت کے عزم سے بظاہر میمعلوم ہوتا ہے کہ وہ دارالاسلام میں نہیں تھا۔

فاكده (٢): گذشته آيتول ميں جرت كى بحث كئ مواقع بر آئى ہے،اس لئے اس كے متعلق ايك جامع ومخضر تحرير جس ہے تمام مواقع کی اچھی طرح وضاحت ہوجائے لکھی جاتی ہے،جس کا ماخذ، روایات اور قواعد اور علماء کے اقوال اور نصوص کے اشارات ہیں، ان دلاکل کے مجموعہ سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ ابتداء اسلام میں ہجرت فرض تھی اور فرضیت کے ساتھ وہ ظاہری طور پراسلام کا لازمی شعار تھی اور اسلام کا ثبوت اس پر موقوف تھا، کیکن عذر کی حالت میں اس کا فرض اور شعار ہونا ساقط موجاتا تھا،جیسا کے کلمہ شہادت بعنی اللہ کے معبود اور حجر کے رسول مونے کے اعلان کی اب بھی یہی شان ہے اور رسول الله مِاللهِ اللهِ اللهِ الله مِن صحابه كا قوال من ممازكي بهي يبي شان معلوم موتى ب،اوراس كے شعار مونے كى وجه اس كو بغیر کسی عذر کے نہ کرنا مرتد ہونے کی علامت تھی ،اس بنا پر گذشتہ آیتوں میں جرت نہ کرنے والوں کومسلمان سجھنے سے صحابہ کونع فرمایا، اگر چہ جرت نہ کرنے والے واقع میں بھی مرتد ہوگئے ہوں، مگر صحابہ سے توای ندکورہ بنا پر کلام ہاوردل ی تحقیق کا تھم نہیں ہے، اور عذر میں بلکہ عذر کے احتمال میں بھی شعار کے ساقط ہونے کی بنا پر دارالحرب میں قتل ہونے والےمؤمن کی دیت کے وجوب کا اور ﴿ لِمَنْ ٱلْقَلَى إِلَيْكُمُ السَّلْمُ ﴾ جس في تهبيل سلام كيا اس كِقَل كى حرمت كا تحكم فرمایا۔ اور صرف دوسری علامات مثلاً اقرار وغیرہ پراکتفا کو واجب کیا گیا، اور فرضیت کی بنا پر ہجرت ترک کرنے والوں يروعيدفر مائى اورعذر مين فرض كے ساقط مونے ير مستضعفين كمزورول كومتنى كيا گيا، للبذااس طرح يبلامضمون نهكرنے یر بن ہے، پھر شعار ہونے اور نہ ہونے پر اور آ گے فرض ہونے اور نہ ہونے پر بنی ہے، اور چونکہ بیشعار ہوناغور ولکر کامختاج ہے،اس لئے بعض صحابہ کوشبہ ہو گیا تھااور چونکہ غور وید برکرنے سے شبہ خود ہی دور ہوسکتا تھا،اس لئے تنبیہ کردی گئی،جبیا كەزكۇ قەدىينے سے منع كرنے والول كے سلسله ميں تينخين يعنى حضرت ابوبكر صديق اور حضرت عمر فاروق رضى الله عنهماكى منتگوحدیث کی کتابوں میں درج ہے اور شعار کے لازم ہونے میں تبدیلی ہوسکتی ہے،اس بنا پر فقہاء نے لباس کی بعض وضع کو کفر فر مایا ہے۔ فقط۔

﴿ وَإِذَا ضَرَبْتُمُ فِي الْاَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ أَنْ تَقْصُرُوا مِنَ الصَّلُوةِ ﴿ إِنْ خِفْتُمُ أَنْ يَغْصُرُوا مِنَ الصَّلُوةِ ﴾ يَفْتِنَكُمُ الّذِينَ كَفَرُوا مِنَ الْكُورِينَ كَانُوا لَكُمْ عَدُواً مَبِينَا ۞ ﴾

ترجمہ:اورجبتم زمین میں سفر کروسوتم کواس میں کوئی گناہ نہ ہوگا کہتم نماز کو کم کردو،اگرتم کو بیاندیشہ ہو کہتم کو کا فر لوگ پریشان کریں گے، بلاشبہ کا فرلوگ تمہارے صرت کوشن ہیں۔

ربط: اوپر جہاداور بھرت کا ذکرتھا، اور چونکہ اکثر حالات میں جہاداور بھرت کے لئے سفر کرناپڑتا ہے اور ایسے سفر میں اکثر مخالف کی طرف سے اندیشہ بھی ہوتا ہے، اس لئے سفر اور خوف کی رعایت سے نماز میں جوبعض خاص سہولتیں اور

تخفیفیں کی گئی ہیں۔آ گےان کاذ کر فرماتے ہیں۔

چوبىسوال حكم: سفركى نماز:

اور جبتم زمین میں سفر کرو (جس کی مقدار کم سے کم تین منزل ہو) تو تہہیں اس میں کوئی گناہ نہ ہوگا (بلکہ ضروری ہے) کہتم (ظہر ،عصراورعشاء کے فرض) نماز کی (رکعتوں) کوکم کردو (بعنی چار کی جگہ دو پڑھا کرو) اگر تہہیں بیاندیشہ ہو کہتہ ہیں کا فرلوگ پریشان کریں گے (اوراس اندیشہ کی وجہ سے ایک جگہ زیادہ دیر تک تھہرنا خلاف مصلحت سمجھا جائے، کیونکہ) بلاشبہ کا فرلوگ تمہارے کھلے دشمن ہیں۔

مسئلہ(۱):جوسفرتین منزل سے مہواس میں نماز پوری پڑھی جاتی ہے، یہ آیت مجمل ہے حدیث میں اس کی تفسیر ہے۔
مسئلہ(۲):اور جب سفر میں کسی منزل پر جا پہو نچے تو اگر وہاں پندرہ دن سے کم تھہر نے کا ارادہ ہوتب وہ سفر کے تھم
مسئلہ(۲):اور جب سفر میں کسی منزل پر جا پہو نچے تو اگر وہاں پندرہ دن سے کم تھہر نے کا ارادہ ہوتو وہ مقام وطن
میں ہے، چاررکعت والی نماز آ دھی پڑھی جائے گی ،اس کوقصر کہتے ہیں اوراگر پندرہ دن یازیادہ قیام کا قصد ہوتو وہ مقام وطن
اقامت کہلائے گا، وطن اقامت اور وطن اصلی میں قصر نہیں ہوتا، پوری نماز پڑھی جائے گی۔

مسئلہ (۳): قصرصرف تین وقت کے فرائض میں ہے، مغرب اور فجر اور سنتوں اور وتر وں میں قصر نہیں ہے۔ مسئلہ (۴): اگر سفر میں خوف نہ ہوتب بھی تمام علاء کا اجماع ہے کہ شریعت میں قصر ہی کا حکم ہے۔ آیت میں جوخوف کی قید ہے، وہ ان آیتوں کے نزول کے زمانہ کے اعتبار سے ہے کہ وہ مسلمانوں کے لئے خوف کا زمانہ تھا، پھر حدیثوں سے عموم ثابت ہوگیا۔

مسئلہ(۵): قصر واجب ہے اور قرآن میں جواس طرح فر مایا گیا ہے کہ مہیں گناہ نہیں ہوگا، جس سے شبہ ہوتا ہے کہ قصر نہ کرنا بھی جائز ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ پوری نماز کی جگہ نصف پڑھنے میں بظاہر گناہ کا خیال ہوتا تھا، اس لئے اس کی نفی فر مادی، الہٰذابی وجوب کے منافی نہیں ہے، جو کہ دوسری دلیل سے ثابت ہے۔

مسکلہ(۱) بھتی کے ذریعہ دریا کا سفر بھی زمین ہی کا سفر ہے،اس میں بھی قصر ہوتا ہے، ہوا کے اعتدال کے ساتھ چلنے کی حالت میں کشتی کے ذریعہ جتنا سفرتین دن میں کر سکے،اس کا اعتبار ہے۔

 ترجمہ: اور جب آپ ان میں تشریف رکھتے ہوں پھر آپ ان کونماز پڑھانا چاہیں تو یوں چاہئے کہ ان میں سے ایک گروہ تو آپ کے ساتھ کھڑے ہو جہ وہ لوگ ہتھار لے لیں، پھر جب بیلوگ سجدہ کرچکیں تو بیلوگ ہمارے ہیجے ہوجاویں۔ اور دوسرا گروہ جنھوں نے ابھی نماز نہیں پڑھی آ جاوے اور آپ کے ساتھ نماز پڑھ لیں اور بیلوگ بھی اپنے بچاؤ کا سمامان اور اپنے ہتھیار لے لیں، کا فرلوگ یوں چاہتے ہیں کہ اگرتم اپنے ہتھیاروں اور سامانوں سے فافل ہوجاؤتو تم پر کاسامان اور اپنے ہتھیار اللہ میں بھی گناہ نہیں کہ ہتھیارا تار کھواور ایک بارگی حملہ کر بیٹھیں، اور اگرتم کو بارش کی وجہ سے نکلیف ہویا تم بیار ہوتو تم کو اس میں پھی گناہ نہیں کہ ہتھیارا تار دکھواور اپنا بچاؤ لے لئو، بلا شباللہ تعالیٰ نے کا فروں کے لئے سز الہانت آ میزمہیا کر کھی ہے۔

ربط : اور یوالی آیت کی تمہیر میں مناسبت کی وجہ بیان ہوچکی ہے۔

### يجيبوال حكم: خوف كوفت نماز يرصف كاطريقه:

اورجب آپان میں تشریف رکھتے ہول (اوراس طرح آپ کے بعد جوامام ہو) پھر آپ ان کونماز پڑھانے کھڑے ہوں (اوراندیشہ ہوکہ اگرسب نماز میں لگ جائیں گےتو کوئی دشمن موقع یا کرحملہ کر بیٹھے گا) تو (ایسی حالت میں) چاہئے کہ جماعت کے دوگروہ ہوجا کیں چر)ان میں سے ایک گروہ تو آپ کے ساتھ (نماز میں) کھڑا ہوجائے (اور دوسرانگہبانی کے لئے دشمن کے مقابلہ میں کھڑ اہوجائے ، تا کہ دشمن کود کیھتے رہیں)اوروہ لوگ (جوآپ کے ساتھ نماز میں شامل ہول وہ بهی مخضر کا ہتھیار لئے رہیں (لیعنی نماز سے پہلے لے کر ہمراہ رکھیں ، شاید مقابلہ کی ضرورت پڑجائے ، تو ہتھیار لینے میں دریند گلے، فورا جنگ کرنے گلیں، اگر چدایی صورت میں نماز جنگ کی وجہ سے ٹوٹ جائے گی، کیکن اس سے کوئی گناہ نہیں ہوگا) پھر جب بیاوگ (آپ کے ساتھ سجدہ کر چکیں (یعنی ایک رکعت بوری کرلیں) توبیاوگ ( تکہبانی کے لئے تمہارے چھے ہوجائیں ( یعنی رسول الله مِاللَيْظِيمَ کے اور دوسرے گردہ کے جو کہ اب نماز میں شامل ہوں گے، جن کا بیان آ گے آتا ہ، یہ پہلا گروہ ان سب کے پیچھے ہوجائے اور دوسرا گروہ جس نے ابھی نماز نہیں پڑھی ( یعنی شروع بھی نہیں کی، وہ اس پہلے گروہ کی جگہامام کے قریب) آجائے ،اورآپ کے ساتھ نماز (کی ایک رکعت جو باقی رہی ہے اس کو ) پڑھ لیس ،اور یہ لوگ بھی اپنے بچاؤ کاسامان اوراپنے ہتھیار لئے رہیں (اورسامان اور ہتھیار ہمراہ لینے کاسب کو تھم اس لئے کیا ہے کہ) کا فر لوگ تو یمی جاہتے ہیں کدا گرتم اینے ہتھیاروں اور سامانوں سے (ذرا) غافل ہوجاؤ توتم پرایک ہی بار میں ٹوٹ پڑیں (لہذا الی حالت میں احتیاط اور ہوشیاری ضروری ہے) اور (اگر تہمیں بارش وغیرہ) کی وجہ ہے (ہتھیار لے کر چلنے میں) تکلیف ہویاتم بیار ہو(اوراس وجہ ہے تھیار نہ باندھ سکو) توتمہیں اس میں (بھی) کچھ گناہ ہیں کہ تھیا را تار رکھواور ( پھر بھی) بچاؤ کا سامان ( ضرور ) لے لو( اور بیخیال نہ کرو کہ کفار کی دشمنی کا علاج صرف دنیا ہی میں کیا گیا ہے، بلکہ آخرت میں ان کاعلاج اس سے بڑھ کر ہوگا، کیونکہ) یقیناً اللہ تعالیٰ نے کا فروں کے لئے اہانت آمیز سزاتیار کر رکھی ہے۔ مسئلہ(۱) : صلّوۃ الخوف کے بارے میں ائمہ اربعہ کا اتفاق ہے کہ یہ رسول اللہ مِیلائیکی کے بعد بھی مشروع ہے اور یہ جوارشا دفر مایا ہے کہ جب آپ ان میں ہوں، یہ اس وقت کی حالت کے اعتبار سے فرما دیا کہ آپ تشریف فرما تھے، اب جوامام ہو، وہ اس میں آپ کا قائم مقام ہے، جبیا کہ اس آیت میں ہے: ﴿ خُذْ مِنْ اَمُوالِهِمْ صَدُقَةٌ تُعَلِقَهُ وَهُمْ ﴾ جوامام ہو، وہ اس میں آپ کا قائم مقام ہے، جبیا کہ اس آیت میں ہے: ﴿ خُذْ مِنْ اَمُوالِهِمْ صَدُقَةً لِيجَةً جوانہيں پاکے زہر کردے (التوبہ ۱۰۳) حالانکہ تمام انکہ اور خلفا کے لئے بھی بہی محم ہے۔

مسئلہ(۲): جیسے آدمی سے خوف کے وقت بینماز مشروع ہے، ایسے ہی اگر کسی شیریا اژ دہا وغیرہ کا خوف ہواور نماز کا وقت تنگ ہواس وقت بھی جائز ہے، جبیبا کہ درمختار میں ہے۔

مسکلہ(۳): یہ محم اس صورت میں ہے جب سارے لوگ ایک ہی امام کے پیچے نماز پڑھنا چاہیں ورنہ دونوں گروہ الگ الگ دواماموں کے ساتھ پڑھ لیں، جیسا کہ درمخاریس ہے، اوراس میں کوئی تجب نہیں کہ ﴿ إِذَا كُنْتَ فِيْهِمْ ﴾ كی قید میں ہی نکتہ ہو، کیونکہ آپ کے ساتھ نماز پڑھنا سب کومجوب تھا، تو یہ کلام اس سے کنایہ ہوگا کہ إذا کان فیھم من تنازعوا فی الصلواۃ خلفه و حدہ ۔

مسکلہ (۳): یہ نماز صرف استے خوف کے وقت ہے کہ اس کا انتظام ممکن ہوا وراگر انتظام نہ ہوسکے تو اس کا حکم سور ہ بقرہ کے چونتیسوین حکم میں بیان ہوچکا ہے اور عین قال کے وقت نماز کو قضا کر دیا جائے گا۔

مسئلہ(۵): آیت میں دونوں گروہوں کے صرف ایک ایک رکعت پڑھنے کا ذکر فرمایا، دوسری رکعت کا طریقہ حدیث میں آیا ہے کہ رسول اللہ میں اور ایودا کو دہتر مذی ، نسائی اور ابن ماجہ وغیرہ نے من سالم عن ابید دوایت کیا ہے اور ابوا کو دہیں یہ بھی اضافہ ہے کہ آگے جی حدونوں گروہوں نے بیر باتی رکعت پڑھی، اور بیر حنفیہ کا مذہب ہے۔

مسئلہ (۲): بیصورت اس وقت ہے جب کہ امام مسافر ہوجیسا کہ غزوات میں اکثر ہوتا ہے، ورنہ امام ہر گروہ کو دودو رکعت پڑھاوے اور امام کے فارغ ہونے کے بعد دودور کعت اپنے طور پر پڑھیں، جبیبا کہ ہدایہ میں ہے اور ابوداؤد نے مرفو عاروایت کیا ہے، جبیبا کہ فتح القدیر میں ہے۔

مسکلہ(۱): اورمغرب میں ایک گروہ امام کے ساتھ دورکعت پڑھے اور دوسرا گروہ ایک رکعت۔
مسکلہ(۸): حدیثوں میں اور طریقے بھی آئے ہیں، جس طرح ممکن ہو پڑھ لیناسب جائز ہے جبیبار دالحتار میں ہے۔
مسکلہ(۹): ہتھیا روغیرہ ہمراہ رکھنے کا استخباب حنفیہ کے نزدیک تفییر احمدی اور شامی میں ہے، لہذا یہ ﴿ لَا جُنامَ ﴾
ایسا ہوگا جبیبا کہ یہ ارشاد ہے ﴿ لَا جُنامَ عَلَيْكُمُ إِنْ طَلَقْتُمُ النِّسَاءُ مَا لَوْ تَنَسُنُو هُنَ ﴾ (ابقرۃ ۲۳۲) یعنی کوئی کلفت نہو، اس طرح یہاں ہتھیا را ہے ہمراہ نہر کھنے میں جان کا خطرہ ہے جبکہ ساتھ رکھنے میں زیادہ پریشانی نہیں۔ فقط

﴿ فَكِ ذَا قَضَيْتُمُ الصَّلُولَا فَاذْكُرُوا اللهَ قِيلِمًا وَ قَعُودًا وَ عَلْ جُنُوْبِكُمُ ، فَإِذَا اطْمَأْنَنْنُمُ فَاقِيمُوا الصَّلُولَة ، إِنَّ الصَّلُولَة كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ كِتْبًا مَّوْقُونًا ﴿ ﴾

ترجمہ: پھر جبتم اس نماز کوادا کر چکوتو اللہ تعالیٰ کی یاد میں لگ جاؤ کھڑ ہے بھی اور بیٹھے بھی اور لیٹے بھی ، پھر جبتم مطمئن ہوجا و تو نماز کوقاعدہ کے موافق پڑھنے لگو، یقینا نماز مسلمانوں پر فرض ہے اور وقت کے ساتھ محدود ہے۔
ربط: او پرصلوٰ قالسفر اور صلوٰ قالخوف کا بیان تھا، جن میں ایک لحاظ سے نماز کی اصلی ہیئت میں تبدیلی ہوگئ ہے، اب ذکر میں بھی تبدیلی نہونا اور سفر وخوف کے ختم ہونے اور زائل ہونے کے بعد نماز کی اس تبدیلی کا بھی زائل ہوجا نا اور خاص حالات میں اس تبدیلی کو گوادا کرنے کا سبب بیان فرماتے ہیں۔

ذكرى بميشه يابندى كرنااورنماز قائم كرنااوقات كى يابندى كےساتھ:

پھر جبتم اس نماز (خوف) کوادا کرچکوتو (برستور) الڈرتعالیٰ کی یاد میں لگ جاؤ، کھڑ ہے بھی اور بیٹے بھی اور لیٹے بھی
(لیمنی ہر حالت میں حتی کہ میں جنگ وقال کے وقت بھی دل ہے بھی اور احکام بڑل کر کے بھی کہ وہ بھی ذکر ہے۔ چنانچہ قال میں بھی نثر بعت کے خلاف کوئی کارروائی کرنا ناجا کز ہے، غرض نماز تو ختم ہوئی، لیکن ذکر ختم نہیں ہوتا، نماز میں تو شخفیف ہوگئی تھی، لیکن نیان خرختم نہیں ہوتا، نماز میں تو شخفیف ہوگئی تھی، لیکن نیا ہے حال پر ہے) پھر جبتم مطمئن ہوجا وار لیمن سفر ختم کر کے تھیم ہوجا واور اس طرح خوف کے زائل ہونے کے بعد مامون و محفوظ ہوجا و) تو (رسول اللہ کے بتائے ہوئے) قاعدہ کے مطابق پڑھنے لگو (یعنی نماز میں چانو غیرہ چھوڑ دو، کیونکہ اس کو عارض پیش آنے کی وجہ سے اس لئے جائز رکھا گیا تھا کہ ) یقیناً نماز ایسا فرض ہے جو وقت کی پابندی کی وجہ سے اس کا اداکر نا ضروری ہے، اور وقت کی پابندی کی وجہ سے اس کا اداکر نا ضروری ہے، اور وقت کی پابندی کی وجہ سے وقت ہی پراداکر نا ضروری ہے، عذر میں اس کی پچھ ہیئت تبدیل کردی گئی تھی، ورنہ اس کی وہی اصل پابندی کی وجہ سے وقت ہی پراداکر نا ضروری ہے، عذر میں اس کی پچھ ہیئت تبدیل کردی گئی تھی، ورنہ اس کی وہی اصل ہیئت کی حفاظت کرنا واجب ہوگیا)

فائدہ: اگر کسی کوشبہ ہوکہ اس علت کے بیان کرنے کا تقاضہ بیہ کہ عین جنگ و قبال کے وقت بھی مؤخر (قضاء) نہ کی جاتی، کوئی اور آسان طریقہ مقرر ہوجاتا جواس وقت بھی ممکن ہوتا، اس کا جواب بیہ کہ تمام احکام عام طور سے پائے جانے والے امکانات کے ساتھ مشروع ہوتے ہیں، اور وہ عین قبال کے وقت مفقود ہے، کیونکہ نماز کی ہیئت جواس کا اونی مقتضا ہے، شرعی طور پروہی معتبر ہے، جوسورہ بقرہ میں چوئیسویں تھم میں بیان ہوچکا ہے، جب اتنا بھی نہ ہوسکے تو اس سے کم صلوق ہی نہیں، اس لئے مؤخر کی گئے۔

﴿ وَلَا تَهِنُوا فِي ابْتِغَاءِ الْقُومِ ان تُكُونُوا تَ اللّهُونَ فَإِنَّهُمْ يَالْمُونَ كَمَا تَالَمُونَ ، وَتَرْجُونَ مِنَ اللهِ مَا لَا يُرْجُونَ ، وَكَانَ اللهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا ﴿ ﴾

ترجمہ:اورہمت مت ہارواس مخالف قوم کے تعاقب کرنے میں،اگرتم الم رسیدہ ہوتو وہ بھی الم رسیدہ ہیں، جیسے تم الم رسیدہ ہوتو وہ بھی الم رسیدہ ہیں، جیسے تم الم رسیدہ ہو،اورتم اللہ تعالیٰ سے ایس الیں چیزوں کی امیدر کھتے ہوکہ وہ لوگ امید نہیں رکھتے اور اللہ تعالیٰ بڑے علم والے ہیں، بڑی رحمت والے ہیں۔

ربط: او پراصل مقصود جہاد کا ذکرتھا، اور دوسر ہے مضامین اس کی مناسبت سے ذکر کر دیئے گئے تھے۔ اب پھر جہاد ہی سے متعلق مضمون ارشاد ہے کہ جہاد میں ستی ناجا کڑ ہے۔ روح المعانی میں عکر مہسے اور معالم میں اس کا نزول غزوہ حمراء الاسد کے بارے میں نقل کیا ہے جس کا قصہ سورة آل عمران کی آیت ۲۲ میں بیان ہوا ہے، اس وقت کی حالت آیت میں بیان کی گئی ہے۔ بیان کی گئی ہے۔

# جهادمیں کم ہمتی کی ممانعت:

اوراس مخالف قوم کا تعاقب کرنے میں ہمت مت ہارو (جبکہ اس کی ضرورت ہے) اگرتم (زخموں سے) تکلیف اٹھا رہے ہوتو (کیا ہوا) وہ بھی تو تکلیف اٹھارہے ہیں جیسی تکلیف تم اٹھارہے ہو (وہ تم سے زیادہ طاقت وقوت تو نہیں رکھتے ، پھرتم کیوں ڈرتے ہو؟) اور (تم میں ان سے زیادہ ایک بات بہ ہے کہ) تم اللہ سے ایس ایس چیزوں (تواب وغیرہ) کی امیدر کھتے ہو کہ وہ لوگ (ان کی) امید نہیں رکھتے (تو دل کی قوت میں تم زیادہ ہوئے اور بدن کے ضعف میں دونوں مشترک تو تمہیں زیادہ مستعد ہونا چاہئے) اور اللہ تعالی بڑے علم والے ہیں (انہیں کا فروں کے بدن کا ضعف اور دل کا ضعف معلوم ہے) بڑے حکمت والے ہیں (تنہیں فرمایا)

﴿ إِنَّ انْزَلْنَا الله الكُونَ الله عَلَى الله عَلَى التّاسِ بِمَّا الله الله وَلا تَكُونُ الله وَ وَلا تُجَادِلُ عَنِ الدّه الله عَنَا الله وَهُو مَعَهُمُ إِذَ يُبَيِّتُونَ مَا لا يُرْضَى عَنَا الله عَنَا الله عِمَا الله عَنَا الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله عَنَا الله عَلَيْ الله الله الله عَلَيْ الله الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله الله عَلْمُ الله الله عَلْ الله عَلْهُ الله الله عَلَيْ الله الله عَلَيْ الله عَلَيْ الله

تَعُلَمُ وَكَانَ فَضُلُ اللهِ عَكَيْكَ عَظِيمًا ﴿ لَا خَيْرَ فِي كَثِيدٍ مِنْ نَجُولِهُمُ اللهِ مَنَ آمَرَ بِصَدَ قَاتِ آوَ مَعْرُوفٍ آوُ إصلامٍ بَيْنَ النَّاسِ وَمَنَ يَفْعَلُ ذَٰ إِلَى ابْتِعَاءَ مَرْضَاتِ اللهِ فَسَوْفَ نُوْتِيْهِ آجُرًا عَظِيمًا ﴿ وَمَنْ يَشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْلِ مَا تَبَيْنَ لَهُ الْهُلَا عَ وَيَتَّبِعُ غَيْرَسَبِيْلِ المُؤْمِنِيْنَ نُولِهِ مَا تَوَلّٰى وَنَصُلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتُ مَصِيرًا ﴿ ﴾

308

تر جمہ: بیشک ہم نے آپ کے پاس بینوشتہ بھیجاہے واقع کے موافق تا کہ آپ ان لوگوں کے درمیان اس کے موافق فیصله کریں جو کہ اللہ تعالی نے آپ کو بتلا دیا ہے اور آپ ان خائنوں کی طرفداری کی بات نہ سیجئے ، اور آپ استغفار فرما ہے ، بلاشباللدتعالی بڑے مغفرت کرنے والے بڑی رحت والے ہیں۔اورآپان لوگوں کی طرف سے کوئی جواب دہی کی بات نہ کیجئے جو کہا پناہی نقصان کررہے ہیں، بلاشبہ اللہ تعالی ایسے خص کونہیں جائے جو بردا خیانت کرنے ولا بردا گناہ کرنے والا ہو۔جن لوگوں کی میکیفیت ہے کہ آ دمیوں سے تو چھیاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ سے نہیں شرماتے ، حالانکہ وہ اس وقت ان کے پاس ہے جب کہوہ خلاف مرضی الہی گفتگو کے متعلق تدبیریں کرتے ہیں۔اوراللہ تعالی ان کے سب اعمال کواپنے احاطہ میں لئے ہوئے ہیں۔ ہاںتم ایسے ہو کہتم نے دنیوی زندگی میں توان کی طرف سے جواب دہی کی باتیں کرلیں ،سوخدا تعالی کے روبرو قیامت کے روز ان کی طرف سے کون جواب دہی کرے گایا وہ کون مخص ہوگا جوان کا کام بنانے والا ہوگا۔اور جو مخص کوئی برائی کرے یا اپنی جان کا ضرر کرے، پھر اللہ تعالیٰ سے معافی جا ہے تو وہ اللہ تعالیٰ کو بڑی مغفرت والا برسی رحمت والا یاوے گا۔اور جو مخص کچھ گناہ کا کام کرتا ہے تو وہ فقط اپنی ذات پراس کا اثر پہنچا تا ہے،اوراللہ تعالیٰ بزے علم والے ہیں، بردی حکمت والے ہیں۔اور جو مخص کوئی جھوٹا گناہ کرے یا بردا گناہ پھراس کی تہمت کسی بے گناہ پرلگاوے سو اس نے تو برد ابھاری بہتان اور صرتے گناہ اپنے او پر لا دا۔اوراگر آپ پر الله کافضل اور رحمت نہ ہوتو ان لوگوں میں سے ایک گروه نے تو آپ کفلطی ہی میں ڈال دینے کا ارادہ کرلیا تھا،اور غلطی میں نہیں ڈال سکتے لیکن اپنی جانوں کواور آپ کوذرہ برابر ضرر نہیں پہنچا سکتے۔اور اللہ تعالیٰ نے آپ پر کتاب اور علم کی باتیں نازل فرمائیں اور آپ کو وہ وہ باتیں بتلائی ہیں جو آپ نہ جانتے تھے۔اورآپ پراللہ کا برافضل ہے۔عام لوگوں کی اکثر سرگوشیوں میں خیز ہیں ہوتی ، ہاں! مگر جولوگ ایسے ہیں کہ خیرات کی یا اور کسی نیک کام کی لوگوں میں باہم اصلاح کردینے کی ترغیب دیتے ہیں، اور جو مخص بیکام کرے گاخت تعالی کی رضا جوئی کے واسطے سوہم عنقریب اج عظیم عطافر مادیں گے اور جو محص رسول کی مخالفت کرے گا بعداس کے کہاس کوامرحق ظاہر ہوچکا تھااورمسلمانوں کارستہ چھوڑ کردوسرے رستہ ہولیا تو ہم اس کو جو پچھوہ کرتا ہے کرنے دیں گےاوراس کو جہنم میں داخل کریں مے اوروہ بری جگہہے جانے کی۔

ربط: اوپر کھلے عام کفر کا مظاہرہ کرنے والول کے معاملات کے شمن میں چنددیگر منافقوں کا ذکر آیا ہے کہ کفر دونوں

یں مشترک ہے، ابعض منافقوں کے ایک خاص قصہ سے متعلق مضمون بیان کیا جا تا ہے، جس کا خلاصہ تر ندی اور حاکم کی روایت کے مطابق بیہ ہے کہ بنوا بیرق نامی خاندان میں بشیرنام کا ایک منافق تھا، اس نے حضرت رفاعہ کے گودام میں نقب لگا کر پھھ ٹا اور پھھ تھیار چرائے ہے گو آس پاس علاش کیا گیا اور بعض تو ی قر ائن سے بشیر پرشہ ہوا، کین بنوا بیری آنے جو بشیر کے شریک حال سے، اپنی برات کے لئے حضرت لبید کا نام لے دیا۔ غرض حضرت رفاعہ نے اپنی براور زادہ لیمنی بینی بینی میں بھیج کر آپ کواس واقعہ کی اطلاع دی، آپ نے تحقیقات کا وعدہ حضرت قادہ کو جناب رسول اللہ طالع بی خدمت میں جمج ہوئے جواسی خاندان کا تھا اور پھر سب مشورہ کر کے فرمای بین برج ہوئے جواسی خاندان کا تھا اور پھر سب مشورہ کر کے معنی اللہ علی ہوئے ہوئے ہوئی خاس کا تھا اور پھر سب مشورہ کر کے کہ بعض اہل محلہ کے جناب رسول اللہ طالع بھی کے بین جب میں حاضرہ ہوئے اور حضرت قادہ اور حضرت رفاعہ کی شکایت کی کہ بغیر گواہوں اور جب حضرت رفاعہ کی محلات کی جواب کی ہوئے ہوئی انتا ہوا کہ جب حضرت قادہ پھر حاضر ہوئے تو اس کے ایک میں جو کی تاب بیا ہوئی کے اس کے ایک محل کے خاموش ہوئے ، اس پر بی آئیت بین نازل ہوئیں ۔غرض چوری خاب ان سے دھرت رفاعہ سے کہا۔ وہ اللہ پر بھر وسہ کر کے خاموش ہوگے ، اس پر بی آئیت نازل ہوئیں ۔غرض چوری خاب سے ہوئی اور مال بر آمہ ہوا، اور مالک کودلایا گیا تو بشیر ناخوش ہو کے ، اس پر بی آئیت نازل ہوئیں ۔غرض چوری خاب بی ہوئی اور مال بر آمہ ہوا، اس پر آخری آئیت کی اور مال برآمہ ہوا، اس پر آخری آئیت کی دوری تاب بی بی آئیت کی دوری کی تاب کی دوری کی تاب کی دوری کی تاب کی دوری گیا توری کی دوری کی تاب کی دوری کی دوری کی تاب کی دوری کی تاب کی دوری کی دوری کی تاب کی دوری کی تاب کی دوری کی تاب کی دوری کی تاب کی دوری کی دوری کی تاب کی دوری کی دوری کی تاب کی دوری کی دوری کی دوری کی تاب کی دوری کی دوری کی تاب کی دوری کی دوری کی کی دوری کی تاب کی دوری کی تاب کی دوری کی کی دوری کی تاب کی دوری کی تاب کی دوری کی تاب کی دوری کی کی دوری کی کی دوری کی دوری کی کی دوری کی دوری کی دوری کی کی دوری کی

### بعض منافقول كاقصدان كاحكام كساته:

بیشکہ م نے آپ کے پاس تن کے ساتھ یہ کتاب بھیجی ہے (جس سے) واقعہ کے موافق (حال معلوم ہوگا) تا کہ آپ (اس واقعہ بیس) ان لوگوں کے درمیان اس کے مطابق فیصلہ کریں جو کہ اللہ تعالیٰ نے (وتی کے ذریعہ سے) آپ و (اصل حال) بتادیا ہے (وہ وتی بید کہ واقع میں بشیر چور ہے اور بنوا ہیر ق جواس کے حامی ہیں سب جھوٹے ہیں) اور (جب اصل حال معلوم ہوگیا تو آپ ان بددیا نتی کرنے والوں کی طرف داری کی بات نہ کیجئے (جیسا کہ بنوا ہیر ق کی اصل خواہش کی کھی۔ چنا نچہ آگے آتا ہے ﴿ لَکھ اَتْ عَلَیْ اَلْفَ اَلَٰ مِنْ اَیْتُ اَلْفُ اُلْ کَیْ اَللہ کے نظم کی بات نہ کے کہ اللہ کے نظم کی اس نے آپ کا نہ کرنا معلوم ہوتا ہے، کیونکہ اس کا حاصل میہ ہے کہ اللہ کے نظل نے آپ کو نلطی سے بر خلطی کی سے ہر خلطی کی سے ہر خلطی کی سے ہر خلطی کی ہوگئی، اور نہی سے بہر لازم نہیں آتا کہ وہ فعل ماضی میں واقع ہوا ہو، بلکہ نہی کا اصل فائدہ یہ ہے کہ آئندہ کے لئے تھیں، حال سے آگاہ کر کے اس کے ارتکا ب کا راستہ بند کر دیا جائے ، الہٰذا آپ کی حالت اور نہی می جموعہ کا حاصل میہ ہوگا کہ جس طرح اب تک طرف داری نہیں کی، آئندہ بھی نبی کے ممل طور پر معصوم ہونے کے لئے ہیں، اور ایک خائن بددیا نت کے سب سے و بددیا نت اس کے فر مایا کہ بددیا نت کی بددیا نتی میں شرکت اور اعانت بلکہ ملے کے اور ایک خائن بددیا نت کی بددیا نتی میں شرکت اور اعانت بلکہ مل

باوجود پوشیدہ رکھنا بھی خیانت وبدریانتی ہے، لہذا شرعی طور پرسب خائن اور بدریانت ہوئے )اور ( لوگول کے کہنے سے حسن ظن کی بنیاد پرجو بنوابیرق کوآپ نے دین دار مجھ لیا، اگرچہ بغیر صحیح دلیل اور معتبر ثبوت وسند کے کسی کودین دار مجھنا گناہ نہیں، بلکہ ریجھی کوئی تعجب کی بات نہیں کہ حسن ظن کی وجہ سے اپنے آپ میں نیک ہی ہو، کیکن چونکہ اس موقع پر اتنا فرمادینے سے اہل حق کا اپنے حق کوچھوڑ بیٹھنے کا احتمال تھا، چنانچہ ایسا ہی ہوا بھی کہ حضرت رفاعہ خاموش بیٹھ رہے، البذا بالواسطه طور پربیامرنامناسب ہوا،اس لئے آپ (اس سے)استغفار فرمائے (کہآپ کی شان عظیم ہے،اتنامعاملہ بھی آپ کی شان نبوت کی وجہ سے آپ کی ذات کے لئے قابل استغفار ہے) بلاشبہ اللہ تعالی بڑے مغفرت کرنے والے، برے رحمت والے ہیں، اور آپ ان لوگوں کی طرف سے کوئی جواب دہی کی بات نہ سیجے (جیما کہ وہ لوگ آپ سے چاہتے تھے) جو کہ (لوگوں کی خیانت اور نقصان کر کے وبال اور ضرر کے اعتبار سے در حقیقت) وہ اپنا ہی نقصان کرد ہے ہیں، بلاشبہاللّٰدتعالیٰ ایسے خص کونہیں جاہتے (بلکہاس کومبغوض رکھتے ہیں) جو بڑا خیانت کرنے والا بڑا گناہ کرنے والا ہو (جیساً کتھوڑی خیانت کرنے والے کو بھی محبوب ہیں رکھتے ،لیکن چونکہ بشیر کابرا اخائن ہونا بتانا مقصود ہے،اس لئے بیفقرہ لایا گیا) جن لوگوں کی بیرحالت ہے کہ (اپنی خیانت کو) آدمیوں سے تو (شرماکر) چھپاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ سے نہیں شرماتے۔ حالانکہ وہ (ہرونت کی طرح) اس وقت (مجھی) ان کے پاس ہے جبکہ وہ اللہ کی مرضی کے خلاف گفتگو سے متعلق تدبیریں کیا کرتے ہیں (جیسا کہاس کے پاس جمع ہوکرمشورہ کیا گیا تھا کہ حضور سے بول گفتگوکریں گے) اور اللہ تعالیٰ ان كىسب اعمال كواينے (علمى) احاطه ميں لئے ہوئے ہيں، ہال (جولوگ بشير وغيره كى حمايت ميں بعض اہل محلّه جمع ہوکرآئے تھےوہ س لیں کہ)تم ایسے ہوکہتم نے دنیاوی زندگی میں توان کی طرف سے جواب دہی کی باتیں کرلیں تو (بیتو بتاؤ کہ)اللہ تعالیٰ کے سامنے قیامت کے دن ان کی طرف سے کون جواب دہی کرےگا، یا وہ کون مخص ہے جوان کا کام بنانے والا ہوگا ( یعنی نہکوئی زبانی جواب دہی کرسکے گااور نہ ہی کوئی مقدمہ کوملی طور پردرست کرسکے گا)اور (بیبددیانت وہ خائن لوگ اگر ابھی شرعی قاعدہ کےمطابق توبہ کر لیتے تو معافی ہوجاتی ، کیونکہ ہمارا قانون بیہے کہ ) جو شخص ( دوسرے کو متاثر کرنے والی) کوئی برائی کرے یا (صرف) اپن جان پرظلم کرے (بعنی ایسا گناہ کرے جودوسروں کومتا تر کرنے والانہ ہو۔اور) پھراللہ تعالیٰ سے (شرعی قاعدہ کےمطابق)معافی جاہے (مثلاً حقوق العباد میں ادائیگی یامعافی بھی ضروری ہے) تووه الله تعالی کو بردی مغفرت والا ، بردی رحمت والا پائے گا، اور (لا زمی طور پرگنه گاروں کواس کی کوشش کرنی چاہئے، کیونکہ) جو خص کھے گناہ کا کام کرتا ہے تو وہ فقط اپناہی نقصان کرتا ہے (وہ نقصان گناہ اور سزاہے، جب گناہ کے کام کا انجام یہ ہے تو توبہ کرلینا بہت ضروری ہے) اور اللہ تعالی بڑے علم والے ہیں (انہیں سب کے گناہوں کی خبر ہے) بڑی حکمت والے ہیں (مناسب مناسب سز اتبحویز فرماتے ہیں) اور (بیتو خودگناہ کرنے کا انجام ہوا اور جوگناہ کا دوسروں پر الزام لگادے اس کا حال سنوکہ) جو خص کوئی جھوٹا گناہ کرے یا بڑا کرے، پھر (بجائے اس کے کہ خود ہی تو بہ کرلے، طرہ بیکہ)اس (گناہ)

کی تہمت کسی ہے گناہ پرلگاد ہے تواس نے توبرا بھاری بہتان اور صریح گناہ اپنے (سرکے) اوپر لا دا (جیسا کہ بشیر نے کیا كەخودتوچورى كى اورايك نىك بخت بزرگ لېيد كے ذمه لگادى) اوراگراس مقدمه ميں آپ پر (اے محمر ميلانيكيم) الله كا فضل اور رحت نہ ہو (جو کہ ہمیشہ آپ بر رہتا ہے ) تو ان ( جالاک ) لوگوں میں سے ایک گروہ نے تو آپ کو تلطی میں ڈالنے ہی کا ارادہ کرلیاتھا (لیکن اللہ کے فضل سے ان کی رنگ آمیز باتوں کا آپ پرکوئی اثر نہیں ہوا اور آئندہ بھی نہوگا، چنانچے فرماتے ہیں) اور (مجمعی آپ کو)غلطی میں نہیں ڈال سکتے لیکن (اس ارادہ سے) اپنی جانوں کو گناہ میں مبتلا اور عقوبت کامستحق بنارہے ہیں)اورآپ کوذرہ برابر (اس تسم کا)ضرز ہیں پہو نیجا سکتے اور ( آپ کفلطی کاضرر پہونیانا کب ممکن ہے جبکہ)اللہ تعالی نے آپ پر کتاب اور علم کی باتیں نازل فرمائیں (جس کے ایک حصہ میں اس قصہ کی حقیقت کی اطلاع بھی دیدی) اور آپ کووہ مفید اور عالی (باتیں بتائیں جو آپ (پہلے سے) نہ جانتے تھے اور آپ پر اللہ کا برافضل ہے(پھراللہ کے فضل کے ساتھ کس کا قابوچل سکتا ہے؟) عام لوگوں کی اکثر سر گوشیوں میں خیر (لیعنی ثواب اور برکت) نہیں ہوتی (جبیہا کہاسیرکے پاس جمع ہوکرخفیہ مشورہ کیا گیا تھا) ہاں مگر جولوگ ایسے ہیں کہ (خیر) خیرات کی پاکسی اور نیک کام کی یالوگوں میں باہم اصلاح کردینے کی ترغیب دیتے ہیں (اوراس تعلیم وترغیب کی تحمیل وانتظام کے لئے خفیہ تدبیریں اور مشورے کرتے ہیں یا خود ہی صدقہ وغیرہ کی دوسروں کوخفیہ طور پرترغیب دیتے ہیں، کیونکہ بعض اوقات خفیہ طور سے کہنا ہی مصلحت ہوتا ہے،ان کے مشورول میں البتہ خیر لینی ثواب اور برکت ہے) اور جو مخص حق تعالی کی رضا جوئی كواسط ندكدرياست وشهرت كى غرض سے )ىدكام كرے گا (يعنى ان اعمال كى ترغيب دے گا) تو ہم اس كوعقريب اجر عظیم عطافر مائیں مے (بعنی آخرت میں لیکن ان بددیانت لوگوں کے مشور بے توالیے نہیں ہیں اس کئے ناپیندیدہ ہیں) اور جو خص اس کے بعدرسول (مقبول میلانیکیلیم) کی مخالفت کرے گا کہ اس کوامر حق ظاہر ہو چکا تھااور مسلمانوں کا دینی راستہ چھوڑ کر دوسرے راستہ پر ہولیا (جیسا بشیر مرتد ہوگیا، حالانکہ اسلام کاحق ہونا اور خاص اس واقعہ میں بھی رسول اللہ مَاليَّا اِیْنَا اِنْنَا اِیْنَا اِیْنَالْا اِیْنَا اِیْنِا اِیْنَا اِی کے فیصلہ کا خوداس کے معائنہ میں بھی حق ہونا معلوم تھا، پھر بدبختی نے آگھیرا تو ہم اس کو ( دنیا میں ) جو پچھوہ کرتا ہے كرنے ديں كے اور (آخرت ميں) اس كوجہنم ميں داخل كريں گے، اور وہ جانے كى برى جگہ ہے۔

فائدہ: نیک کام میں جو کہ معروف کا ترجمہ ہے، وہ تمام امور آگئے جونفع بخش ہوں، خواہ دینی ہوں یا دنیاوی ہو،
گرمشروع ہوں اور اگر چہاس میں صدقہ بھی داخل تھا، کیکن فنس پرگرال گذرنے کی وجہ سے اس کا زیادہ اہتمام فر مایا، اور
خاص اس مقام میں اس لئے بہت ہی مناسب ہوا کہ بشیر نے چوری کر کے غیر کا مال لیا تھا، اس لئے مقابلہ میں ان کا مال
غیر کو دینے کی فضیلت بیان فر مادی، اور اس طرح لوگوں میں صلح کرادینا بھی معروف میں داخل ہے، لیکن چونکہ نا اتفاقی
بہت سارے عظیم معنرات کا سبب ہے اور صلاح میں ان کا دروازہ بند کیا گیا ہے اس لئے اس کو بھی صراحت کے ساتھ ذکر
فرما دیا، لہذا صدقہ عظیم منافع کو کھینچنے والا تھا اور اصلاح عظیم معنرات کا دفاع کرنے والا تھا، ان دونوں کی معروف ہونے

کے باوجود صراحت فر مادی، البذا اصلاح کا فاعل اور الناس کا مصداق ایک ہی ہے، جیسے ﴿ اَصْلِحُواْ ذَاتَ بَیْنِکُمْ ﴾
میں اور معنی یہ بیں کہ او آمر الناس باصلاحهم ما بینهم مظہر کو صفر کی جگہر کھنے کے طریق پراور ﴿ یَشَنَا قِقِ الرَّسُولَ ﴾
باوجود یکہ مقصود پر دلالت میں کافی ہے، مگر ﴿ یَتَیّعُ عَیْر سَنِینی الْمُوْمِنِینَ ﴾ کے زائد کرنے میں یہ فائدہ ہوا کہ رسول اللہ علی مشاہدہ کے طور پر ہروقت اللہ علی مشاہدہ کے طور پر ہروقت تو وشوار اور معتذر ہے، اس وقت بھی بوجہ اکثروں کے عائب ہونے کے اور بعد میں وفات کی وجہ سے روایت کے طور پر منصوص میں اور مواد بعد میں وفات کی وجہ سے روایت کے طور پر منصوص میں اور مواد تعدیل اور مار یوں کے قوسط کا مختاج ہے، اس لئے زیادہ موافقت ومخالفت رسول کے طریقہ کا اتباع اور عدم اتباع مؤمنوں کے طریقہ کا مواد ہوں اور مواد فافھم لیمنی اچھی طرح سمجھ لو، یہ واللہ اعلم ایک اللہ کے بہدر نے سے ہے۔ واللہ اعلم اور مواد مواد کے والا علم نہیں، بلکہ اللہ کے بہدر نے سے ہے۔ واللہ اعلم

ترجمہ: بیشک اللہ تعالی اس بات کونہ بخشیں گے کہ ان کے ساتھ کی کوشریک قرار دیا جائے اوراس کے سوااور جتنے گناہ بین جس کے لئے منظور ہوگاوہ گناہ بخش دیں گے، اور جو خض اللہ تعالی کے ساتھ شریک قیمرا تا ہے وہ برئی دوری گراہی میں جاپڑا، یہ لوگ خدا تعالیٰ کو چھوڑ کر صرف چند زنانی چیزوں کی عبادت کرتے ہیں، اور صرف شیطان کی عبادت کرتے ہیں جو کہ تھم سے باہر ہے، جس کو خدا تعالیٰ نے اپنی رحمت سے دور ڈال رکھا ہے اور جس نے یوں کہا تھا کہ میں ضرور تیر سے بندوں سے اپنامقررہ حصہ اطاعت کا لوں گا اور میں ان کو گھراہ کرونگا اور میں ان کو تعلیم دونگا جس سے وہ اللہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی صورت کو رنگا ڈر میں سے وہ اللہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی صورت کو رنگا ڈر میں ان کو تعلیم دونگا جس سے وہ اللہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی صورت کو رنگا ڈول کر میں گا وہ کو میں دلاتا ہے اور شیطان ان لوگوں سے وہ اللہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی صورت کو رنگا ڈال سے وعدے کیا کرتا ہے اور ان کو ہوئیں دلاتا ہے اور شیطان ان سے صرف جھوٹے وعدے کرتا ہے، ایسے لوگوں کا ٹھکا نہ جہنم ہا دراس سے کہیں : بچنے کی جگہ نہ پاویں گ

حالات بیان ہوئے ہیں ، خالفوں میں ایک جماعت بلکہ دوسروں سے بڑی جماعت مشرکوں کی تھی ، اب پجھان کے عقائد کی حالت اور مذمت کے طریقے اور اس کی سزا کا ذکر ہے ، اور اس مقام پر بیسب اس لئے اور زیادہ مناسب ہوگیا کہ اوپر اس چور کے مرتد ہونے کا ذکر ہے ، لہٰذااس سے اس کی دائمی سزا کا حال معلوم ہوگیا ، اور اوپر تو بہ کی ترغیب بھی تھی یہاں کفر اور شرک کے سواد وسرے گنا ہوں کے بخش دیئے جانے کی بیان سے تو بہ کی مزید ترغیب ہوگئی۔

### مشركول كيطريقه كي فدمت اورسزا:

یقیناً الله تعالی اس بات کو (سزادے کر بھی ) نہیں بخشیں سے کہان کے ساتھ کسی کوشریک قرار دیا جائے (بلکہ ہمیشہ کی سزامیں مبتلا رکھیں گے )اوراس کے سوادوسرے جتنے گناہ ہیں (خواہ صغیرہ یا کبیرہ) جس کوچا ہیں گے بخش دیں گے (البتہ اگروہ مشرک مسلمان ہوجائے تو پھرمشرک ہی ندر ہا،اب وہ ہمیشہ کی سزابھی ندرہے گی )اور (اس شرک کے نہ بخشنے کی وجہ بیہ ہے کہ) جو شخص اللہ تعالیٰ کے ساتھ (کسی کو) شریک تھہراتا ہے، وہ امرحق سے بڑی دور کی گمراہی میں جاپڑا (وہ امرحق توحیدہے جوعقلاً بھی واجب اور پیدا کرنے والے کی تعظیم کے حقوق میں سے ہے، چنانچ مشرک نے حضرت خالق وصانع ک اہانت کی اس لئے وہ الیم سز اکامستحق ہوگا، بخلاف دوسرے گناہوں کے کہ پھھتو گمراہی ہے مگروہ تو حید کے خلاف اور اس سے دورنہیں،اس لئے مغفرت کے قابل قرار دیا گیا،اورشرک کے قابل مغفرت نہ ہونے کی علت کفر میں بھی مشترک ہے، کیونکہاس میں بھی خالق کی کسی بتائی ہوئی بات کا انکار ہوتا ہے،اس لئے وہ اس صفت ِصدق کی نفی کرتا ہے اور کوئی کا فر خودذات خداوندی کابھی منکرہے،اورصفت اور ذات دونوں میں سے جس کی نفی ہووہ تو حید کا انکار اوراس سے دوری ہے، چنانچہ کفراور شرک دونوں نا قابل بخشش ہیں، آ گے مشرکوں کی حماقت ان کے مذہبی طریقنہ میں بیان فرماتے ہیں کہ) سے (مشرک) لوگ الله تعالی کوچھوڑ کر (ایک تو) صرف چند زنانی چیزوں کی عبادت کرتے ہیں، اور ( دوسرے ) صرف شیطان کی عبادت کرتے ہیں جو کہ (الله تعالی کا) نافر مان ہے (اور) جس کواس نافر مانی کی وجہ سے الله تعالی نے اپنی خصوصی رحمت سے دور ڈال رکھا ہے اور جس نے (جس وقت وہ کہ خصوصی رحمت سے دور اور ملعون ہونے لگا) یول کہا تھا (جس سے اس کی وشمنی صاف ظاہر ہے) کہ میں (پوری کوشش کرنے کا ارادہ رکھتا ہوں کہ) ضرور تیرے بندوں سے اپنا اطاعت کا مقررہ حصہ لوں گا، اور ( اس حصہ کی تفصیل بیہ ہے کہ ) میں ان کو ( عقا ئد میں ) گمراہ کروں گا اور میں ان کو (خیالات میں) ہوں دلاؤں گا (جس ہے معاصی کی طرف میلان ہواوران کا نقصان نظر میں نہ رہے) اور میں ان کو (برے اعمال فسق و کفر کے کرنے کی ) تعلیم دوں گا،جس سے وہ (بنوں کے نام پر) چوپایوں کے کانوں کو تراشا کریں کے (پیکفرکے اعمال میں ہے ہے) اور میں ان کو (اور بھی ) تعلیم دوں گا جس سے وہ اللہ تعالیٰ کی بنائی ہوئی صورت کو بگاڑا کریں گے(اور پیس کے اعمال میں ہے ہے، جیسے ڈاڑھی منڈانا اور بدن گدانا وغیرہ)اور جو شخص اللہ تعالیٰ کو چھوڑ کر

شیطان کواپنارفیق بنائے گا (یعنی اللہ تعالیٰ کی اطاعت نہ کرے اور شیطان کی اطاعت کرے) وہ (جخص) کھے نقصان میں واقع ہوگا (وہ نقصان جہنم میں جانا ہے) شیطان ان لوگوں سے (عقائد سے متعلق) جھوٹے وعدے کیا کرتا ہے (کہ تم بین حساب ہے نہ کتا ہ ہے) اور (خیالات میں) ان کوہوں دلاتا ہے (کہاس گناہ میں انہی لذت ہے، اس حرام ذریعہ میں ایکی آ مدنی ہے اور شیطانی اعمال کا وجود اور لغویت اور مضرت خود ظاہر ہے) اور شیطان ان سے صرف جھوٹے (فریب آمیز) وعدے کرتا ہے (کیونکہ واقع میں حساب کتاب حق ہے اور اس کی ہوسوں کا فریب ہونا تو بہت جلدی کھل جاتا ہے) ایسے لوگوں کا ٹھکانا (جو کہ شیطان کی راہ پر چلتے ہیں جہنم ہے اور وہ خسر ان جین کھلانقصان کہی ہے) اور اس (جہنم) سے بیجنے کے لئے کہیں جگہ نہ یا کیں گے (کہ وہاں جاکر پناہ لے لیں)

فائدہ:شرک سے متعلق ایک مفید بحث اسی سورہ کی آیت ۴۸ کے ذیل میں گذر چکی ہے، اور زنانی چیز ول سے مراد بعض بت ہیں جن کے نام اور صور تیں دیویوں کی طرح عورتوں جیسی تھیں اور انہیں زیور وغیرہ بھی پہناتے تھے، جیسا کہ روح المعانی میں حسن سے منقول ہے کہ ہر قبیلہ میں ایسے بہت تھے جن کووہ انٹی بنی فلاں ( فلاں قبیلہ کی دیوی ) کالقب دیتے تھے،اس کا مطلب بنہیں کہان کے سواکسی اور کی عبادت نہیں کرتے تھے، چنانچہ بعض بت نام اور شکل میں مردول کی طرح بھی تھے، بلکہ یہاں دو چیزیں مشتیٰ ہیں اور حصر مجموعہ کے اعتبارے ہے جس کا دوسرے جزیعنی شیطان میں اللہ ے سواتمام معبود شامل ہیں کہ شیطان کے کہنے سے عبادت کرنا گویا شیطان کی عبادت کرنا ہے، جیسے محاوروں میں کہتے ہیں كرمين نے زيد كے كہنے سے فلال صحف كوروپيد ديا ہے تو ميں نے تو زيد بى كوديا ہے، اس عام ميں سے مؤنث معبودوں (دیویوں) کوالگ کرناان کی حماقت کو بردھا کر کہنے کے لئے ہے کہ وہ مؤنث کے اوصاف کوناقص بھی مانے ہیں اور پھران کی عبادت کرتے ہیں، چنانچہ کوئی باطل معبود ایبانہیں ہے جواس مجموعہ کے حصر سے باہر ہو، بلکہ دوسرے جزمیں توسب داخل ہیں،اوربعض پہلے جزمیں بھی ہیں،اس طرح نہ حصر میں شبہ ہے اور نہ ہی دونوں حصوں میں ایک دوسرے کی نفی ہے، کیونکہ مقصود ایک ہی حصر ہے۔ حالانکہ ﴿ بَیْ عُونَ ﴾ مکرر عامل آیا ہے اور شیطان کی چند صفتیں مقصود کی تاکید کے لئے لائے ہیں یعنی ایسے شیطان کی اطاعت کرتے ہیں جواولاً سرکش ہے، دوسر بے سرکشی کی وجہ سے ملعون ہے، تیسر بے انسان کا دشمن ہے جبیبا کہ اس کے اقوال سے ظاہر ہے۔ آ گے وہ اقوال اس کی دشمنی پر دلالت کرنے کے لئے نقل فرمائے۔ چنانچ ريدلا زمنېيں كه يهال جتنے امور كاذكر مواہے، وه سب شرك وكفر بى مول، چنانچ بعض امور صرف فت بي، اوريهال جس تبدیلی کی ندمت کاذکر ہےوہ ہرتبدیلی نہیں بلکہ جس میں فسادو بگاڑ ہواور جس میں فسادو بگاڑ نہ ہووہ مذموم نہیں بلکہ اگر فسادنه ہونے کے ساتھ اصلاح بھی ہوجیے ختنہ کرنا اور ناخنوں کا کا ٹنا تواس کی تاکید ہے اور جس میں دونوں نہ ہول جیسے مویشیوں کاخسی کرنااورمسنون مقدار سے زیادہ ڈاڑھی کا تراشنا جائز ہےاور بگاڑ کے بائے جانے اور نہ پائے جانے کا مدار شریعت کے اعتبارے ہے نہ کہ عرف عام ہے جس میں اس کے علاوہ کہ اس کی نظر حضرت شارع علیہ السلام کے برابزہیں خود عرف میں بھی آپس میں ضداور نکراؤ ہوا کرتا ہے ،خوب مجھ لو۔اور خلق اللہ کی تفسیر حق تعالیٰ کی پیند بیدہ وضع بھی ہوسکتی ہے، لہذا متن کی تفسیر میں خلق تشریعی ۔

﴿ وَالَّذِينَ امَنُوا وَعَبِلُوا الصَّلِحْتِ سَنُدُخِلَهُمْ جَنَّتٍ تَجْرِئِ مِنَ تَحْتِهَا الْأَنْهُرُخْلِدِينَ فِي اللَّهِ وَالَّذِينَ اللَّهِ وَعَنْ اللَّهِ وَمَنْ اصْدَى مِنَ اللهِ قِنْيَكَا ﴿ ﴾

ترجمہ:اورجولوگ ایمان لائے اوراجھے کام کے ہم ان کوعنقریب ایسے باغوں میں داخل کریں گے کہ ان کے ینچے نہریں جاری ہوگئی، وہ اس میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں گے۔خدا تعالیٰ نے اس کا وعدہ فرمایا ہے اور خدا تعالیٰ نے اس کا وعدہ فرمایا ہے اور خدا تعالیٰ ہے۔ خدا تعالیٰ مے اس کا کہنا سیجے ہوگا۔

ربط: اوپر کفار ومشرکین کے لئے وعیدتھی، اب مؤمنوں کے لئے وعدہ اور بشارت ہے جبیبا کہ اکثر قرآن مجید کا انداز ہے۔

### مؤمنول كاثواب:

اورجولوگ ایمان لائے اور (انھوں نے) اچھے کام کئے، ہم ان کوعنقریب ایسے باغوں میں داخل کریں گے کہ ان کے رمیات کے (محلات کے) نیچنہریں جاری ہوں گی، وہ اس میں ہمیشہ میں رہیں گے۔اللہ تعالیٰ نے اس کا وعدہ فرمایا ہے اور سچاوعدہ فرمایا ہے اور اللہ تعالیٰ سے زیادہ کس کا کہنا تھے ہوگا۔

فائدہ:اس سورۃ النساء کی آیت ۸ کے ذیل میں جو پھی کھا گیا ہے،اسے اس موقع پرایک بار پھر ملاحظہ کرلیا جائے۔

﴿ لَيْسَ بِامَانِتِكُمْ وَلَا اَمَانِيَ اهْلِ الْكِنْفِ ﴿ مَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّلِحْتِ مِنْ ذَكِر اَوُ انْنَى وَهُو مُؤْمِنَ دُونِ اللهِ وَلِيَّا وَلا نَصِيرًا ﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّلِحْتِ مِنْ ذَكِر اَوُ انْنَى وَهُو مُؤْمِنَ وَوْنِ اللهِ وَلِيَّا وَلا نَصِيرًا ﴿ وَمَنْ يَعْمَلْ مِنَ الصَّلِحْتِ مِنْ ذَكِر اَوُ انْنَى وَهُو مُؤْمِنَ وَلَيْ وَمَنَ اللهُ وَلَا يُطْلَمُونَ نَقِيرًا ﴿ وَمَنْ الصَّلَا مِنْ وَبِينًا مِتَنَ اللهُ وَلَا يُطْلَمُونَ نَقِيرًا ﴿ وَمَنْ اللهُ وَبِينًا مِتَنَ اللهُ وَلِيلًا وَ اللهِ مَا فِي اللهِ مَا فِي السَّمُونِ وَمَا فِي اللهِ مَا فِي السَّمُونِ وَمَا فِي اللهِ مَا فِي السَّمُونِ وَمَا فِي اللهِ مَا فَي اللهِ وَمَا فِي اللهِ مَا فِي السَّمُونِ وَمَا فِي اللهِ مَا فِي السَّمُونِ وَمَا فِي اللهِ وَمَا فِي اللهِ مَا فَي اللهُ يَكُلِّ شَيْءٍ مُحَيْطًا ﴿ وَاللهِ مَا فِي اللهِ مَا فِي اللهُ مِكُلِّ شَيْءٍ مُحَيْطًا ﴿ وَاللهِ مَا فِي اللهِ مَا فِي اللهُ يَكُلِ شَيْءٍ مُحَيْطًا ﴿ وَاللهِ مَا فِي اللهِ مَا فِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ يَكُلِ شَيْءٍ مُحَيْطًا ﴿ وَمَا فِي اللهُ اللهُ

ترجمہ: نہتہاری تمناؤں سے کام چلتا ہے اور نہاہل کتاب کی تمناؤں سے۔جوشخص کوئی برا کام کرےگا، وہ اس کے عوض میں سزادیا جاوےگا، اور اس شخص کو خدا کے سوانہ کوئی یار ملے گا نہ مددگار ملے گا، اور جوشخص کوئی نیک کام کرے گا خواہ وہ مرد ہویا عورت بشرطیکہ مؤمن ہوسوایسے لوگ جنت میں داخل ہوئے اور ان پر ذرا بھی ظلم نہ ہوگا، اور ایسے خص سے زیادہ

toobaa-elibrary.blogspot.com

اچھاکس کا دین ہوگا جو کہ اپنارخ اللہ تعالیٰ کی طرف جھکا دے اور وہ مخلص بھی ہوا ور وہ ملت ابراہیم کا اتباع کرے جس میں مجھاک کا نام نہیں، اور اللہ تعالیٰ نے ابراہیم کو اپنا خالص دوست بنایا تھا اور اللہ تعالیٰ ہی کی ملک ہے جو پچھ بھی آسانوں میں ہے اور جو پچھ نمین میں ہے۔ اور اللہ تعالیٰ تمام چیزوں کوا حاطر فرمائے ہوئے ہیں۔

ربط: اوپر ہوسناک خیالات کا شیطانی دھو کا اورغیر معتبر ہونا ﴿ یَعِدُ هُمُ اَ وَ یُمَزِّیْنِهِمُ ﴾ الخ میں اور ایمان واعمال کا قابل اعتبار ہونا ﴿ وَ الَّذِینَ اَمُنُوا ﴾ میں بیان ہواتھا، اب بھی یہی دو صمون ہیں، پہلی آیت میں پہلامضمون اور بعد کی آیت میں ورسرامضمون ہے، اور اہل کتاب کا ذکر اس مضمون میں اس لئے آیا ہے کہ ان میں اور مسلمانوں میں ایک بار این این دین پرفخر کی بحث ہوئی تھی جیسا کہ اللباب میں ہے۔

بيكار موس كالغومونااوراعمال اسلام كامعتر مونا:

نة تهارى تمناؤل سے كام چلتا ہے اور نه اہل كتاب كى تمناؤل سے (كه خالى اپنے منه سے اپنى تعریف وفضائل بیان کریں بلکہاصل دار دیداراطاعت پرہے،لہذا) جھخص (اطاعت میں کمی کرے گااور) کوئی برا کام کرے گا،خواہ وہ عقائد ہے متعلق ہو یا اعمال کی قتم ہے ) اس کواس کے بدلہ میں سزادی جائے گی (اگروہ برائی کفر کے عقیدہ تک ہے تو اس کوسزا ہمیشہ کی اور آگراس سے کم ہے توسزااس کی برائی کے مطابق اوراس میں بھی توبہ نہ کرنے اور معاف نہ ہونے پر ) اور اس مخص کواللہ کے سوانہ کوئی حامی ملے گانہ مددگار (کہ اسے اللہ تعالیٰ سے چھڑالے) اور جو مخص کوئی نیک کام کرے گاخواہ وہ مر دہو یا عورت بشرطیکہ مؤمن ہوتو ایسےلوگ جنت میں داخل ہوں گےادران پر ذرابھی ظلم نہ ہوگا ( کہان کی کوئی نیکی ضائع کردی جائے )اور (اوپر جومؤمن کی قیدلگائی گئی اس کامصداق ہر فرقہ ہیں بلکے صرف وہ فرقہ ہے جس کا دین اللہ کے نزديك مقبوليت ميں سب سے اچھا ہواور ايبافرقه صرف اہل اسلام ہيں جس كى دكيل بيہ كدان ميں بيصفات ہيں جمل اطاعت، اخلاص، ملت ابراہیم کی اتباع اورایسے مخص (کے دین) سے زیادہ اچھاکس کا دین ہوگا جو کہ اپنارخ اللہ تعالیٰ کی طرف جھکادے(لیعنی فرماں برداری اختیار کرے،عقائد میں بھی اوراعمال میں بھی) اور (اس کےساتھ) وہ مخلص بھی ہو (كدول سے فرماں برداری اختیاری کی ہو، خالی مصلحت کے تحت ظاہرداری نہ ہو) اور وہ ملت ابراہیم (یعنی اسلام کا اتباع کرے، جس میں مجی کا نام نہیں اور (ملت ابراہیم ضرور قابل انتاع و پیروی ہے، کیونکہ) اللہ تعالیٰ نے ابراہیم کواپنا خالص دوست بنایا تھا (تو ظاہر ہے کہ دوست کے طریقہ پر چلنے والابھی محبوب ومقبول ہوگا۔ چنانچہ اسلام کا طریقہ مقبول ہوا۔ للہذا اہل اسلام ہی مؤمن کے لقب کے مصداق کھہرے اور دوسرے فرقوں نے ابراجیمی انتاع چھوڑ دی کہ اسلام کوقبول نہ کیا، ال لئے صرف مسلمان ہی ایبافرقہ ثابت ہوئے کہ مض خواہشات پران کا دارومدارنہیں بلکہ وہ اطاعت گذار ہیں،لہذا کام ا نہی کا چلےگا )اور(اللہ تعالیٰ کی پوری اطاعت کرنا تولازی ہے، کیونکہ ان کی سلطنت اوران کی اطلاع وونوں مکمل ہیں،اور

یبی اعمال اطاعت کے وجوب کی بنیاد ہیں، چنانچہ) اللہ تعالیٰ ہی کی ملک ہے جو پچھ بھی آسانوں میں ہے اور جو پچھ زمین میں ہے (بیتو کمال سلطنت ہوا) اور اللہ تعالیٰ تمام چیزوں کو (اپنے علم میں) احاط فرمائے ہوئے ہیں (بیکمال علمی ہوا)

فاکدہ (۱): خلاصہ یہ ہوا کہ خالی تمناؤں سے کام نہیں چلتا ، اور مسلمان محض تمناؤں پرنہیں ہیں، بلکہ کام کرتے ہیں اور دوسر نے قوق ن نے جب اسلام کو قبول واختیار نہیں کیا جس پر سارا معاملہ موقوف ہے تو وہ محض تمناؤں کے سہارے زندگی گذار نے والے ہوئے ، اور ملت ابراہی کی تحقیق اور اس کا مصداق اسلام ہونا اور اتباع کے معنی سور ہ بقرہ کی آیت ۱۳۲۱ کے دیل میں بیان ہو چکے ہیں۔

فائدہ(۲) بخلیل ہونا اعلی درجہ کا تقرب اور مقبولیت ہے اور روح المعانی میں حاکم کی سند اور تھیجے کے ساتھ حضرت جندب سے روایت ہے کہ رسول اللہ میں اللہ میں اللہ میں کہ اللہ تعالیٰ اللہ میں ہے۔ کہ رسول اللہ میں ہے: وقد اتبحد الله صاحب کم خلیلا: یعنی اللہ تعالیٰ نے تمہارے صاحب یعنی خود اسلام کو بنایا تھا اور تیجی مسلم میں ہے: وقد اتبحد الله صاحب کم خلیلا: یعنی اللہ تعالیٰ نے تمہارے صاحب یعنی خود اسلام کو بنایا تھا اور تھی خلیل بنایا ہے اور حبیب اللہ ہونا اس سے برتر واعلیٰ ہے۔ تر فدی

﴿ وَ يَسْتَفْتُونَكَ فِي النِّسَاءِ ﴿ قُلِ اللهُ يُفْنِيكُمُ فِيُهِنَ ﴿ وَمَا يُتَلَىٰ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتْبِ فِي يَتْمَى النِّسَاءِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ فِي الْكِتْبِ فِي يَتْمَى النِّسَاءِ اللَّهِ يُونَوَنُونَ مَنَ كَنْكِحُوهُ فَى وَ الْمُسْتَضْعَفِيْنَ مِنَ النِّسَاءِ اللَّهِ كُونُونُ لَهُ تَعْدُونُ مَنَ عَنْكِحُوهُ فَى وَ الْمُسْتَضْعَفِيْنَ مِنَ النِّسَاءِ اللَّهِ كَانَ بِهِ عَلِيْمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْدٍ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِهِ عَلِيْمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْدٍ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِهِ عَلِيْمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْدٍ فَإِنَّ اللّهُ كَانَ بِهِ عَلِيْمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْدٍ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِهِ عَلِيْمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْدٍ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِهِ عَلِيْمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْدٍ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِهِ عَلِيْمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْدٍ فَإِنَّ اللَّهُ كَانَ بِهِ عَلِيْمًا ﴿ وَمَا تَفْعَلُوا مِنْ خَيْدٍ فَإِنَّ اللَّهِ كَانَ بِهُ عَلِيْمًا ﴾

ترجمہ: اورلوگ آپ سے عورتوں کے باب میں تھم دریا فت کرتے ہیں، آپ فر مادیجے کہ اللہ تعالیٰ ان کے بارہ میں تم کو تکم دیتے ہیں اور وہ آیات بھی جو کہ قرآن کے اندرتم کو پڑھ کرسنائی جایا کرتی ہیں جو کہ ان بیتم عورتوں کے باب میں ہیں جن کو جوان کا حق مقرر ہے ہیں دیتے ہواور ان کے ساتھ نکاح کرنے سے نفرت کرتے ہواور کمزور بچوں کے باب میں اور اس باب میں کہ تیموں کی کارگزاری انصاف کے ساتھ کرو، اور جو نیک کام کرو گے سو بلا شبہ اللہ تعالیٰ اس کوخوب جانے ہیں۔

ربط: اس سورت کے شروع میں بیٹیموں اور عورتوں کے احکام میں ان کے حقق کی ادائیگی کے وجوب کا ذکرتھا، کیونکہ دور جہالت میں بعض ان کومیراث بی نہیں دیتے تھے، بعض اس مال کو کھا جاتے جوانہیں میراث میں یا کسی اور طریقہ سے ملی تھا، بعض ان سے نکاح کر کے ان کو پورام پر نہیں دیتے تھے۔ سورت کے شروع میں ان باتوں کی ممانعت کی گئی تھی، اس مسلم میں مختلف واقعات پیش آئے بعض کو خیال ہوا کہ عورتیں اور بچ بذات خود میراث کے قابل نہیں ، کی مصلحت سے تھم کچھ دن کے لئے ہوگیا ہے، امید ہے کہ منسوخ نہ ہوجائے گا، بعض اس کے منتظر رہے جب سے تھم منسوخ نہ ہواتو ہی مشورہ وکر سوال کیا۔ ابن جریراور ابن المنذ ریے ابن جبیر سے مواکد خور یو چھنا چا ہے۔ چنا نچے رسول اللّٰد کی خدمت میں حاضر ہوکر سوال کیا۔ ابن جریراور ابن المنذ ریے ابن جبیر سے

## عورتوں اور تیموں کے بعض احکام کی طرف رجوع:

اورلوگ آپ سے عورتوں کی میراث اور مہر کے بارے میں تھم دریافت کرتے ہیں، آپ فرماد ہے کہ اللہ تعالیٰ ان کے بارے میں تہمیں (وہی سابق) تھم دیتے ہیں اوروہ آئیتں بھی (تہمیں تھم دیتی ہیں) جو کہ (اس سے پہلے نازل ہو پھی ہیں اور) قر آن میں تہمیں پڑھ کرسنائی جاتی ہیں (کیونکہ ظاہر ہے قر آن کی تلاوت میں ان کی تلاوت بھی ہوتی ہی تھی ) جو کہ ان میں عورتوں کے بارے میں (نازل ہو پھی ) ہیں جن (کے ساتھ تمہارایہ معاملہ ہے کہ اگروہ صاحب مال اورصاحب ممال ہوں تو ان سے نکاح کرتے ہو ، مگران) کو (شریعت میں) ان کا (میراث ومہرکا) مقررہ جی نہیں دیتے ہو۔اور (اگر صاحب مال ہوں تو ) ان کے ساتھ (خوش جمال نہ ہونے کی وجہ سے ) نکاح کرنے سے فرت کرتے ہو (لیکن صاحب مال ہون تی کہ وہ ہے اس خوف سے کہ مال کہیں اور جگہ نہ چلا جائے ، کی دوسر سے بھی نفرت کرتے ہو (لیکن صاحب مال ہونے کی وجہ سے اس خوف سے کہ مال کہیں اور (جو آئیتیں کہ ) اس بار سے میں (ہیں) نکاح نہیں کرنے دیتے ) اور (جو آئیتیں کہ ) اس بار سے میں (ہیں) کہ تیموں کے (تمام معالم عام اس سے کہ مہراور میراث سے متعلق ہویا پھی اور ہو آئیتیں کہ ) اس بار سے میں (ہیں) کہیں سے کہ مہراور میراث سے متعلق ہویا پھی اور ہو آئیتیں کہ ) اس بار سے میں (ہیں) کہیں سے کہ مہراور میراث سے متعلق ہویا پھی اور ہو آئیتیں کہ کہ ساتھ کرو (یہ میں کہوں کے ساتھ کرو (یہ میں کہوں کے کہا کہوں کی ان انساف کے ساتھ کرو (یہ میں کہوں کے کہوں کے ان کے کہا کہ سے کہوں کی میں اس کے کہا کہ میں اس کے کہا ہوں کی میں اس کے کہ میں اس سے کہ مہراور میراث سے متعلق ہویا پی کھی اور ہو آئیا کہ معالم کے کہا کہ میں کہا کہ کہوں کے ساتھ کرو (یہ میں کہوں کے کہا کہ کہوں کے کہا کہ کو کیں کہا کہ کور کے کہوں کے کہوں کے کہا کہوں کے کہوں کو کہوں کے کہوں کی کو کہوں کے کہوں کے کہوں کو کہوں کے کہوں

سابق آیوں کا ہے۔ چنانچہوہ آیتیں اب بھی اپنامضمون تہارے ذمہ واجب کردہی ہیں اور ان کا تھم بعینہ باتی ہے، تم انہی کے مطابق عمل کرو) اور جو نیک کام کروگے (عورتوں اور تیبیوں کے بارے میں بھی اور دوسرے امور میں بھی ) تو بلا شباللہ تعالیٰ اس کوخوب جانتے ہیں (تمہیں اس کی جزائے خیر دیں گے اور ویسے تو وہ غیر خیر کو بھی جانتے ہیں، کیکن یہاں خیر کی تغیب مقصود ہے، اس لیے خصیص کی گئی)

فاكدہ: مطلب بيہ ہواكہ جوآيتي اس بارے ميں پہلے آچى ہيں جن كوتم وقا فو قا سنتے رہتے ہو، ان پر ان احكام كے بارے ميں اب بھى عمل واجب ہے، كوئى نيا عمن ہيں ديا جاتا ۔ چنانچہ يتيم عورتوں كے بارے ميں يہ آيت ہے: ﴿ وَإِنْ خِفْتُمُ اللّٰ تَفْسُطُوْ ا فِي الْيَتْمَٰى ﴾ اللية جس كى شان نزول يہى مہر سے متعلق نا انصافی تھى جس كو ﴿ لَا تُو الْيَتْمَٰى ﴾ اللية جس كى شان نزول يہى مہر سے متعلق نا انصافی تھى جس كو ﴿ لَا تُو الْيَتْمَٰى ﴾ اللية جس كى شان نزول يہى مجما جاسكتا ہے، جس كو يہاں ﴿ تَوْفُرُونَ ﴾ ميں فرمايا ، اوراس كے مقابلہ سے غير مرغوب عورتوں كے ساتھ الله على الله اورنوں كا حوالداس آيت پر حجے ہوا اور مستضعفين كمزوروں كے بارے ميں آيت ﴿ وَ اللّٰهُ اللّٰهُ ﴾ الله عنی انصاف كرنا اس سے بھى تجھ ميں آيا، اور آگے مزيد تصريح ہو وَ لَا تَا كُونُونَا اللّٰهُ ﴾ الله اوران سب كى ميراث اجمالی طور پر ﴿ لِلْيِّ جِنَالِ نَصِيْبٌ ﴾ الله عيں آتونُوسِل كے ساتھ اس كے بعد ﴿ وَ لَا تَا كُونُونِكُمُ اللّٰهُ ﴾ اوران سب كى ميراث اجمالی طور پر ﴿ لِللِّرِ جِنَالِ نَصِيْبٌ ﴾ الله عيں آتون سب كى ميراث اجمالی طور پر ﴿ لِللّٰوِ جِنَالِ نَصِيْبٌ ﴾ الله عيں آتون سب كى ميراث اجمالی طور پر ﴿ لِللّٰو جِنَالِ نَصِيْبٌ ﴾ الله عيں آتون ہوئى ہوئى ہوئى ہوئى ہوئى ہوئى ہوئى الله عليہ الله على الله عليہ الله على الله

﴿ وَإِنِ امْرَا لَا خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نَشُؤُوّا اَوْ اعْرَاضًا فَلَاجُنَامَ عَلَيْهِمَّا اَنْ يَصُلِمَا بَيْنَهُمَا صُلُحًا، وَالصُّلُمُ خَيْرٌ وَالْحَضِرَتِ الْاَنْفُسُ الشَّعَ، وَإِنْ تَعْسِنُوا وَتَتَقُوا فَإِنّ الله كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيْرًا ﴿ وَالشَّالَةُ عَلَى إِمَا لَا نَعْمَلُونَ خَبِيْرًا ﴿ وَالْتَعْمَلُونَ خَبِيْرًا ﴾

ترجمہ:اوراگر کسی عورت کوانیخ شوہرسے غالب احتمال بدد ماغی یا بے پروائی کا ہوسود دنوں کواس امر میں کوئی گناہ ہیں کہ دونوں باہم ایک خاص طور پر سلح کرلیں ،اور بیر کے بہتر ہے۔اور نفوس کوح ص کے ساتھ اقتر ان ہوتا ہے ،اوراگرتم اچھا برتا وُرکھواورا حتیاط رکھوتو بلاشہ حق تعالیٰ تہمارے اعمال کی پوری خبرر کھتے ہیں۔

ربط: اوپرکی آیت میں سابق آیتوں کا حوالہ تھا جس میں عورتوں سے متعلق احکام بھی شامل تھے، اب بھی خاص عورتوں یعنی بیو یوں سے متعلق بعض احکام کا بیان ہے، جس کی تفصیل پندرھویں تھی میں اصلاح کے عنوان کے تحت ہو چکی ہے، البندا گویا بیاس کا تمتہ اور اصلاح کے بعض طریقوں کی تعیین ہے، اور ﴿ بَدِیْنَهُ مِیْ کَیْ مِیں بیاشارہ ہے کہ دونوں تھی کا ہونا شرطنیں ہے۔

# میاں بیوی کے درمیان سلح کا جواز:

فا کدہ: ﴿ اُحْضِرَتِ الْاَ نَفْسُ ﴾ کی تقریراس طرح بھی ہو سکتی ہے کہ اور (اگر چہ بیس کے تو ہوگئی کین اگرا لیں سکے کم بی بات نہیں کہ چندون کے بعد عورت کے باق رہتی ہے کیونکہ ) لوگوں کا حرص کی طرف میلان ہے (اس لئے بیکوئی عجیب بات نہیں کہ چندون کے بعد عورت کے دل میں اپنے حقوق کی حرص کا جوش پیدا ہواورادھر مردکوا پی آزادی کی حرص ہے ہی اس لئے عورت پھراپ حقوق کا مطالبہ کر ہے جیسا کہ شری طور پراس کی اجازت بھی ہے اور مردادا کرنا نہ جا ہے نتیجہ میں جھگڑ ابر پا ہوجس کا انجام پھروہی علاحدگی اور جدائی ہو ) اور یہ فرمانا کہ گناہ نہیں اس لئے ہے کہ بظاہراس سلے میں شبہ ہوتا تھا کہ رشوت کے مشابہ ہے جس میں لینے والا اور دنوں گنگار ہوتے ہیں ،اس لئے دونوں سے گناہ کی فئی کردی۔

مسکلہ(۱):اگر ملی میں کوئی ایسی شرط طے کردی جوشریعت کی روسے ناجائز ہوتو صلی بھی ناجائز ہوگی ، مثلاً عورت سے کہا کہ اس شرط پر بختے نکاح میں رکھتا ہوں کہ تیری بہن بھی میرے نکاح میں رہے گی توبیہ بالکل حرام اور باطل ہے، اس لئے احقر نے سلم کے ترجمہ میں ' خاص طور پر''کی قیدلگادی ہے۔

مسئلہ(۲): نان ونفقہ اور باری کی تقسیم کے جوحقوق عورت نے معاف کئے ہیں عورت کو ہر وفت اختیار ہے کہ ان حقوق کا کہرمطالبہ کرنے گئے اور اگر شوہر نکاح میں رکھنا جا ہے گا تو ان حقوق کا ادا کرنا واجب ہوگا، ماضی میں حق ساقط

# كرنے يا ہونے ہے متعقبل ميں سقوط لازم ہيں آتا۔

﴿ وَلَنْ تَشْتَطِيعُوْ آَنْ تَعْدِلُوا بَيْنَ النِسَاءِ وَلَوْ حَرَضْتُمُ فَلَا تَمْيُلُوا كُلَّ الْمَيْلِ فَتَذَارُوْهَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَلِوْ حَرَضْتُمُ فَلَا تَمْيُلُوا كُلَّ الْمَيْلِ فَتَذَارُوْهَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَلِوْ حَرَضْتُمُ فَلَا تَمْيُلُوا كُلَّ الْمَيْلِ فَتَذَارُوْهَا كَالْمُعَلَّقَةِ وَإِنْ تَصْلِحُوا وَتَتَقُوا فَإِنَّ اللهُ كَانَ غَفُولًا رَّحِيْمًا ﴿ ﴾

ترجمہ: اورتم سے بیتو کبھی نہ ہوسکے گا کہ سب بیبیوں میں برابری رکھو، گوتمہارا کتنا ہی جی جا ہے تو تم بالکل توایک ہی طرف نہ ڈھل جاؤجس سے اس کواپیا کردوجیسے کوئی ادھر میں لنکی ہو۔ادرا گراصلاح کرلواورا حتیاط رکھوتو بلاشبہاللہ تعالی بڑے مغفرت والے بڑے رحمت والے ہیں۔

ربط: اوپرشوہر کی بدمزاجی اور لاپروائی سے متعلق مضمون بیان ہوا تھا، اور اس کے بعد چندصور توں کا احتمال ہے، ایک یہ کہ دونوں طرف سے ملے ہوجائے جومندرجہ بالا آیت کا اصل مقصد تھا، دوسرے بیکہ مردا پنی بدمزاجی اور لاپروائی سے باز آجائے، جس کی ترغیب ﴿ وَ إِنْ تَحُسِنُواْ ﴾ میں تھی، تیسرے بیکہ نہ توصلے ہواور نہ ہی مرد باز آئے، بلکہ علاحدگی ہوجائے البندااب ان آخر کے باقی دونوں احتمالوں سے متعلق مضمون ہے، دوسرے احتمال سے متعلق تو آیت ﴿ وَ لَنْ تَشْتَولِيْعُواْ ﴾ الخ میں کہ اگر دلی رغبت پراختیار نہیں تو اختیاری حقوق کا اداکر نا تو ضروری ہے اور چونکہ اکثر بے رغبتی کا سبب دوسری بیوی کی محبت کا غلبہ ہوتا ہے، اس لئے اس آیت میں اس کا ذکر ہوا ہے۔ ورنہ نہ کورہ بالا تھم عام ہے، اور تیسرے احتمال سے متعلق آیت ﴿ وَ إِنْ يَتَفَىٰ قا ﴾ الخ میں ہے۔

#### بیوی کے شرعی حقوق کا واجب ہونا:

اورتم ہے(عام طور ہے) تو یہ بھی نہ ہو سے گا کہ سب ہیو یوں میں (ہرطرح ہے) برابری رکھو(حتی کہ دلی رغبت میں بھی) اگر چہ (اس برابری کو) تمہارا کتناہی جی چاہے (اورتم اس میں کتنی ہی کوشش کرو، لیکن چونکہ دل کا میلان غیراختیاری ہے، اس لئے اس پر قدر ہے نہیں ، خواہ اتفا قابلااختیار کہیں برابری ہوجائے تو آیت میں اس کی نفی مقصو ذہیں ، غرض جب یہ اختیار میں نہیں تو تم اس کے مکلف نہیں ، لیکن اس کے غیراختیاری ہونے سے تو لازم نہیں آتا کہ ظاہری حقوق بھی اختیاری مونے سے تو لازم نہیں آتا کہ ظاہری حقوق بھی اضیاری نہیں ، جب وہ اختیاری ہیں) تو (تم پر واجب ہے کہ ) تم بالکل ایک ہی طرف نہ دھل جا و (بالکل کا مطلب ہیہ ہے کہ جس میں باطن ہے بھی معذور سے اور جس میں ظاہر ہے بھی مختار ہو یعنی شرعی حقوق میں اس سے بدم زاجی مطلب ہیہ ہے کہ جس میں باطن ہے بھی معذور سے اور جس میں ظاہر ہے بھی مختار ہو لیعنی نہ تو اس کے حقوق ادا کئے جا ئیں کہ وہ والی نہ کرو) جس سے اس (مظلومہ ) کوالیا کردو کہ جیلے کوئی بچھیں گئی ہو ( لیعنی نہ تو اس کے حقوق ادا کئے جا ئیں کہ وہ فاوند والی سہا گن بچی جائے اور نہ اس کو طلاق دی جائے کہ بغیر خاوند کی کہی جائے ، بلکہ سے طری ہیں تو ) اگر (فی الحال ان ان جسی طرح رکھو) اور ( رکھنے کی صورت میں جو گذشتہ زمانہ میں ان سے پچھی ناروا سلوک کیا گیا تو ) اگر (فی الحال ان معاملات کی ) اصلام کی کولو ( اور آئندہ ایے معاملات ہے احتیاط رکھوتو ( وہ گذشتہ معاملات معاف کرد ہے جائیں گ

کیونکہ) بلاشباللہ تعالیٰ بڑے مغفرت والے بڑے رحمت والے ہیں (چونکہ حقوق العباد سے متعلق گناہوں کی اصلاح ان بندوں کے معاف کرنے سے ہوتی ہے۔ لہذا اصلاح میں بیمعافی بھی آگئی تو اس کے واقع ہونے کے بعد توبیشری طور پر صحیح ہوگئی، اس لئے مقبول ہوگئی)

فَا مَده: اس آیت سے متعلق اس سورت کے شروع میں آیت ﴿ فَإِنْ خِفْتُمُ ٱللَّا تَعْدِلُواْ ﴾ الخ کے ذیل میں کچھ بحث گذر چکی ہے، اس کوملاحظ فرمالیا جائے۔

#### ﴿ وَإِنْ يَتَفَرَّ قَا يُغْنِنِ اللَّهُ كُلًّا مِّنْ سَعَتِهِ \* وَكَانَ اللَّهُ وَاسِعًا حَكِنيًّا ﴿ ﴾

تر جمہ: اوراگر دونوں میاں بیوی جدا ہوجاویں تو اللہ تعالی اپنی وسعت سے ہرایک کو بے احتیاج کردے گا۔اور اللہ تعالی بڑے وسعت والے اور بڑی حکمت والے ہیں۔

ربط:اس سے پہلے والی آیت میں بیان ہو چکا۔

# علاحدگى كاانجام:

اوراگردونوں میاں ہوی (میں کسی طرح بھی موافقت نہ ہوئی اوردونوں) جدا ہوجا کیں ( یعنی خلع یا طلاق ہوجائے)
تو (کوئی ان میں سے خواہ مرداگراس کی زیادتی ہے یاعورت اگراس کی کوتا ہی ہے، یوں نہ سمجھے کہ میرے بغیراس دوسرے کا مہی نہ جلے گا، کیونکہ) اللہ تعالی اپنی وسعت (قدرت) سے ( دونوں میں سے ) ہرایک کو ( دوسرے سے ) بے نیاز کردے گا ( یعنی ہرایک کا وہ کا م تو دوسرے کے بغیر چل ہی جائے گا جواس کے مقدر میں ہوگا، اور اللہ تعالی بڑے وسعت والے ہیں ہرایک کے لئے مناسب راستہ نکال دیتے ہیں)

TOST

ترجمہ:اوراللہ تعالیٰ کی مِلک ہیں جو چیزیں کہ آسانوں میں ہیں اورجو چیزیں زمین میں ہیں،اور واقعی ہم نے ان لوگوں کو بھی تھم دیا تھا جن کوتم سے پہلے کتاب ملی تھی اورتم کو بھی کہ اللہ تعالیٰ سے ڈرو۔اورا گرتم ناسپاسی کرو گے تو اللہ تعالیٰ کی مِلک ہیں جو چیزیں کہ آسانوں میں ہیں اور جو چیزیں کہ زمین میں ہیں۔اور اللہ تعالیٰ کسی کے حاجت مند نہیں اور خودا پی ذات میں محمود ہیں۔اوراللہ ہی کی مِلک ہیں جو چیزیں آسانوں میں ہیں اور جو چیزیں کہ زمین میں ہیں۔اوراللہ تعالیٰ کافی کارساز ہیں۔اگران کومنظور ہوتو اےلوگوتم کوفنا کر دیں اور دوسروں کوموجود کر دیں۔اوراللہ تعالیٰ اس پر پوری قدرت رکھتے ہیں، جو مخص دنیا کا معاوضہ چاہتا ہوتو اللہ تعالیٰ کے پاس تو دنیا اور آخرت دونوں کا معاوضہ ہے، اور اللہ تعالیٰ بڑے سننے والے، بڑے دیکھنے والے ہیں۔

رابط: یہاں تک مختلف احکام بیان فرما کراب ان احکام پڑمل کی تاکید خاص اہتمام سے فرماتے ہیں کہ اول موافقت کا تھم ﴿ اثّقُوا اللّه ﴾ میں فرمایا اور اس کو ہل کرنے کے لئے ﴿ مِنْ قَبْلِکُمْ ﴾ کو یا دولایا، پھر ﴿ وَرانَ تَکُفُرُ وَا ﴾ میں جزا کو صذف کر کے خالفت سے روکا۔ پھر ﴿ وَ کَفَظْ بِاللّهِ وَ کِیْلًا ﴾ میں غیر اللّه کا اندیشہ دور کیا کہ بعض اوقات وہ بھی احکام میں کو تابی کا سب ہوتا ہے اور تینوں مضمونوں پر اپنے آسانوں اور زمین کے مالک ہونے سے استدلال فرمایا کیونکہ ایسے مالک کی موافقت واجب ہوگا اور خالفت حرام ہوگا۔ اور اس پر توکل وجروسہ کرنا واجب ہوگا ، اور ﴿ وَرانَ تَکُفُرُ وَا ﴾ کے بعد محذوف جزا کے مضمون پر ﴿ خَبْنِیّا حَبِیْلًا ﴾ سے دلالت فرمائی گئی، پھر دین کی خدمت کو فنیمت سجھنا احسان کی شکل میں ﴿ اِنْ یَشُنَ ﴾ الخ میں ارشاوفر مایا تا کہ اس خوف سے کہ کہیں کی دوسرے سے بیکام نہ لے لیا جاتے ، دوڑیں کے پھر دین کے اصلی ثمرہ نے آخرت میں ملنے کے بارے میں ﴿ مَنْ کُانَ مُرِدِیْنُ ﴾ میں ارشاوفر مایا ، کیونکہ بعض اوقات و نیا میں ثمرہ نہ ملنے سے بھی احکام میں سستی ہوجاتی ہے۔ اس طرح یکل پانچ مضمون ایک ساتھ ہوئی۔ جن سے نہایت اجتمام کے ساتھ احکام پڑل کی تاکید ہوگی۔

# احكام برهمل كي بورى تاكيداور كمل اجتمام:

اورجو چیزی آسانوں میں ہیں اورجو چیزیں زمین میں ہیں سب اللہ تعالیٰ کی ملکت ہیں (توایسے مالک کے احکام کا مانابہت ہی ضروری ہے ) اور (احکام پڑکل کا خطاب خاص طور ہے تم سے ہی نہیں ہوا بلکہ ) واقعی ہم نے ان لوگوں کو بھی تھم دیا ہے اور احکام پر کمل کا خطاب خاص طور ہے تم سے ہی نہیں ہوا بلکہ ) واقعی ہم نے ان لوگوں کو بھی تھم دیا ہے کہ اللہ تعالیٰ سے ڈرو دیا تھا، جن کو تم ہیں جس میں تمام احکام کی موافقت واضل ہے، اس لئے اس سورت کو تقوی سے شروع کر کے اس کی تفصیل میں مختلف احکام لائے ہیں ) اور (انہیں اور تمہیں ہی جس سایا گیا کہ ) اگر تم ناشکری کرو گے تو (اللہ تعالیٰ کا کوئی تفصیان ہیں ، ہاں تمہارا ہی نقصان ہے ، کیونکہ ) اللہ تعالیٰ کی (تو ) ملکیت ہیں جو چیزیں کہ آسانوں میں ہیں اور جو چیزیں کہ زمین میں بیں اور جو چیزیں کہ زمین میں بین اور جو چیزیں کہ زمین میں بین اور جو چیزیں کہ اللہ تعالیٰ کی کا لفت میں یقینا نقصان ہے ) اور اللہ تعالیٰ کی کا لفت میں بین جو چیزیں کہ اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہیں جو چیزیں کہ اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہیں جو چیزیں کہ اللہ تعالیٰ کی ملک علیت ہیں جو چیزیں کہ ہیں (اس لئے کسی کی مخالفت ہے ان کی صفات میں کوئی نقص لازم نہیں آتا) اور اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہیں جو چیزیں کہ ہیں (اس لئے کسی کی مخالفت ہے ان کی صفات میں کوئی نقص لازم نہیں آتا) اور اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہیں جو چیزیں کہ ہیں (اس لئے کسی کی مخالفت سے ان کی صفات میں کوئی نقص لازم نہیں آتا) اور اللہ تعالیٰ کی ملکیت ہیں جو چیزیں کہ ہیں (اس لئے کسی کی مخالفت ہیں کی مخالفت ہیں کی مخالفت ہیں کی مخالفت ہیں جو چیزیں کہ

آسانوں میں ہیں اور جو چیزیں کہ زمین میں ہیں اور (جب وہ ایسے قادر وہتار ہیں تو اپنے اطاعت گذار بندوں کے اللہ تعالیٰ ہی سے کام بنانے والے ہیں (لہذاان کی کارسازی کے ہوتے ہوئے ان کی اطاعت کرنے والوں کو کون نقصان کہ ہی ہی اس لئے کسی سے بھی تہیں ڈرنا چا ہے اور اللہ تعالیٰ جو تہ ہیں دین کے کام بنارہ ہیں، وہ سب تمہاری ہی سعادت کے لئے ہیں، ورنہ وہ دوسروں سے بھی کام لے سکتے ہیں، کیونکہ ان کی الی قدرت ہے کہ )ا بے لوگو!اگر وہ چا ہیں تو تم سب کوفنا کردیں، اور دوسروں کو لے آئیں (اور ان سے کام لے لیس جیسا کہ دوسری آیت ہیں ہے:
﴿ وَ اِنْ تَتَدَلَّوْا يَسْتَبْ بِلُ لُ قُومًا عَنْهِرَكُمْ ہُلُ (سورۃ جمہ ۴۸) اور اللہ تعالیٰ اس پر پوری قدرت رکھتے ہیں (پھر بھی الیا نہیں کیا ما کاصلی تمره آخرت ہیں ہے، نہیں کیا تو ان کی عنایت ہے، تم پڑھی کوئی ہی سرحین کے ام کاصلی تمره آخرت ہیں ہے، نہیں کیا تو ان کی عنایت ہے، تم پڑھی ایس کی قدرت ہے تو اعلی ہر چیز کیوں نہ ما تی جو دنیا کی معاوضہ واہتا ہوتو (وہ ہوئی کا معاوضہ اللہ تعالیٰ ہوئے والے ہوئے والے ہیں (سب کی ابوری قدرت ہے تو اعلی ہر چیز کیوں نہ ما تی جائی ورنیا کے اور اللہ تعالیٰ ہوئے ہیں، چا ہوہ وہ دنیا کی ہوں یا دین کی ،الہذا آخرت طلب ان کی قدرت ہے تو اعلی ہر چیز کیوں نہ ما تی جائی اور اللہ تعالیٰ ہوئے ہوء وہ دنیا کی ہوں یا دین کی ،الہذا آخرت طلب کرنے والوں کو تو اب دیں گے وارد نیا کے طالبوں کو آخرت سے محروم رکھیں گے،الہذا آخرت ہیں کی نبیت اور درخواست کرنی چا ہے ،البتہ دنیا کی حاجت مستقل طور پر ما تکنے میں کوئی مضا کھ نہیں ،کین عباوت میں بینیت نہ کرے)

﴿ يَا يُهُا الْآنِيْنَ الْمَنُوا كُوْنُوا قُوْمِيْنَ بِالْقِسُطِ شُهَكَاءَ اللّهِ وَلَوْ عَكَ اَنْفُوكُمُ اَوِ الْوَالِكَيْنِ وَالْاَقْرَبِيْنَ اللّهَ كَانَ غَنِيًّا اَوْ فَقِيْدًا فَاللهُ اَوْلَى بِهِمَا سَفَلَا تَتَبِعُوا الْهَوَى اَنْ تَعْدِلُوا ، وَإِنْ تَلُوَا اَوْتُعُرِضُوا فَإِنَّ اللهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُوْنَ خَبِيُرًا ﴿

ترجمہ: اے ایمان والو! انصاف پرخوب قائم رہنے والے اللہ کے لئے گواہی دینے والے رہوا گرچا بنی ہی ذات پر ہویا کہ والدین اور دوسرے رشتہ داروں کے مقابلہ میں ہو۔ وہ خص اگر امیر ہے تو اور غریب ہے تو، دونوں کے ساتھ اللہ تعالیٰ کوزیادہ تعلق ہے، سوتم خواہش نفس کا اتباع مت کرنا کبھی تم حق سے ہے جاؤ، اور اگرتم کے بیانی کروگے یا پہلو تھی کروگے قبلا شبواللہ تعالیٰ تمہارے سب اعمال کی پوری خبرر کھتے ہیں۔

ربط: او پر مختلف احکام کابیان ہوا ہے، جن میں بعض معاملات بھی تھے، جن میں صاحب معاملہ کو بھی اورا گر بھی کوئی اختلاف واقع ہوتو فیصلہ کرنے والوں کو بھی عدل وانصاف کی رعایت کرنے اور دوسرے جولوگ اس کی حقیقت سے باخبر ہیں ان کو گواہی میں حق بات ظاہر کرنے کا لحاظ رکھنے کی ضرورت ہے، اس لئے اب عدل وانصاف قائم کرنے اور حق کی محوان میں ان کو گواہی دیے کو واجب قرار دیے ہیں، اس طرح کویا یہ ضمون تمام سابق احکام کی تاکید کرنے والا اور پیمیل کرنے والا ہے،

اور تیموں کے بارے میں بھی انصاف اور لوگوں کے درمیان فیصلہ کرتے وقت بھی عدل وانصاف اور تیموں کے مال انہیں سپر دکرنے کے وقت کواہ بنانے اور بنوابیر ق کے قصہ میں بعض لوگوں کی ناحق طرف داری کے مضامین بیان ہو چکے ہیں، ان مضامین کے ساتھ اس آیت کو خاص مناسبت ہے۔

اظهارت اورانصاف كاواجب بونا:

اے ایمان والو! (لین دین کے تمام معاملوں میں اوا یکی کے وقت بھی اور فیصلہ کے وقت بھی ) انصاف پرخوب قائم رہنے والے (اور اقراریا شہادت کی نوبت آئے تو) اللہ کی خوشنودی کے لئے (پچی) گواہی دینے والے بنو، اگر چہ (وہ گواہی کا اپنی ہی ذات پر بو (جس کو اقرار کہتے ہیں ) یا کہ والدین اور دوسر ہے اس کو نفع پہو نچانا چاہئے ، تا کہ اس سے بے وقت بید خیال نہ کرو کہ جس کے مقابلہ میں ہم گواہی دے رہیں، بیامیر ہے اس کو نفع پہو نچانا چاہئے ، تا کہ اس سے بے مروتی نہ بوء یا یہ کہ بیغ کہ بیٹر کے مقابلہ میں ہم گواہی دے رہیں، بیامیر ہے اس کو نفع پہو نچانا چاہئے ، تا کہ اس سے بے خلاف گواہی دینی کو نہ دیکھو، کیونکہ ) وہ مختص (جس کے خلاف گواہی دینی پڑے کی اگر میں ہے تو دونوں کے ساتھ اللہ تعالی کو زیادہ تعلق ہے (اتنا تعلق تہمیں نہیں کو کہ حق کا اظہار کیا جائے تو تم ضعف تعلق پر ان کی ایک عارضی کو کہ تو کا اظہار کیا جائے تو تم ضعف تعلق پر ان کی ایک عارضی مصلحت کا کیوں خیال کرتے ہو؟ کو تم خلاف کو ای دورکہ کے تاب کی مصلحت کا کیوں خیال کرتے ہو؟ کو تم خلوگ کی ایرخ پھیرو گے (بینی گواہی میں ٹال مٹول کرو گے ) تو (بادر کھنا جاؤاور اگرتم کے بیائی کروگے (بینی غلط گواہی دو گے ) یارخ پھیروگے (بینی گواہی میں ٹال مٹول کروگے ) تو (بادر کھنا کو اورٹ کی بیروی میں ٹال مٹول کروگے ) تو (بادر کھنا کہ کو تھینا اللہ تعالی تر دی تھیروگے (بینی گواہی میں ٹال مٹول کروگے ) تو (بادر کھنا کہ کو تھینا اللہ تعالی تو تم ضعف تعلی کروگے ہیں۔

ترجمہ: اے ایمان والو! تم اعتقادر کھواللہ کے ساتھ اور اس کے رسول کے ساتھ اور اس کتاب کے ساتھ جو اس نے اپ رسول پر نازل فر مائی اور ان کتابوں کے ساتھ جو کہ پہلے نازل ہو چکی ہیں، اور جو شخص اللہ تعالیٰ کا انکار کرے اور اس کے فرشتوں کا اور اس کی کتابوں کا اور اس کے رسولوں کا اور روز قیامت کا تو وہ شخص گر اہی میں بڑی دور جا پڑا۔

ربط: او پر زیادہ حصہ فر وی احکام کا فہ کور ہوا ہے، اور ایمان و کفر کے مباحث: مخالفین کے ساتھ معاملات کے میں کہیں آگئے ہیں، اب یہ مباحث کسی قدر تفصیل سے بیان کئے جاتے ہیں اور ختم سورت کے بالکل قریب تک چلے گئے ہیں، ترجیب اس طرح ہے: پہلے شریعت میں معتبر ایمان کا بیان ہے، پھر کفار کے مختلف فرقوں کی عقائد میں بھی اور بعض اعمال

میں بھی جو کہ عقا کد کے فساد پر دلالت کرتے ہیں: ندمت ہے۔

#### شريعت مين معتبرا يمان:

اے ایمان والو! (پین جواجمالی ایمان الا کرمؤ منوں کے اس زمرہ میں واغل ہو بچکے ہیں) تم ضروری عقائد کی تفصیل سن لوکہ ) ایمان رکھواللہ (کی ذات وصفات) کے ساتھ اور اس کے رسول (محمد سلطین کے اللہ کے ساتھ اور اس کے ساتھ اور اس کے رسول (پین محمد سلطین کے اپنے اللہ تعالیٰ کے اپنے رسول (پین محمد سلطین کے اپنے اللہ تعالیٰ اور ان فرمائی اور ان کتابوں (کے جق ہونے) کے ساتھ (بھی ہوکے) جو کہ (رسول اللہ سلطین کے اپنے رسول (پین محمد سلطین کے اپنے اس کی بازل فرمائی اور اور سول اللہ سلطین کے اپنے مسلم اور قیامت کے دن پر ایمان رکھنا بھی رسول اللہ سلطین کے اس کے فرشتوں کا (انکار کرے) وافر اس کے فرشتوں کا (انکار کرے) اور (اس طرح جو) اس کے فرشتوں کا (انکار کرے) اور (اس طرح جو) اس کے فرشتوں کا (انکار کرے) اور (اس طرح جو) اس کی کتابوں کا (جن میں قرآن مجید بھی آگیا) انکار کرے (اور اس طرح) جواس کے دسولوں کا (جن میں رسول اللہ سلطین کی واقعی سے اور مقصد یعنی نجات سے بھی) بہت دور جا پڑا۔
میں رسول اللہ سلطین کی واقعی سے اور مقصد یعنی نجات سے بھی) بہت دور جا پڑا۔

﴿ إِنَّ الَّذِينَ امْنُوا ثُمَّ كَفُرُوا ثُمَّ امْنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْرًا لَهُ يَكُنِ اللهُ لِيَغْفِي لَهُمُ وَلَا لِيَهْدِينَهُمْ سَبِيْلًا ﴿ ﴾

ترجمہ:بلاشبہ جولوگ مسلمان ہوئے پھر کا فرہو گئے پھر مسلمان ہوئے پھر کا فرہو گئے پھر کفر مسلمان ہوئے گئے ،اللّٰد تعالیٰ ایسوں کو ہرگزنہ بخشیں گے۔اور نہان کوراستہ دکھا کیں گے۔

ربط: اوپراہ کفری ندمت اجمالی طور پر بیان ہوئی ہے، اب تفصیل ہے، چنانچدان میں ایک فرقہ مرتد لوگوں کا ہے اس کا پہلے بیان ہوا ہے۔

# مرتدلوگون کی مذمت:

بلاشبہ جولوگ (پہلے تو) مسلمان ہوئے پھر کافر ہو گئے، پھر مسلمان ہوئے (اوراس بار بھی اسلام پر قائم ندرہے، ورنہ پہلی بار مرتد ہوجا نامعاف ہوجا تا بلکہ) پھر کافر ہو گئے پھر (مسلمان ندہوئے ورنہ پھر بھی ایمان قبول ہوجا تا بلکہ) کفر میں برجتے چلے گئے (لیعنی کفر پر مرتے دم تک ثابت اور قائم رہے) اللہ تعالی ایسے لوگوں کو ہر گزنہ بخشیں گے اور ندان کو منزل مقصود یعنی جنت کاراستہ دکھا کیں گے (کیونکہ مغفرت اور جنت کے لئے ایمان پر موت ہونا شرط ہے) فاکدہ: جوایک بار مرتد ہواس کا بھی یہی تھم ہے کہ اس پر قائم رہنے سے مغفرت و جنت سے محروم ہے، یہاں دوسری

بارار تدادیعنی مرتد ہونے کا ذکر کسی قید کے طور پڑہیں بلکہ بعض لوگوں نے آیت کے نزول کے زمانہ میں ایسا کیا تھا،اس لئے اس عنوان سے ذکر کیا گیا ہے۔

﴿ بَشِرِ الْمُنْفِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَنَابًا الِيُمَّا ﴾ النَّيْ ﴿ النَّذِينَ يَتَخِنُونَ الْكِفِينِ الْوَلِيَاءِ مِنْ دُوْنِ الْمُوْمِنِينَ اللهِ بَعِينِينَ اللهِ اللهِ عَنِينَ اللهِ عَنِينَ اللهِ عَنِينَ اللهِ عَنِينَ اللهِ عَنِينَا ﴾ اينبَعُوْنَ عِنْدَهُمُ الْعِنَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِللهِ جَمِينِيمًا ﴿ ﴾

ترجمہ: منافقین کوخوشخبری سناد بیجئے اس امر کی کہان کے واسطے بڑی در دناک سزاہے جن کی بیرحالت ہے کہ کا فرول کو دوست بناتے ہیں مسلمانوں کوچھوڑ کر کیاان کے پاس معزز رہنا چاہتے ہیں سواعز از تو سارا خدا تعالیٰ کے قبضہ میں ہے۔ ربط: اوپر مرتد لوگوں کا ذکر تھا، اہل کفر میں ایک فرقہ منافقوں کا تھا، اب ان کا ذکر ہے۔

### منافقول کی مذمت:

منافقوں کوخوشخبری سناد بیجئے اس امر کی کہ ان کے واسطے (آخرت میں) بڑی وردنا ک سزا (تبحویز کی گئی) ہے جن کی میں الل ایمان کی ندر کھ سکے، چنانچہ) مسلمانوں کو چھوڑ میں الل ایمان کی ندر کھ سکے، چنانچہ) مسلمانوں کو چھوڑ کر کا فروں کو دوست بناتے ہیں، کیاان کے پاس (جاکر) معزز رہنا چاہتے ہیں تو (خوب مجھلوکہ) اعزاز تو سارااللہ تعالی کے قبضہ میں ہے (وہ جس کو چاہیں دیں، لہذااگر اللہ تعالی ان کو یا جن سے جاجا کروہ دوستی کرتے ہیں ان کو اعزاز نہ دیں تو کہاں سے معزز بن جائیں گئی )

فائدہ: چنانچہ اللہ تعالیٰ نے جلدی ہی مسلمانوں کے ہاتھوں سے سب کوذلیل وخوار کر دیا۔ منافقوں کا کفار سے ملنا اس غرض سے تھا کہ انہیں مسلمانوں کے اس طرح غالب آنے کی توقع نہیں تھی، وہ سوچتے تھے کہ ہمیشہ توان یہودیا مشرکوں کے ساتھ رہنا ہوگا، پھران سے کیوں بگاڑ کریں؟

ترجمہ:اوراللہ تعالیٰ تمہارے پاس بیفر مان بھیج چکا ہے کہ جب احکام الہید کے ساتھ استہزاءاور کفر ہوتا ہوا سنوتو ان لوگوں کے پاس مت بیٹھو جب تک وہ کوئی اور بات شروع نہ کردیں کہ اس حالت میں تم بھی ان ہی جیسے ہوجا و گے۔ یقیتاً الله تعالی منافقوں کواور کا فروں کوسب کو دوزخ میں جمع کردیں گے، وہ ایسے ہیں کہتم پرافتاد پڑنے کے منتظر رہتے ہیں، پھر اگر تمہاری فتح من جانب اللہ ہوگئ تو ہاتیں بناتے ہیں کہ کیا ہم تمہارے ساتھ نہ تھے اورا گر کا فروں کو پچھ حصال گیا تو ہاتیں بناتے ہیں کہ کیا ہم تم پر غالب نہ آنے لگے تھے اور کیا ہم نے تم کو مسلمانوں سے بچانہیں لیا۔ سواللہ تعالیٰ تمہارا اور ان کا قیامت میں فیصلہ فرمادیں گے۔ اور ہرگز اللہ تعالیٰ کا فروں کو مسلمانوں کے مقابلہ میں غالب نے فرماویں گے۔

ربط: اوپرکی آیوں میں منافقوں کا کافروں سے دوئی کرنے کا ذکر تھا، اب مسلمانوں کو کفار کے ساتھ دوئی رکھنے سے مطلق طور پر آیت ﴿ یَنْجِنْدُونَ الْکَلِفِی بِنُ اُولِیکا ﷺ میں اوران کے گفریات کے مشغلہ کے وقت ظاہری طور پر ساتھ المحضے بیٹھنے سے بھی جو کہ زیادہ معصیت کا سب ہے ﴿ فَلَا تَفْعُدُواْ مَعَهُم ﴾ میں ممانعت فرماتے ہیں اور کھلے کا فروں کے ساتھ منافقوں کو بھی آیت ﴿ إِنَّ اللّٰهُ جَامِعُ الْمُنْفِقِينُ وَالْکِلْفِرِينَ ﴾ میں شامل فرماتے ہیں اور ساتھ ساتھ منافقوں کی قباحتوں کا بھی اظہار فرماتے ہیں، تا کہ موقع وکل کے مقصود کی اور زیادہ تا کید ہوجائے۔

#### كفريه باتول كے تذكرہ كے وقت كفار كے ساتھ بيٹھنے كى ممانعت:

اور (اے مسلمانو! دیکھوتم منافقوں کی طرح کفار کے ساتھ خصوصی تعلق مت رکھنا، خاص طور سے جس وفت وہ کفر ہیہ باتوں کا تذکرہ کرتے ہوں، چنانچاس مدنی سورت سے پہلے بھی )اللہ تعالی تمہارے یاس بفرمان (سورہ انعام میں جو کمی ہے) بھیج چکاہے (جس کا حاصل یہ ہے) کہ جب (کسی مجمع میں) اللہ کے احکام کے ساتھ استہزااور کفر ہوتا ہواسنوتوان لوگوں کے پاس مت بیٹھو، جب تک کہوہ کوئی اور بات شروع نہ کریں (اور پیضمون اس آیت کا حاصل ہے: ﴿ وَلِاذَا كَأَيْتَ الكوين يَعْوَضُونَ ﴾ الخ بياستهزاء كرنے والے مكه ميں مشرك لوگ تصاور مدينه ميں يهودتو اعلانيه اور منافق صرف غریب و کمز ورمسلمانوں کے سامنے ،توجس طرح وہاں مشرکوں کے ساتھ اٹھنا بیٹھناممنوع تھا، یہاں یہوداور منافقوں کے ساتھ اٹھنا بیٹھناممنوع ہے، اور بیممانعت ہم اس لئے کرتے ہیں) کہاس حالت میں تم بھی (گناہ میں) انہی جیسے ہوجاؤ کے (اگر چہدونوں کی خصوصیت میں فرق ہو کہ ایک گناہ کفر کا ہے، دوسرافستی کا،اورساتھ اٹھنے بیٹھنے کی اس ممانعت میں سب برابر ہیں، کیونکہ اس کی علت کفر میں غور وفکر اور خوض ہے۔اور اس غور وفکر کا منشا کفر ہے، اور اس میں دونوں برابر ہیں، چنانچہ کفر کی سزالیعن جہنم کا گندہ (حصہ) بننے میں بھی دونوں برابر ہوں گے، کیونکہ) یقیناً اللہ تعالی منافقوں کواور کا فروں کوسب کوجہنم میں جمع کردیں مے (اور)وہ (منافق)ایسے ہیں کہ تبہارے اوپر مصیبت آنے کے منتظراور آرز دمند رہتے ہیں، پھر (ان کے اس انظار کے بعد )اگراللہ کی مدد سے تہاری فتح ہوگئ تو (تم سے آکر) باتیں بناتے ہیں کیا ہم تہارے ساتھ (جہادیں شریک) نہیں تھ (کیونکہ نام کرنے کوتو مسلمانوں میں تھے ہی رہتے تھے،مطلب سے تھا کہ ہمیں بھی مال غنیمت میں سے حصد دو) اور اگر کا فرول کو (غلبہ کا) کچھ حصال گیا (لیعنی وہ اتفاق سے غالب آئے) تو (ان

ے جاکر) باتیں بناتے کہ کیا ہم تم پر غالب نہ آنے گئے تھے (گرہم نے قصداً تمہارے غالب آنے کی غرض سے مسلمانوں کی مدونہ کی اورائیں کہ لڑائی کا نقشہ بدل گیا) اور کیا ہم نے (جب تم مغلوب ہونے گئے تھے ق) تمہیں مسلمانوں سے بچانہیں لیا (اس طرح کہ ان کی مدونہ کی اورا بنی تدبیر کے ذریعہ لڑائی کا نقشہ بدل دیا، مطلب سے کہ ہمارا احسان مانواور جو پچھ تمہارے ہاتھ آیا ہے ہمیں بھی پھودلاؤ، غرض دونوں طرف ہاتھ مارتے ہیں) تو (ونیا میں اگر چاسلام کے اظہار کی برکت سے مسلمانوں کی طرح زندگی بسر کررہے ہیں، لیکن) اللہ تعالی تمہارا اور ان کی قیامت میں (عملی) فیصلہ فی اور ابلی فیصلہ میں گرا اللہ تعالی کا فروں کو مسلمانوں کے مقابلہ میں غالب نے فرما کیں گے (بلکہ کفار مجرم قراریا کرجہنم میں جا کیں گے اور مسلمان اہل حق ثابت ہوکر جنت میں جا کیں گے، اور عملی فیصلہ ہیں ہے)

فائدہ: اس کوفیصلہ فرمایا حالانکہ فیصلہ اختلاف کی صورت میں ہوتا ہے، تو وہ اختلاف آگر چہ نفاق کی وجہ سے گفتگو میں
کم آتا تھا، لیکن عقائد اور مسلک تو الگ تھے، یہ اور وہ اس مسلک پر اس لئے نازاں تھے کہ ہمیں دنیا میں بھی امن حاصل
ہے اور آخرت میں بھی نجات مل جائے گی، لیکن اس کاعملی فیصلہ وہاں ہوجائے گا۔ اور دعملی ''کی قیداس لئے لگائی کہ قل وباطل کے دلائل تو یہاں بھی واضح ہیں، اور ﴿ لَنْ يَنْجُعَلَ اللّٰهُ ﴾ الخ میں یہ قید ظاہر کر دی کہ اس فیصلہ میں، اس سے یہ شہد دور ہوگیا کہ دنیا میں تو کفار بھی ہمی مسلمانوں پرغالب ہوجاتے ہیں۔

مسئلہ: اہل باطل کے ساتھ اٹھنے بیٹھنے کی چندصورتیں ہیں: اول ان کی گفریات پر رضامندی کے ساتھ تو ہی گفر ہے، دوسرے کفریات کے اظہار کے وقت کراہت کے ساتھ ہیہ بلا عذر فسق ہے، تیسرے کسی دنیوی ضرورت کے واسطے سے میمباح ہے، چوتھے احکام کی تبلیغ کے لئے تو ہے بادت ہے، پانچویں مجبوری اور معذوری اور غیر اختیاری طور پر اس میں معذور ہے۔

﴿ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ يُخْدِعُونَ اللهَ وَهُو خَادِعُهُمْ ۚ وَإِذَا قَامُواۤ إِلَى الصَّلُوةِ قَامُواْ كُسَالَى ۗ يُرَاءُوْنَ النَّاسَ وَلَا يَنْكُرُوْنَ اللهَ إِلَا قَلِيْلًا فَهُ مُنْكَابُنَ بِيْنَ بَيْنَ ذَلِكَ ۗ لَا اللهِ هَوُلاَءِ وَلَا إِلَى هَوُلاَءِ وَلَا إِلَى هَوُلاَءِ وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَكُنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا ﴿ ﴾ وَمَن يُضْلِلِ اللهُ فَكَنْ تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا ﴿ ﴾

تر جمہ: بلاشہ منافق لوگ چالبازی کرتے ہیں اللہ ہے، حالانکہ اللہ تعالیٰ اس چال کی سزاان کو دینے والے ہیں، اور جب نماز میں کھڑے ہوتے ہیں حرف آ دمیوں کو دکھلاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ جب نماز میں کھڑے ہوتے ہیں حرف آ دمیوں کو دکھلاتے ہیں اور اللہ تعالیٰ کمرائی کا ذکر بھی نہیں کرتے گر بہت ہی مخضر معلق ہورہ ہیں دونوں کے درمیان میں، نمادھر نہ اُدھر۔اور جس کو خدا تعالیٰ گمرائی میں ڈال دیں ایسے مخص کے لئے کوئی میں نہ پاؤگے۔
میں ڈال دیں ایسے مخص کے لئے کوئی میں نہ پاؤگے۔
ربط: یہ تیں منافقین کی برائیوں کا تتمہ ہے۔

### منافقين كي برائيون كانتمه:

بلاشہ منافق اوگ (ایمان کے اظہار میں) اللہ ہے چالبازی کرتے ہیں (اگر چدان کی چال اللہ ہے پوشیدہ نہیں رہ کی اوراگر چدان کا بیعقیدہ ہو) عالانکہ اللہ تعالیٰ اس کے اوراگر چدان کا بیعقیدہ ہو) عالانکہ اللہ تعالیٰ اس چال کی سرااان کو دینے والے ہیں، اور (چونکہ ان کے دل میں ایمان تو ہنیت ہی کا بلی (مرے دل) کے ساتھ کھڑے تو اب کاعقیدہ دکھیں اس لئے) جب نماز کے لئے کھڑے ہوتے ہیں تو بہت ہی کا بلی (مرے دل) کے ساتھ کھڑے ہوتے ہیں تو بہت ہی کا بلی (مرے دل) کے ساتھ کھڑے ہوتے ہیں تو بہت ہی کا بلی (مرے دل) کے ساتھ کھڑے ہوتے ہیں تو بہت ہی کا بلی (مرے دل) کے ساتھ کھڑے ہم ہوتے ہیں (کیونکہ نشاط تو اعتقادا ورا مید ہے بیدا ہوتا ہے) صرف لوگوں کو (اپنا نمازی ہونا دکھاتے ہیں تا کہ لوگ مسلمان ہوتے ہیں (کیونکہ خوش نام ہی کرنا ہے، اس لئے اس نماز میں) اللہ تعالیٰ کا ذکر دل کی گہرائی ہے کیا رزبانی) بھی نہیں کرتے گر بہت ہی خفھر (یعنی صرف صورت نماز کی بنا لیتے ہیں، جس ہے نماز کا نام ہوجائے، اور یہ کی کوئی تعجب کی بات نہیں کے صرف الحنا بیٹھ بین کہ ہوتی کوئی الکی نہ پڑھے میں امام کوہوتی ہے، آئیں امامت تو کہاں نصیب ہوتی ،مقتلی ہونے کی حالت میں اگر کوئی بالکی نہ پڑھے مرف بوٹ بالتارہ تو کی کوئی اخبر ہون ادر ہوئی ہوتی کوئی انکل نہ پڑھے مرف بوٹ بالتارہ تو کی کوئی اخبر ہون کوئی الکی نہ پڑھے ہوں کہ نوٹ ہیں الگے ہوئی ہوئی کوئی الکی نہ پڑھے میں کا فروں اور موشوں کے نی میں کا فروں ہوئی کوئی راستہ پاؤ گا فروں سے الگ اور اندر سے کا فر ہیں منافقوں کی راہ پر آنے کی اسید میں الیک ہونے کی رامین ہونے کی اسید مت رائیں میں فقوں کی برائی ہوئی کی اس کی شرارتوں کی وجہ سے دنجوں کی دروں کی ہوئی کی اور کی برائی ہوں کوئی راستہ پاؤ گے (مطلب سے کہاں منافقوں کی برائی ہوں کے کوئی راستہ پاؤ گے (مطلب سے کہاں منافقوں کی برائی ہونے کی اسے کوئی راستہ پاؤ گے (مطلب سے کہان منافقوں کی راہ پر آنے کی اسید مت کوئی ہوں)

فائدہ: جسستی وکا ہلی کی یہاں ندمت ہے، وہ عقیدہ کی کا ہلی ہے اور جوکا ہلی سے عقیدہ کے باوجود ہو، وہ اس سے خارج ہے۔ پھرا گر سی عذر کی وجہ سے ہوجیسے مرض و تکان اور نیند کا غلبہ تب تو ملامت کی بات بھی نہیں ، البت اگر بغیر کسی عذر کے ہوتو قابل ملامت ہے۔

﴿ يَا يَهُمَا الَّذِينَ امَنُوا لَا تَتَّخِذُوا الْكَفِرِينَ اوْلِيّاءُ مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْنَ اتَرْرِيْهُوْنَ اَنْ تَجْعَلُواْ لِللهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَنًا مُّبِينًا ﴿ ﴾

ترجمه:اے ایمان والواتم مؤمنین کوچھوڑ کر کا فرول کودوست مت بناؤ، کیاتم یول جاہتے ہوکہ اپنے اوپر اللہ تعالیٰ کی جت مرت کائم کرلو۔

ربط: آگے کفار کے ساتھ خصوصیت وقل رکھنے کی ممانعت کے ضمون کا تتہ ہے، جس پرآیت ﴿ قَالَ نَوْلَ عَلَيْكُمْ ﴾ سےدلالت ہوئی ہے۔

# چىبىيوال تىم : كفار كے ساتھ دوسى كى ممانعت:

اے ایمان والو! تم مؤمنوں کوچھوڑ کر کافروں کو (چاہے منافق ہوں یا کھلے کافر) دوست مت بناؤ (جیسا کہ منافقوں کا طریقہ ہے، کیونکہ تہمیں ان کے کفراور شمنی کی حالت معلوم ہوچکی) کیا تم (ان سے دوسی کرکے) بیرچاہتے ہو کہ اپنے اوپر (یعنی اپنے مجرم اور عذاب کے مستحق ہونے پر) اللہ تعالیٰ کی کھلی واضح جمت قائم کرلو (کھلی جمت یہی ہے کہ جب ہم نے ایسا کرنے سے منع کردیا تھا تو پھر کیوں کیا؟)

حواله: دوسی اور تعلقات کی تحقیق سورة آل عمران آیت ۲۸ کے ذیل میں گذر چکی ہے۔

﴿ إِنَّ الْمُنْفِقِينَ فِي اللَّرُكِ الْاَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ، وَ لَنْ تَجِدَ لَهُمْ نَصِيْرًا ﴿ إِلَا الَّذِينَ اللَّهِ وَاخْلَصُوا دِيْنَهُمُ لِللَّهِ فَأُولِيّكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ، وَسُوفَ يُؤْتِ تَابُوا وَاصْلَحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَاخْلَصُوا دِيْنَهُمُ لِللَّهِ فَأُولِيّكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ ، وَسُوفَ يُؤْتِ اللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللللللّهُ اللللللللّهُ الللللللللللللللللّهُ اللللللللللللل

ترجمہ: بلاشبہ منافقین دوزخ کے سب سے نیچے کے طبقہ میں جاویں گے اور تو ہرگز ان کا کوئی مددگار نہ پاوے گا،کین جولوگ تو بہر کیں اور اصلاح کرلیں اور اللہ تعالیٰ پروٹوق رکھیں اور اپنے دین کوخالص اللہ ہی کے لئے کیا کریں، توبیلوگ مؤمنین کے ساتھ ہوئے۔ اور مؤمنین کو اللہ تعالیٰ اجرعظیم عطافر ماویں گے، اللہ تعالیٰ تم کو سزادے کر کیا کریں گے اگر تم سیاس گزاری کرو، اور ایمان لے آئ، اور اللہ تعالیٰ بڑے قدر کرنے والے خوب جانبے والے ہیں۔

ربط: اوپر منافقوں کی بہتے اور بری خصلتوں کا بیان تھا، اگر چرا یک مضمون کے نمن میں انہیں جہنم کی سزادیے کا ذکر بھی آگیا تھا، اب اصلاً ان کی سزاکا بیان مقصود ہے، اور چونکہ سزا کے بیان کا اثر اپنے طور پر بیہ ہے کہ سلیم مزاح والے آدمی کو اس سے خوف پیدا ہوجا تا ہے جو تو بہ کا سبب ہوجا تا ہے اس لئے تو بہ کرنے والوں کا سزاسے مشتی ہونا اور ان کی نیک جزاکا بیان بھی فرمایا۔

## منافقوں کی سر ااور توبہ کرنے والوں کی جزا:

بلاشہ منافق لوگ جہنم کے سب سے نیچے کے طبقہ میں جائیں گے اور (اے مخاطب) تو ہرگز ان کا کوئی مددگار نہ پاوے گا (جوان کواس سزا ہے بچاسکے) کیکن (ان میں سے) جولوگ (نفاق سے) تو بہ کرلیں اور (مسلمانوں کے ساتھ جوان کے ایذا کہنچانے کے معاملے تھے، ان کی) اصلاح کرلیں (یعنی پھرالی با تیں نہ کریں) اور (کفار سے جوان کی میں رہنے کی غرض سے دوئی کرتے ہیں، اس کوچھوڑ کراللہ تعالی پر) بھروسہ کھیں اور (ریا کاری ودکھاوے کوچھوڑ کرا

toobaa-elibrary.blogspot.com

اپ دین (کے اعمال) کو خالص اللہ ہی (کی رضا) کے لئے کیا کریں (غرض اپ عقائد، معاملات، اخلاق باطنی اور اعمال) کو حال سب کی اصلاح کرلیں) تو پر (توبرکرنے والے) لوگ (ان) مؤمنوں کے ساتھ (جنت کے درجوں میں) ہوں گرجو کہ پہلے سے کامل ایمان رکھتے ہیں) اور (ان) مؤمنوں کو اللہ تعالی (آخرت میں) اجرعظیم عطافر مائیں گر (لہذا جب بیمو منوں کے ساتھ ہوں گے، تو ان کو بھی اجرعظیم ملے گا اور اے منافقو!) اللہ تعالی تمہیں سزاد ہے کرکیا کریں گے اگر تم (ان نعتوں کی جوتم پر ہیں) شکر گذاری کر واور (اس شکر گذاری کا ہمارا لیندیدہ طریقہ بیہ ہے کہ تم) ایمان لے آؤ (یعنی اللہ تعالی کا کوئی کام الکانہیں پڑا جو تمہیں سزاد ہے سے نکل جائے ، تمہارا کفر جوانتہائی سخت درجہ کا کفران نعت ہے، تمہاری عقوبت وسز اکا سبب ہے، اگر اس کو چھوڑ دو تو پھر دحت ہی رحمت ہے، اور اللہ تعالی (توشکر گذاروں کی) بڑی قدر کرنے والے اور (اورشکر گذاروں کے خلوص وغیرہ کو) خوب جانے والے ہیں (لہذا جو شخص اطاعت اور خلوص کے ساتھ رہے، اس کو بہت کچھوٹ ہے۔ ہیں)

فائدہ: توبہ کے ساتھ ﴿ اَصْلَحُوْا ﴾ (یعنی وہ لوگ جواصلاح کرلیں) ﴿ وَاعْتَصَهُوْا بِاللّٰهِ ﴾ (اللّٰہ تعالیٰ پر بھروسہ کھیں) اور ﴿ وَاَخْلَصُوا دِیْنَهُم یللّٰهِ ﴾ (اپنے دین کواللہ ہی کے لئے خالص کرلیا کریں) کا اضافہ فرمایا، ان کی جوتفسیر احقر نے اختیار کی ہے، اس کے اعتبار سے یہ قیدیں مؤمنوں کا پوری طرح ساتھ دینے کے لئے ہیں، کیونکہ ان میں کی وخلل گناہ ہے جس میں معیت ناقص ہوجاتی ہے اور اگر ایسی تفسیر کی جائے کہ ان سب کا حاصل ایمان ہی سمجھا جائے توبیالی قیدیں ہوں گی کہ نس معیت یعنی خاص طور سے ساتھ دینا یعنی نجات ان پر موقوف ہوگی۔ فقط

﴿ لَا يُحِبُّ اللهُ الْجَهْرَ بِاللَّهُ وَمِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَنْ ظُلِمَ ﴿ وَكَانَ اللهُ سَمِيْعًا عَلِيمًا ﴿ إِنْ اللَّهِ مَنْ ظُلِمَ ﴿ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْمًا ﴿ إِنْ اللَّهُ كَانَ عَفُوًّا قَلِيْرًا ﴾ تُبْدُوا خَيْرًا أَوْ تَعْفُوا عَنْ سُوءٍ فَإِنَّ اللهَ كَانَ عَفُوًّا قَلِيْرًا ﴾

ترجمہ:اللہ تعالیٰ بری بات زبان پرلانے کو پسندنہیں کرتے بجزمظلوم کے۔اوراللہ تعالیٰ خوب سنتے ہیں خوب جانتے ہیں۔اگر نیک کام علائیہ کرویا اس کوخفیہ کرویا کسی برائی کومعاف کردوتو اللہ تعالیٰ بڑےمعاف کرنے والے ہیں، پوری قدرت والے ہیں۔

ربط:اوپرمنافقوںاورکافروں کےاحوال میں ان کامسلمانوں کے ساتھ عداوت رکھنےکا ذکرتھا، چنانچے عداوت ورشمنی میں اکثر ایذارسانی کی نوبت بھی آتی رہتی ہےاور جس کوایذا پہنچتی ہے،اکثر اس کی زبان سے شکایت بھی نکل جاتی ہے، اس مناسبت سے اب اس کے جواز وعدم جواز کی تحقیق مع معافی کی فضیلت کے بیان فرماتے ہیں۔

ستائیسواں تھم: شکایت کے جواز وعدم جواز کی تحقیق اور معافی کی فضیلت: اللہ تعالی بری بات زبان پرلانے کو کسی کے لئے پیندنہیں کرتے ،سوائے مظلوم کے (کہوہ اپنی مظلومیت کی کہانی بیان کرنے اور اپنے او پرظلم کرنے والے کی شکایت کرنے گئے تو اس میں گناہ نہیں) اور اللہ تعالیٰ (مظلوم کی) بات خوب سنتے ہیں (اس میں اشارہ ہے کہ مظلوم کو بھی خلاف واقعہ بات کہنے کی اجازت نہیں اور باوجود بکہ ایسی شکایت جائز تو ہے، لیکن) اگر نیک کام علانیہ کرویا اس کوخفیہ طور پر کرو (جس میں معاف کرنا بھی آگیا) یا (خاص طور سے) کسی (کی) برائی کومعاف کردوتو (زیادہ افضل ہے، کیونکہ) اللہ تعالیٰ (بھی) بڑے معاف کرنا بھی آگیا) یا (خاص طور سے) کسی (کی) پوری قدرت والے ہیں (کہ اپنے مجرموں سے ہر طرح انتقام لے سکت معاف کردیتے ہیں (اس کے باوجود کہ) پوری قدرت والے ہیں (کہ اپنے مجرموں سے ہر طرح انتقام لے سکتے ہیں، پھر بھی اکثر معاف ہی کردیتے ہیں، لہٰ ذا گرتم ایسا کروتو اول تو یہ اللہٰ تعالیٰ والے اخلاق کو اپنانا ہے، پھر تمہارے ساتھ بھی ایسا ہی کرنے کی امید ہوگی)

فائدہ: ﴿ لَا يُحِبُّ الله ﴾ کی نفی اور ﴿ إِلَا مَنْ ظُلِمَ ﴾ کے استناء سے جو حصر ہوا ہے، یہ حصر اس مخص کے اعتبار سے اضافی ہے جو کسی معتبر شرعی مصلحت کے بغیر دوسر مصفح کی شکایت کرے، اس طرح یہ حصر حقیقی نہیں، کیونکہ ظالم کے سوااور بھی بعض کی برائی کا اظہار جائز ہے، مثلاً جس مخص سے کسی دینی یا دنیاوی نقصان کے پہنچنے کا اندیشہ ہو، اس کے حال سے لوگوں کو مطلع کر دینا جائز ہے، بلکہ واجب ہے۔ مسئلہ کا خلاصہ یہ ہے کہ بغیر کسی مصلحت اور ضرورت کے کسی کے عب کو بیان کرنا جائز نہیں۔

﴿ إِنَّ النَّهِ نِنَ يَكُفُرُونَ بِاللهِ وَ رُسُلِهِ وَ يُرِيْدُونَ اَنْ يُغَرِّقُواْ بَيْنَ اللهِ وَرُسُلِهِ وَيَقُولُونَ نَوْمِنُ بِبَغْضِ وَكُفُرُ بِبَغْضِ وَيُكُونَ اِنْ يَتَخْذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿ اُولِيْكَ هُمُ الْكُفِرُونَ وَنَكُفُرُ بِبَغْضِ وَكُفُورُ بِبَغْضِ وَيُكُفُرُ بِبَغْضِ وَيُرِيْدُونَ اَنْ يَتَخْذُواْ بَيْنَ ذَالِكَ سَبِيلًا ﴿ اللهِ وَرُسُلِهِ وَلَهُ يُفَرِّونُواْ بَيْنَ آحَلِ مِنْهُمُ وَكُنَا لِللفِرِئِينَ عَدَابًا مِنْهِ يَنْكُونُ اللهِ عَنْوَا بِاللهِ وَرُسُلِهِ وَلَهُ يُفَرِّونُواْ بَيْنَ آحَلِ مِنْهُمُ وَكُنَا وَالنَّهِ وَرُسُلِهِ وَلَهُ يَفَوِرُونُواْ بَيْنَ آحَلِ مِنْهُمُ وَكُنَا بَاللهِ وَلَهُ يَعْوَلُونُ اللهِ وَرُسُلِهِ وَلَهُ يَعْوَلُوا بَيْنَ آحَلِ مِنْهُمُ اللهُ عَنْوَرًا رَجِيمًا ﴿ وَلَهُ اللهِ وَلِهُ اللهِ وَلَهُ اللهُ عَنْوَلًا رَجِيمًا فَ ﴾

ترجمہ:جولوگ نفر کرتے ہیں اللہ تعالیٰ کے ساتھ اور اس کے رسولوں کے ساتھ اور یوں چاہتے ہیں کہ اللہ کے اور اس کے رسولوں کے درمیان میں فرق رکھیں ، اور کہتے ہیں کہ ہم بعضوں پرتو ایمان لاتے ہیں ، اور بعضوں کے منکر ہیں اور یول چاہتے ہیں کہ ہم بعضوں پرتو ایمان لاتے ہیں ، اور بعضوں کے منکر ہیں اور ایول چاہتے ہیں کہ بین بین ایک راہ تجویز کریں ، ایسے لوگ یقینا کا فرہیں ، اور کا فروں کے لئے ہم نے اہانت آ میز سز اتیار کی ہے۔ اور جولوگ اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتے ہیں اور اس کے سب رسولوں پر بھی اور ان میں سے کسی میں فرق نہیں کرتے ، ان لوگوں کو اللہ تعالیٰ ضرور ان کے ثواب دیں گے ، اور اللہ تعالیٰ برئے مغفرت والے ہیں۔

ربط: بہاں تک منافقوں کا بیان ہو چکا، کا فرول میں آیک فرقہ یہود کا ہے، اب ان کا بیان ہے، اس تقسیم کا بیان پیھے آیت ﴿ بَوْتِرِ الْمُنْفِقِدِیْنَ ﴾ اور اس سے پہلے کی دوآیتوں کی تمہید میں دیکھ لیا جائے سویہود کی بعض فتیج خصلتوں کا اس جگہ ذکر ہوتا ہے۔

### يېودى پېلى ندمت:

جولوگ کفر کرتے ہیں، اللہ تعالیٰ کے ساتھ (جیسا کہ ان کے اسمحے عقیدہ اور قول سے صاف الذم آتا ہے) اور (کفر کرتے ہیں) اس کے دسولوں کے ساتھ (لینی بعض کے ساتھ صراخاً کیونکہ حضرت عینی علیہ السلام اور حضور سالٹیتی ہی نہوت کے منکر تھے، اور سب کے ساتھ الزو ما جیسا آگے آتا ہے) اور یہ چاہتے ہیں کہ اللہ کے اور اس کے دسولوں کو در میان میں (ایمان لانے کے اعتبار سے) فرق رحمیں اور (اپنے اس عقیدہ کو زبان سے بھی) کہتے ہیں کہ ہم (پینجبروں میں سے) بعض پر تو ایمان لانے ہیں اور بعض کے منکر ہیں، (اس قول سے اور اس عقیدہ سے اللہ تعالیٰ کے ساتھ بھی کو نکہ اللہ تعالیٰ کے ناور ہر رسول نے سارے دسولوں کو رسول کہا ہے۔ جب بعض کا انکار ہوا تو اللہ تعالیٰ کے دوسر کے دسولوں کی بھی تکذیب ہوگئ جو کہ تقمد بتی اور ایمان کی ضد ہے اور یون چاہتے ہیں کہ زی کا ایک رہوا تو اللہ تعالیٰ کے دوسر کے دسولوں کی بھی تکذیب ہوگئ جو کہ تقمد بتی اور ایمان اور کھر ہیں اور نہ سب کا انکار ہے جیسا کہ مشرک کرتے تھے الیے لوگ یقینا کا فر ہیں (کیونگہ بعض کے ساتھ کفر بھی کفر ہے اور ایمان اور کفر کے در میان کوئی چیز کم میں ہوا تو کفر ہیں ہوا تو کفر ہیں اور اس کے در ایمان اور کوئی ہیں اور خوب کی ایمان کوئی ہیں ہوگئ ) اور جو لوگ ایمان رکھتے ہیں اللہ تعالیٰ ہوے میں اللہ تعالیٰ ہوے میں میں گے اور چونکہ وہ ہو جونکہ وہ اللہ تعالیٰ ہوے معفرت والے ہیں (اس لئے ایمان لانے سے پہلے جنے گناہ ہو بھے ہیں، سب بخش دیں گے اور چونکہ وہ ہو کے در حرصت منان کے حسات کو جواحا کر خوب ثواب دیں گے اور چونکہ وہ ہو کے دوسر سے کھی دوسر کے دوسر سے کہا کہ وہ کہ کہ میں اور اس لئے ایمان لی برکت سے ان کے حسات کو بڑھا کر خوب ثواب دیں گے اور چونکہ وہ ہو کے دوسر سے کو بڑھا کر خوب ثواب دیں گے اور چونکہ وہ ہو کے دوسر کے اور اس لئے ایمان کی برکت سے ان کے حسات کو بڑھا کر خوب ثواب دیں گے اور چونکہ وہ ہو کے دوسر کی کہ بیں اس کے ایمان کی برکت سے ان کے حسات کو بڑھا کر خوب ثواب دیں گے اور چونکہ وہ ہو کے دوسر کے دوسر

فائدہ: بعض مفسرین نے اس آیت کو یہودونصاری دونوں کی شان میں قرار دیا ہے کیونکہ نصاری رسول اللہ میں فیائی کے انہ نہیں مانے جیسا کہ عبد بن جمیداور ابن جریر نے قادہ سے روایت کیا ہے، کیکن آگے پیچھے یہود کا ذکر اس بات کا تقاضا کرتا ہے کہ اس آیت کا یہود کی شان میں ہونا زیادہ مہتم بالشان ہو، اگر چہ ان کے تابع ہوکر نصاری بھی لفظ کے عموم میں داخل ہوجا کیں۔

﴿ يَسْعَلُكَ آهُلُ الْكِتْبِ آنَ تُنَزِّلَ عَلَيْهِمْ كِتْبًا مِنَ الشَّمَاءِ فَقَلُ سَالُوا مُوْسَى آكْبُرُ مِنَ دُلِكَ فَقَالُوا الْعِجُلُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ فَقَالُوَا الْعِجُلُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ الشَّعِقَةُ بِظُلْمِهُمْ، ثُمُّ الْتَحْدُوا الْعِجُلُ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَتُهُمُ الْمُعْتِفَا مُنْ اللّهَ عَنْ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

ترجمہ: آپ سے اہل کتاب بیدرخواست کرتے ہیں کہ آپ ان کے پاس ایک خاص نوشتہ آسان سے متگوادیں سو انھوں نے موک علیہ السلام سے اس سے بھی بڑی بات کی درخواست کی تھی اور یوں کہا تھا کہ ہم کواللہ تعالیٰ کو تھلم کھلا دکھلا دو، جس پران کی اس گستاخی کے سبب ان پرکڑک بجلی آپڑی، پھرانھوں نے گؤسالہ کو تجویز کیا تھا، بعداس کے کہ بہت سے ولائل ان کو بہنچ چکے تھے پھرہم نے اس سے درگز رکر دیا تھا،اور موٹی علیہ السلام کوہم نے بڑارعب دیا تھا۔ ربط:اوپر یہود کی فدمت تھی،آ گے دوسری فدمت ہے۔

## يېودکى دوسرى ندمت:

(اے جھ اِئے اللہ عظامی کی ایپ سے اہل کتاب (یہود) یہ درخواست کرتے ہیں کہ آپ ان کے پاس ایک خاص تح کہ آ سان سے مذکادیں، تو (آپ ان لوگوں سے اس درخواست کو عجب مت سیجھنے، کیونکہ یہ فرقہ ایسا عنادر کھنے والا ہے کہ ) انھوں نے (لیمنی اس فرقہ میں جولوگ اس وقت سے ) موکی (علیہ السلام) سے اس سے بھی بڑی بات کی درخواست کی تھی، اور یوں کہا تھا کہ ہمیں اللہ تعالی کو تھلم کھلا (بغیر بجاب کے ) دکھا دو، چنا نچہ ان کی اس گتا نی کے سبب ان پر بجلی انوٹ پڑی، پھر (اس سے بھی بڑھ کران کی بیح کہت ہو چکی ہے کہ) انھوں نے گو سالہ کو (عبادت کے لئے ) جمجویز کیا تھا، جبکہ اس سے بھی بڑھ کران کی بیح تھے دان دلائل سے حضرت موئی علیہ السلام کے پاس بہت سے دلائل (حق و باطل کی تعیین کے ) پہو چھ بھے تھے (ان دلائل سے حضرت موئی علیہ السلام کے مجزے مراد ہیں، جن میں سے فرعون کے فرق ہونے تک بہتوں کا مشاہدہ ہو چکا تھا) پھر ہم نے اس سے درگذر کر دیا تھا، اور ہم نے موئی (علیہ السلام ) کو بڑا رعب دیا تھا، اور (اس رعب پر اور ہمار بے درگذر اور عنایت پر ان الوگوں کی بیکیفیت تھی کہنے غالیہ سے متاثر ہوتے تھے نہ رعب سے متاثر ہوتے تھے نہ رعب سے متاثر ہوتے تھے نہ رعب سے )

فاكدہ: روح المعانی میں اہن جریر نے ابن جری سے روایت كیا ہے كہ یہود نے حضور طِلْقَیظِ ہے (براہ عناد) یہ درخواست کی کہ ہمارے پاس اللہ تعالیٰ کی طرف سے ایک تحریراس مضمون کی آئے کہ اللہ تعالیٰ کی جانب سے فلاں یہود کی کے نام کے چر (طِلْقَیظِ ) اللہ کے رسول ہیں، اسی طرح ہر یہود کی کنام کہ چر (طِلْقَیظِ ) اللہ کے رسول ہیں، اسی طرح ہر یہود کی کنام کہ مید ور اللہ تعالیٰ کود یکھنے کا مطالبہ اس سے فرمائی کہ میدوگ ہیں جہاللہ کی کما ہیں تو و نیا ہیں نازل ہوتی آئی ہیں، اگر چی غیرا نہیا علیہم السلام کے پاس نہیں آئی ہیں، بولہ اور گوسالہ گائے کے چھڑے کی عبادت اس سے بردھ کراس کے جارت کے اللہ کود یکھنے کا معاملہ تو د نیا ہیں بھی بھی نہیں ہوا، اور گوسالہ گائے کے چھڑے کی عبادت اس سے بردھ کراس کے باللہ کود یکھنے کا واقعہ اگر چہ د نیا ہیں بھی ہمی نہیں ہوا، مگر آخرت میں تو بعض حضرات ویکھیں گے، کیک غیراللہ کا عبادت کے قابل ہونی نہیں سکتا اور گائے کے بچھڑے کے اللہ کود کی عبادت کا قصہ مشہور روایتوں میں اللہ کود یکھنے سے متعلق سوال سے پہلے ہوچکا تھا، کیکن یہاں لفظ نچر نجو کہ لفظ نہم کا ترجمہ عبادت کا قصہ مشہور روایتوں میں اللہ کود یکھنے سے متعلق سوال سے پہلے ہوچکا تھا، کیکن یہاں لفظ نچر نجو کہ لفظ نہم کا ترجمہ عبادت کی فاطر ہے، اور ان قصول کی تفصیل یعنی اللہ کود یکھنے کا سوال اور بحل کا گرنا اور گوسالہ کومعبود بنا نا اور معافی اور اس کے بہلے موجکا کی گرنا اور گوسالہ کومعبود بنا نا اور معافی اور اس

طرح بعد میں بیان ہونے والے قصوں جیسے طور کا اٹھا کر معلق کرنا، اور دروازہ میں داخل ہونا اور یوم السبت کے معاملہ میں صدیح تجاوز کرنا اور انبیاء علیہم السلام کا قتل اور ان کے عہد اور ان کے قول ﴿ قُلُو بُنَا غُلُفُ ﴾ کی تفسیر سورہ بقرہ میں بنی اسرائیل کے متعلق قصوں میں گذر چک ہے، اس لئے ان کو یہاں نہیں دہرایا گیا۔ اور عیسیٰ علیہ السلام اور مریم رضی اللہ عنہا سے متعلق بعض اقوال کا ذکر اجمالی طور پر سورہ آلی عمران میں گذر چکا ہے، اور پچھ تفصیل آگے آجائے گی۔

﴿ وَ رَفَعُنَا فَوْقَهُمُ الطُّنُومَ مِمِيْثَاقِهِمْ وَقُلْنَا لَهُمُ ادْخُلُوا الْبَابَ سُجَّلًا وَقُلْنَا لَهُمُ لَا تَعْدُوْا فِي السَّبِيتِ وَ اَخَذَنَا مِنْهُمْ مِّيْثَاقًا ﴿ وَفَيْمَا نَقُضِهِمْ مِّيْثَا قَهُمْ وَكُفْرِهِمْ بِالْبِ اللهِ وَقَتْلِهِمُ السَّبِيتِ وَ اَخَذَنَا مِنْهُمْ مِّيْثَاقًا ﴿ وَفَيْمَا نَقُضِهِمْ مِّيْثَا قَهُمْ وَكُفْرِهِمْ بِالْبِ اللهِ وَقَتْلِهِمُ اللهَ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَا قَلِيلًا ﴿ وَلَا مُلْعَ اللهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَا قَلِيلًا ﴿ وَلَا يَكُولُوا لَهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ وَلَا لَهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهَا بِكُفْرِهِمْ فَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ وَلَا اللَّهُ عَلَيْهَا فِي اللَّهُ عَلَيْهَا فِي اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَلُونُونَ إِلَّا قَلِيلًا ﴿ وَلَا لَا اللَّهُ عَلَيْهَا فِي اللهُ عَلَيْهَا فِي اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا يُومِنُونَ إِلَّا قَلْمُ اللهُ عَلَيْهَا فِي اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا يُومُونُونَ إِلَّا قَلْمُ اللهُ عَلَيْهَا فِلْمُ اللَّهُ عَلَيْهُا لِللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُا فَا لَهُ اللَّهُ عَلَا يُؤْمِنُونَ إِلَّا اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَيْفُولُومُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا يُعْلِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فِي اللَّهِ قَلْلِهُمْ فَلَا يُعْلِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ فَلَا يُعْلِمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ فَلَا يُعْلَمُهُمْ وَلِهُمْ فَلَا يُعْلِمُ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَلَا لَا اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولُومُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ فَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُمْ اللّهُ عَلَيْهُمْ عَلَا مُعْلِمُ اللّهُ عَلَيْكُولُومُ اللّهُ عَلَيْكُولُومُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللللْهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللّهُ اللل

ترجمہ: اورہم نے ان سے قول وقر ارلینے کے واسطے کوہ طور کواٹھا کران کے او پر معلق کردیا تھا اورہم نے ان کو بیے کم دیا تھا کہ دروازہ میں عاجزی سے واخل ہونا، اورہم نے ان کو بیے کم دیا تھا کہ یوم ہفتہ کے بارے میں تجاوز مت کرنا، اورہم نے ان سے قول وقر ارنہایت شدید لئے، سوہم نے سزا میں مبتلا کیا ان کی عہد شکنی کی وجہ سے اور ان کے کفر کی وجہ سے احکام الہیہ کے ساتھ اور ان کے قل کرنے کی وجہ سے انہیاء کوناحق اور ان کے اس مقولہ کی وجہ سے کہ ہمارے قلوب محفوظ ہیں، بلکہ ان کے کفر کے سبب ان قلوب براللہ تعالی نے بندلگا دیا ہے، سوان میں ایمان نہیں مگر قدر سے قیل۔

ربط: اوپریہود کی بعض جہالتوں اور عناد کا بیان تھا، اب بعض اور جہالتوں کا بیان ہے، جس سے ان کی مذمت بھی مقصود ہے اور رسول اللہ ﷺ کی اور زیادہ تسلی کا بھی ذکر ہے، اور اس مزید فائدہ سے ان قصوں میں تکراز نہیں رہی۔

## يبودكى جهالت كيعض اقوال واحوال:

اورہم نے ان لوگوں سے (توریت پر عمل کرنے کا) عہد لینے کے واسطے کوہ طوراٹھا کران کے او پر معلق کردیا تھا اورہم نے ان کو پیچم دیا تھا کہ دوم السبت (ہفتہ کے دن) نے ان کو پیچم دیا تھا کہ دوم السبت (ہفتہ کے دن) کے بارے میں (جو حکم تہمیں ملاہے، اس میں شکار نہ کریں اور شریعت کی حدسے مت بڑھنا) اور (اس کے علاوہ اور بھی) ہم نے ان سے عہد نہایت تخت لئے (جس کا بیان آیت ﴿ وَلَا ذَ اَخَدُنُ نَا مِیْتَا قَ بَنِی اِللّٰمِ اَور اس کے علاوہ اور بھی) لوگوں نے اس سے عہد نہایت تخت لئے (جس کا بیان آیت ﴿ وَلَا ذَ اَخَدُنُ نَا مِیْتَا قَ بَنِی اِللّٰمِ اللّٰهِ مِی وَرَحِ ہِی بیان ان کے عہدوں کو تو ڑو الا) تو ہم نے (ان کی ان حرکتوں کی وجہ سے لعنت وغضب اور ذات ومنے وغیرہ کی) سرزا میں جتال کیا (یعنی ) ان کی عہد شکنی کی وجہ سے اور ان کے اللہ کے احکام کی خلاف ورزی کی وجہ سے اور ان کے انہاء کونا حق قبل کرنے کی وجہ سے کہ ہمارے دل (ایسے ) محفوظ ہیں (کہ ان میں مخالف فی مرہ ہے کا جو کہ اسلام ہے، اثر نہیں ہوتا، کہ ہم اپنے نہ ہب میں خوب پختہ ہیں۔ حق تعالی اس پر دوفر ماتے ہیں کہ یہ مضوطی اور پختی نہیں ہے بلکہ ان کے تفر کے سبب ان کے دلوں پر (اللہ تعالی نے بند

لگادیا ہے (کہان میں حق بات کا اثر نہیں ہوتا) توان میں ایمان نہیں گرتھوڑ اسا (اورتھوڑ اساایمان مقبول نہیں ،الہذا یہ کا فر ہی تھہرے)

فائدہ: عبد فکنی میں بعد کا سارامضمون داخل ہے، لیکن زیادہ براقر اردینے کے لئے سب معاملات کوالگ الگ بھی بیان فرمادیا کہ اللہ تعالیٰ کے ساتھ ان کا بیمعاملہ ہے کہ ان کے احکام کے منکر ہیں، انبیاعلیہم السلام کے ساتھ بیسلوک ہے کہ تلذیب سے گذر کر انہیں قتل کردیتے تھے۔ رسول اللہ میں ایٹ تی پر محاملہ ہے کہ آپ کے مقابلہ میں اپنے حق پر ہونے کے دعویدار ہیں، اور بیسب کفر کی صور تیں ہیں۔

﴿ وَيَكُفُهُمْ وَقُولِهِمْ عَلَى مَرْيَمُ بُهُتَانًا عَظِيمًا ﴿ وَقَولِهِمْ إِنَا قَتَلْنَا الْمَسِيْحَ عِيْسَى
ابْنَ مَرْيَمُ رَسُولَ اللهِ ، وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُتِهَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُواْ فِيْكِ
ابْنَ مَرْيَمُ رَسُولَ اللهِ ، وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا صَلَبُوهُ وَلَكِنْ شُتِهَ لَهُمْ وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُواْ فِيْكِ
لَفِي شَلِقَ مِنْ عَلَيْهِمُ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا قَتَلُوهُ وَمَا قَتَلُوهُ وَلِي اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ عَلَا عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا عَلَالُهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا عَلَا اللهُ اللهُ عَلَا عَ

ترجمہ: اوران کے کفر کی وجہ سے اور حضرت مریم علیہا السلام پران کے بڑا بھاری بہتان دھرنے کی وجہ سے اور ان کے اس کہنے کی وجہ سے کہ ہم نے سے بن مریم کو جو کہ رسول ہیں اللہ تعالیٰ کے قبل کردیا حالا نکہ انھوں نے نہ ان کو قبل کیا اور نہ ان کوسولی پر چڑ ھایا ، لیکن ان کواشتہاہ ہوگیا۔ اور جولوگ ان کے بارے میں اختلاف کرتے ہیں، وہ غلط خیال میں ہیں ، ان کے پاس اس پر کوئی دلیل نہیں ، بجر خمینی باتوں پھل کرنے کے اور انھوں نے ان کو تینی بات ہے خیال میں ہیں ، ان کے پاس اس پر کوئی دلیل نہیں ، بجر خمینی باتوں پھل کرنے کے اور انھوں نے ان کو تینی بات ہے کہ قبل کہ بین کیا بلکہ ان کو خدا تعالیٰ نے اپنی طرف اٹھالیا اور اللہ تعالیٰ بڑے زبر دست حکمت والے ہیں ، اور کوئی شخص کہ آئی ہوئے تا ہوگیا ہوئے مرنے سے پہلے ضرور تھد بی کرے گا اور قیامت کے روز وہ ان پرگواہی دیں گے۔

ربط: اوپر یہود پرلعنت وغیرہ کے پچھاسباب بیان فرمائے تھے بعض وجوہ کا ذکراب ہے۔ سابق مضمون کا تتمہ:

toobaa-elibrary.blogspot.com

کےرسول ہیں (ان کا پہ کہناعیسی علیہ السلام اور اللہ کے دین سے ان کی رحمنی کی دلیل ہے اور انبیاء کے ساتھ وحمنی كفر ہے، اوراس میں عیسیٰ علیہ السلام کواللہ کارسول جانتے ہوئے انہیں قبل کرنے کا دعوی ہےاور نبی کاقبل کفرہے اور کفر کا دعوی بھی کفر ہے) حالانکہ ( کفر ہونے کےعلاوہ خود دعوی بھی غلط ہے، کیونکہ )انھوں نے ( بعنی یہود نے ) نہان کو ( بعنی عیسیٰ علیہ السلام کو) قتل کیا اور نه ان کوسولی پرچ شهادیالیکن ان کو ( یعنی یبود کو ) شبه میں ڈال دیا گیا، اور جولوگ ( اہل کتاب میں سے)ان کے (لیعن عیسی علیہ السلام کے) بارے میں اختلاف کرتے ہیں، وہ غلط خیال میں (مبتلا) ہیں، ان کے پاس اس برکوئی (سیحے) دلیل (موجود) نہیں سوائے خیال وگمان کی باتوں بڑمل کرنے کے اور انھوں نے (لیعنی یہودنے) ان کو (لینی علیالسلام کو) یقینی بات ہے کہ آنہیں کیا (جس کا وہ دعوی کرتے ہیں) بلکہان کو اللہ تعالیٰ نے اپنی طرف ( معنی آسان پر ) اٹھالیا ( اور ایک دوسر مے مخص کوان کا ہم شکل بنادیا اور اس کوسولی پرچڑھایا اور آل کیا ، اور بہی یہود کے شبہ میں پڑنے کا سبب ہوا اور اس اشتباہ سے اہل کتاب میں اختلاف پیدا ہوگیا) اور اللہ تعالیٰ بڑے زبر دست ( یعنی قوت والے) حکمت والے ہیں (کماین قدرت و حکمت سے عیسی علیه السلام کو بیجالیا اور اٹھالیا اور یہودکومشابہ ونے کی وجہسے پتہ بھی نہ چلا) اور (یہود کوعیسیٰ علیہ السلام کی نبوت کے انکار میں اپنا جھوٹا اور باطل ہونا بہت جلد دنیا ہی میں ظاہر ہوجا تا ہے، کیونکہ آیت کے نازل ہونے کے وقت سے لے کرسی بھی زمانہ میں ) کوئی شخص اہل کتاب ( یعنی یہود میں ) سے (باقی ندرے گامگروہ عیسی علیہ السلام (کی نبوت) کی اینے مرنے سے (فرا) پہلے (جبکہ عالم برزخ نظرآنے لگتاہے) ضرورتفدیق کرےگا (اگرچہاس وقت کی تقدیق کوئی فائدہ ہیں دین، مگر باطل کوظا ہر کرنے کے لئے تو کافی ہے تواس كمقابله مين اگراب بھى ايمان لے آئيں توفائدہ ہوجائے) اور (جب دنيا اور برزخ دونون ختم ہوچكيں گی، يعنی قيامت کے دن وہ (عیسیٰ علیہ السلام) ان (منکروں کے انکار) پر گواہی دیں گے۔

فائدہ(۱) بیسی علیہ السلام کواٹھائے جانے سے متعلق بحث اور اہل کتاب کے مختلف اقوال کا بیان سورہ آلی عمران میں اور انبیاء کا گواہی دینا سورۃ النساء میں بیان ہو چکا ہے۔ میں اور انبیاء کا گواہی دینا سورۃ النساء میں بیان ہو چکا ہے۔ دوبارہ دیکھ لیاجائے اور عیسی علیہ السلام کی زندگی اور موت کی بحث میں کتاب سیف چشتیائی تابل مطالعہ ہے، اور عیسی علیہ السلام کے نام کے ساتھ جورسول اللّٰد آیا ہے یہ بہود کا نہیں بلکہ خود اللّٰد تعالیٰ کا قول ہے کہ دیکھوالی شخصیت کے بارے میں ایسا کہتے ہیں۔

فائدہ(۲): ﴿ لَيُوْمِنَىٰ ﴾ میں جوستقبل کا حکم ليا گيا ہے وہ وقوع کے وقت حال ہوجا تا ہے، لہذا ہے دونوں تو آیت کے مدلول ہو گئے اور اس میں ماضی سے سکوت اختیار کیا گیا ہے مگر فرق کرنے والی بات نہ ہونے کی وجہ سے اس میں بھی یہی سیلی پرایمان کا حکم ثابت ہوگا۔ ﴿ فَبُطُلُم مِّنَ الَّذِينَ هَادُوْا حَرَّمْنَا عَلَيْهِمْ طَيِّبْتِ أُحِلَّتُ لَهُمْ وَبِصَيِّهِمْ عَنْ سَبِيُلِ اللهِ كَوْفَهُمْ أَمُوالَ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَاعْتَلْنَا لِلْكَفِينِ اللهِ اللهِ وَاعْتَلْنَا لِلْكَفِينِ اللهِ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَاعْتَلْنَا لِلْكَفِينِ اللهِ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَاعْتَلْنَا لِلْكَفِينِ اللهِ النَّاسِ بِالْبَاطِلِ وَاعْتَلْنَا لِلْكَفِينِ اللهِ اللهِ

ترجمہ: سویہود کے ان ہی بڑے بڑے بڑے جرائم کے سبب ہم نے بہت ہی پاکیزہ چیزیں جوان کے لئے حلال تھیں ان پرحرام کردیں، اور بسبب اس کے کہوہ بہت آ دمیوں کو اللہ تعالیٰ کی راہ سے مانع بن جاتے تھے اور بسبب اس کے کہوہ سود لیا کرتے تھے، حالانکہ ان کو اس سے ممانعت کی گئ تھی، اور بسبب اس کے کہوہ لوگوں کے مال ناحق طریقہ سے کھا جاتے تھے اور ہم نے ان لوگوں کے لئے جوان میں سے کا فرین وردناک سز اکا سامان کررکھا ہے۔

ربط: اوپر یہود کی بعض شرارتوں اور پچھ مزاؤں وغیرہ کا بیان کیا گیاہے جو کہ تکوینی امور کی قتم سے ہیں، اور دنیا ہیں واقع ہونے والی بعض واقع ہونے والی بعض مزاوں کا جوتشریعی امور کے قبیل سے ہیں، اور دنیا میں واقع ہونے والی بعض سزاؤں کا جیسے: ان کے اوپر پا کیزہ چیزوں کو حرام کرنا ، اخروی سزاؤں کے ساتھ جو کہ در دناک عذاب ہے تذکرہ فرماتے ہیں، اور چونکہ اصل سزایمی (اخروی سزا) ہے، اس لئے یہود کے ذکر کے شروع میں بھی اس کو عذاب محسین لیعنی اہانت آمیز سزاکے عنوان سے بیان فرمایا تھا، اس طرح شروع میں بھی اور آخر میں بھی دونوں طرف سے زیادہ تاکید ہوگئی۔

#### سابق مضمون كادوسراتتمه:

تو یہود کے انہی بڑے بڑے بڑائم کے سبب (جن میں سے بہت سے امور سورہ بقرہ میں بیان کئے گئے ہیں) ہم نے بہت سے امور سورہ بقرہ میں بیان کئے گئے ہیں) ہم نے بہت ی پاکیزہ (بعنی) حال آخیس (جیسا کہ سورہ آلی محران کی آیت ۹۳ میں گذر چکا ہے) ان پر (موئی علیہ السلام کی شریعت میں) حرام کردیں (جن کا بیان سورہ انعام کی آیت ۲۹۱ میں ہے اور حرام قرار دیے جانے کا سبب معصیت ہونا وہاں بھی بیان کیا گیا ہے۔ ﴿ ذٰلِكَ جَزَیْنَہُمُ النعام کی آیت ۲۹۱ میں ہے اور حرام قرار دیے جانے کا سبب معصیت ہونا وہاں بھی بیان کیا گیا ہے۔ ﴿ ذٰلِكَ جَزَیْنَہُمُ النعام کی آیت ۲۹۱ میں ہیں کوئی حلال نہ ہوئی) ان اس سبب سے کہ (وہ آئندہ بھی ایک حرکتوں سے بازنہ آئے ،مثلاً بھی کہ) وہ (احکام میں تح یف کر کے اور انہیں چھپا کر اس سبب سے کہ وہ انہیں جھپا کر کا وہ انہیں وہ بیا کہ کا روہ ان کی دوہ سود لیا کی اور اس سبب سے کہ وہ لوگوں کے مال کا روہ ان سبب سے کہ وہ لوگوں کے مال کا روہ کی خواہ موان میں تربیت کی ان اس سبب سے کہ وہ لوگوں کے مال کا تق طریقہ لیک کہ اور اس سبب سے کہ وہ لوگوں کے مال کا تق طریقہ لیک کہ اور اس سبب سے کہ وہ لوگوں کے مال کا تھی خواہ کو اور ان تی میں جو ان اور اس سبب سے کہ وہ لوگوں کے مال کی ان کی خواہ کو اور ان تو رہت میں ) اس سے منع کر دیا گیا تھا، اور اس سبب سے کہ وہ لوگوں کے مال مال کھانے کی وجہ سے اس شریعت کی بقا تک تخفیف نہیں ہوئی، البت نگ شریعت عیسوی میں کھا دکام بدلے تھے، جیسا کہ مال کھانے کی وجہ سے اس شریعت کی بقا تک تخفیف نہیں ہوئی، البت نگ شریعت عیسوی میں کھا دکام بدلے تھے، جیسا کہ مال کھانے کی وجہ سے اس شریعت کی بقا تک تخفیف نہیں ہوئی، البت نگ شریعت عیسوی میں کھا دکام بدلے تھے، جیسا کہ مال کھانے کی وجہ سے اس شریعت کی بقا تک تخفیف نہیں ہوئی، البت نگ شریعت عیسوی میں کھا دکام بدلے تھے، جیسا کہ مال کھانے کی وجہ سے اس شریعت کی بقا تک تخفیف نہیں ہوئی، البت نگ شریعت عیسوی میں کھا دکام بدلے تھے، جیسا کہ میں کھا دکام بدلے تھے، جیسا کھا کھا کہ کو کھا دکام بدلے تھے، جیسا کھا کھا کھا کے کو کھا کے کہ کو کھا کھا کے کہ کو کھا کی کھا دکام کو کھا کھا کے کو کھا کے کہ کو کھا کی کھا کی کھا کھا کے کہ کو کھا

سورة آلِعران کی آیت و میں حضرت عیلی کے قول ﴿ وَلِا يُحِلَّ لَكُمْ بَعْضَ الّذِی حُرِدَمُ عَلَيْكُمْ ﴾ معلوم ہوتا ہے اور شریعت محدیہ میں بہت زیادہ تخفیف ہوگئ، جیبا کہ سورة الاعراف آیت ۱۵۵ میں ﴿ یُحِلُّ لَهُمُ الطّیبِنْتِ وَ یُحَرِّمُ عَلَیْهِمُ الْخَبْرِیْ ﴾ سے ٹابت ہے، یہ و دنیاوی سزاتھی) اور (آخرت میں) ہم نے ان لوگوں کے لئے جوان میں سے کافر ہیں وردناک سزاکا سامان کررکھا ہے (البتہ جو قاعدہ شرعیہ کے مطابق ایمان کے آئے اس کے پیچلے گناہ سب معاف ہوجائیں گے ا

فائدہ(۱): جرائم سے جوتر یم (حرام قراردینے کا علم) ہوئی وہ تریم عام تھی، اگر چہ جرائم سے بعض نیک وصالح لوگ محفوظ بھی تھے، کیونکہ بہت کی حکمتوں کے تقاضہ سے اللہ تعالی کی سنت وعادت یوں ہی جاری رہی ہے جیسا کہ قرآن مجید میں اس کی طرف اشارہ بھی ہے ﴿ وَ ا نَتَقُوا فِنْتُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللللللَّا الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ

فائدہ(۲): اور شریعت محمد بیر میں جو چیزیں حرام ہیں، وہ کسی جسمانی یا روحانی مضرت کی وجہ سے حرام ہیں کہ اس حیثیت سے غیر طیب ہیں، لہٰذا طیبات یعنی پاکیزہ ونافع چیزوں کی تحریم عقوبت وسیاست یعنی سزا کے طور پر ہے، اور غیر طبیات نقصان پہنچانے والی شے کی تحریم رحمت و حفاظت کے لئے ہے۔

﴿ لَكِنِ الرَّسِخُونَ فِي الْعِلْمِ مِنْهُمْ وَالْمُؤْمِنُونَ يُونُمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ وَلَاللَّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَالْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْمُؤْمِدُ الْوَلِيكَ مَنْ وَالْمُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْمُؤْمِدُ اللَّهِ وَاللَّهِ وَالْمُؤْمِدُ اللَّهِ وَالْمُؤْمِدُ اللَّهِ وَالْمُؤْمِدُ اللَّهِ وَالْمُؤْمِدُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُولُولًا وَاللَّهُ وَاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِدُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُؤْمِدُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

4504

ترجمہ: لیکن ان میں جولوگ علم میں پختہ ہیں اور جوایمان لے آنے والے ہیں کہ اس کتاب پر بھی ایمان لاتے ہیں جو آپ کے ہیں کہ اس کتاب پر بھی ایمان لاتے ہیں جو آپ کے پاس بھیجی گئی اور جونماز کی پابندی کرنے والے ہیں اور جوز کو قد دینے والے ہیں اور جواللہ تعالی پر اور قیامت کے دن پر اعتقادر کھنے والے ہیں، ایسے لوگوں کو ہم ضرور ثواب عظیم عطا فرماویں گے۔

ربط: اوپر کفاریہود کا ذکر تھا، اب ان میں سے جولوگ ایمان لے آئے تھان کا بیان ہے اور اگر چہ ﴿ يَسْعَلُكَ ﴾ سے پہلے بھی اس کا ذکر آچکا ہے، کیکن یہال دوسر عنوان سے اور کسی قدر تفصیل ہے۔

مؤمنول کی جزااورمدح:

لیکن ان (یہود) میں جولوگ علم (دین) میں پختہ (لینی اس کےمطابق عمل کرنے میں مضبوط) ہیں (اوراسی آمادگی

نے ان پرت کو واضح اور قبول تق کو مہل کر دیا جس کا آگے اصل کے اور فرع کے اعتبار سے ذکر ہے) اور جو (ان میں)
ایمان لے آنے والے ہیں کہ اس کتاب پر بھی ایمان لاتے ہیں جو آپ کے پاس بھیجی گئی اور اس کتاب پر بھی (ایمان رکھتے ہیں) جو آپ سے پہلے (نبیوں کے پاس) بھیجی گئی (جیسے توریت وانجیل اور جو (ان میں) نماز کی پابندی کرنے والے ہیں اور جو (ان میں) اللہ تعالیٰ پراور قیامت کے دن پراعتقادر کھنے والے ہیں (تو) ایسے لوگوں کو ہم ضرور (آخرت میں) ثواب عظیم عطافر مائیں گے۔

فائدہ: ان سے عبداللہ بن سلام واسیداور تغلبہ اور ان جیسے دوسر بے لوگ مراد ہیں، اور آبت کا یہی شان نزول ہے (جبیما کدروح المعانی میں المرکامل کا تعلق ان فرورہ المعانی میں المرکامل کا تعلق ان فرورہ امور پر مقصود ہے اور نفس اجراور مطلق نجات صرف ضروری عقائد کی تھیجے سے وابستہ ہے۔

﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَّا أَوْحَيْنَا إِلَى نَوْج قَ النّبِبِّنَ مِنْ بَعُبُوهٌ وَ أَوْحَيْنَا إِلَى إِبْرَهِيمُ وَإِسْلَا عِيْلِكَ وَ اِلْاَسْبَاطِ وَعِيْلِكَ وَ النَّهِ بَنَ مِنْ بَعُلُونَ وَ هَلُونَ وَ سُكَيْلَنَ، وَاتَيْنَا كَاوْدَ ذَبُوْلًا ﴿ وَلَهُ لَا مُنْعُونَ وَلَهُ لَا مُ نَقْصُهُمُ عَكَيْكَ وَ وَاتَيْنَا دَاللّٰهُ مُوسِكَ لَهُ مَوْلُولٌ فَى وَلِيلَا مَنْ اللّٰهِ مُوسِكَ اللّٰهِ مُوسِكَ اللّٰهِ مُوسِكَ اللّٰهِ مُوسِكَ اللّٰهِ مُوسِكَ اللهِ مُحَيِّدٌ اللّٰهِ مُوسِكَ اللهِ مُحَيِّدٌ اللّٰهِ مُوسِكِلًا مَا اللهِ مُحَيِّدٌ اللّٰهِ مَوْلِيلًا مَا اللهِ مُوسِدَى وَمُنْ اللهُ اللّٰهِ وَكَانَ اللّٰهُ عَنْ يَوْلُ وَلَيْكُ اللّٰهِ وَكَانَ اللّٰهِ عَنْ اللّٰهِ عَلَى اللهِ قَلْ اللّهِ اللّٰهِ عَنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

 بڑی دور کی گمراہی میں جاپڑے ہیں، بلاشبہ جولوگ منکر ہیں اور دوسروں کا بھی نقصان کررہے ہیں۔اللہ تعالیٰ ان کو بھی نہ بخشیں گے اور نہان کوسواجہنم کی راہ کے اور کوئی راہ دکھلا ویں گے اس طرح پر کہاس میں ہمیشہ ہمیشہ رہا کریں گے،اوراللہ تعالیٰ کے نزدیک بیمز امعمولی بات ہے۔

ربط: اوپر یہود کے اس سوال کا منشا بیان کیا تھا جو ﴿ یَسْفَالْکَ اَهْلُ الْکِتْبِ ﴾ میں منقول ہے اور جس کا منشا جہالت اور عناد ہے، اور اس کے ثبوت میں بعد کے دوسرے مضامین تھے، آگاس سوال کا جواب ارشاد ہے جس کا حاصل یہ ہے کہ نبوت کے اثبات کے لئے یہ درخواست پوری طرح لغو ہے، ان نبی سے پہلے اور بھی اہل دحی لیعنی انبیاء میہم السلام گذر سے ہیں جن کی نبوت تمہارے نزد یک بھی مسلم ہے۔ اگر نبوت کا اثبات اس پر موقوف ہے تو تمام انبیاء میں اس کا اثبات الازم آئے گا اور لازم پایانہیں جارہا تو موقوف ہوتا بھی باطل ہے، تو جس طرح کی دلیل سے دوسر سے کی نبوت ثابت النبات الازم آئے گا اور لازم پایانہیں جارہا تو موقوف ہوتا بھی باطل ہے، تو جس طرح کی دلیل سے دوسر سے کی نبوت ثابت ہے، الی ہی دوسر سے کی نبوت ثابت کی موجود ہے یعنی مجرد ہے ہیں اور اس میں رسولوں کی بعثت کی حکمت ﴿ لِشُلَا یکوُنَ ﴾ میں اور ختم پر مقصود کی تصریح کی نبوت محمد ہی جو کہ موقع وکل کا نتیجہ ہے ﴿ لیکنِ اللّٰهُ ﴾ میں اور اس کے بعد دلائل کے قیام اور حق کی تصریح کی بوت کی نبوت کی موجود ہے۔

بہت سارے انبیاء کیہم السلام کی نبوت کی خبر اور نبوت محدید کا اثبات اور منکر کے لئے وعید:

ہم نے (آپ کو پھانو کھارسول نہیں بنایا جو بیلوگ ایسی بنگی فرمائش کرتے ہیں، بلکہ) آپ کے پاس (بھی ایسی ہی) وی بھیجی ہے جیسی (حضرت) نوح (علیہ السلام) کے پاس بھیجی کھی اوران کے بعد دوسر ہے پخبروں کے پاس بھیجی کھی اور (ان ہیں ہے بعض کے نام بھی بتا دیتے ہیں کہ) ہم نے (حضرات) ابراہیم واساعیل اور اسحاق اور لیعقوب اور یعقوب اور ایعقوب کی اولا در ہیں جو نبی گذرہے ہیں) اور عیسی اور ایوب اور یونس اور ہارون اور سلیمان (علیہم السلاۃ والسلام) کے پاس بھی وی بھیجی تھی، چنا نچان کو (کتاب) زبوردی تھی پاس وی بھیجی تھی، وزا کو (کتاب) زبوردی تھی اور (اس کے علاوہ) اور (بعض) ایسے بیلیم اور (بعض) ایسے بیلیم (سورہ انعام وغیرہ کی اور (بعض) ایسے بیلیم روں کو (ساحب وی بنایا جن کا حال اس سے پہلے (سورہ انعام وغیرہ کی سورتوں میں) ہم آپ سے بیان کر چکے ہیں اور (بعض) ایسے بیلیم روں کو (صاحب وی بنایا) جن کا حال (ابھی تک) کی سورتوں میں) ہم آپ سے بیان نہیں کیا اور (حضرت) موٹی (علیا اسلام کو بھی صاحب وی بنایا چنا نچان کوف سنا نے والے مطور سے کلام فرمایا (اور) ان سب کو (ایمان پر نجات کی خوشخری) دینے والے اور (کفر پر عذاب کا) خوف سنا نے والے بیلیم بیا کہ نواز کو سائیں کراس لئے بھیجا تا کہ لوگوں کے پاس اللہ تعالی کے سامنے ان پیشہروں کے (آپے کہ بعد) کوئی عذر (ظاہراً بھی بیلی برائی) عقل ہے معلوم نہ ہوسکا تھا،

پھر ہاری کیا خطا)اور (یوں)اللہ تعالی بورے زور (اوراختیار) والے ہیں ( کہرسولوں کو بھیجے بغیر بھی سزادیتے تواس وجہ سے کہ مالک حقیق ہونے میں منفرد ہیں ظلم نہ ہوتا اور حقیقت میں عذر کاحق کسی کونہ تھا، کیکن چونکہ ) بڑے حکمت والے ( بھی) ہیں (اس لئے حکمت ہی کا تقاضہ رسولوں کو بھیجنے کا ہوا تا کہ ظاہری عذر بھی نہ رہے۔ حکمت کا یہ بیان درمیان میں ضمنی طور پرآگیا تھا،آ گے نبوت محمر بیکو ثابت کر کے جواب کی تکمیل فرماتے ہیں کہ اگر چہوہ اپنے اس شبہ کے دور ہونے پر بھی نبوت کوسلیم نہ کریں لیکن واقع میں تو ثابت ہے اور اس کے ثبوت یوسیح دلیل قائم ہے، چنانچہ) اللہ تعالیٰ اس کتاب کے ذریعہ جس کوآپ کے پاس بھیجا ہے اور بھیجا بھی (کس طرح) اپنے علمیٰ کمال کے ساتھ (جس سے وہ کتاب عظیم معجزہ ہوگئی جو کہ نبوت کی قطعی دلیل ہے، ایسی معجزہ والی کتاب کے ذریعہ سے آپ کی نبوت کی ) شہادت دے رہے ہیں (یعنی دلیل قائم کررہے ہیں، جبیا کہ ابھی معلوم ہوا کہ مجزہ والی کتاب نازل فرمائی اور اعجاز لعنی اس جیسی دوسری کتاب لانے کا چیلنج کر کے بےبس وعاجز ثابت کرنا نبوت کی دلیل ہے، لہذا دلیل سے تو واقع میں نبوت ثابت ہے، رہاکسی کا ماننانہ ماننا تو اول تواس کا خیال ہی کیا) اور (اگر طبعی طور پراس کو جی جا ہتا ہوتوان سے افضل مخلوق یعنی) فرشتے (آپ کی نبوت کی ) تصدیق کررہے ہیں (اورمؤمنوں کی تصدیق توسامنے دیکھی ہی جارہی تھی ،لہذااگر چہ احمق لوگوں نے نہ مانا تونہ ہی )اور ( اصل بات تووہی ہے کہ)اللہ تعالیٰ ہی کی شہادت (یعنی واقع میں دلیل کا قائم ہونا) کافی ہے (آپ کوسی کی تصدیق وسلیم کی ضرورت ہی نہیں) جولوگ (ان قطعی حجتوں کے بعد بھی) منکر ہیں اور (اس پر مزید طرہ بیا کہ دوسروں کو بھی) اللہ کے دین سے روکتے ہیں تو وہ بڑی دور کی مگراہی میں جاہڑے ہیں (بیتود نیامیں ان کے ندہب کا حاصل ہے اور آخرت میں اس كاثمرة آ ميسنوكه) بلاشبہ جولوگ (حق كے) منكر ہيں اور (حق كے) راسته ميں ركاوٹ بن كردوسرول كا بھى نقصان کررہے ہیں،اللہ تعالی ان کو بھی نہ بخشیں گے اور نہان کو جہنم کی راہ کے سواکوئی دوسری راہ ( بینی جنت کی راہ ) دکھا کیں مے،اس طرح کہاس (جہنم) میں ہمیشہ ہمیشہ رہیں مے اور اللہ کے نزدیک بیسز امعمولی بات ہے (اس کے لئے پھھ سامان نبیس کرنایدتا)

﴿ يَا يُهَا النَّاسُ قَدُ جَاءَكُمُ الرَّسُولُ بِالْحَقّ مِن رَّتِكُمُ فَامِنُوا خَدُرًا ثَكُمُ وَإِنْ تُكَفُّرُوا فَانَّ لِلَّهُ مَا فِي اللَّهُ عَلَيْمًا حَكِيْمًا ﴿ يَالُمُ وَإِنْ تُكَفُّهُ وَإِنْ تُكَفُّرُوا فَانَّ لِللَّهِ مِنْ رَّتِكُمُ فَامِنُوا خَدُرًا ثَكُمُ وَإِنْ تُكَفُّرُوا فَانَّ لِللَّهِ مِنْ رَّتِكُمُ فَامِنُوا خَدُرًا ثَكُمُ وَإِنْ تُكفُّرُوا فَانَّ لِللَّهِ مِنْ يَعْلَى اللَّهُ عَلِيْمًا حَكِيْمًا ﴿ وَلَا لَهُ عَلَيْمًا خَلْ اللَّهُ عَلَيْمًا خَلِيمًا ﴾

ترجمہ:اے تمام لوگو! تمہارے پاس بیرسول تی بات لے کرتمہارے پروردگار کی طرف سے تشریف لائے ہیں، سوتم یفین رکھویہ تہارے لئے بہتر ہوگا ،اوراگرتم منکررہے تو خدا تعالیٰ کی ملک ہے، بیسب جو پچھ آسانوں میں ہے اور زمین میں ہے، اوراللہ تعالیٰ پوری اطلاع رکھتے ہیں، کامل حکمت والے ہیں۔

ربط: اوی میبود کے شبہ کا جواب جو کہ نبوت محمد سے متعلق تھا اور نبوت کا اثبات اور انکار کرنے والوں کے لئے وعید

کے ساتھ نہایت بلاغت اور وضاحت کے ساتھ بیان ہو چکا، اب عام خطاب سے نبوت کی تقیدیق کا وجوب فرماتے ہیں۔ عام خطاب: رسالت محمد بیر کی تقیدیق کا وجوب:

اے تمام (ساری دنیا کے ) لوگو! تمہارے پاس بیرسول (شِلْطِیَۃِ ) کی بات (لیمیٰسیاوعوی اور کی دلیل) لے کر تمہارے درب کی طرف سے تشریف لائے ہیں تو (صحیح دلیل کے ساتھ دعوی کے اثبات کا تقاضا ہے ہے کہ) تم (ان پراورجو جو وہ فرما کمیں سب پر) یفین رکھو (جو پہلے سے ایمان لائے ہوئے ہیں وہ اس پرقائم رہیں اور جونہیں لائے وہ اب اختیار کرلیں) یہ تمہارے لئے بہتر ہوگا (کیونکہ اس بنیاد پرنجات ہوگی) اور اگرتم منکرر ہے تو (تمہاراہی نقصان ہے، اللہ تعالی کا کوئی نقصان نہیں، کیونکہ اللہ تعالی کی (تو) ملکیت ہے، بیسب جو پچھ (بھی) آسانوں اور زمین میں (موجود) ہے (تو ایسے بڑے عظیم الثان مالک قاور کوکیا نقصان پہو نچا سکتے ہو؟ مگر اپنی خیر منالو) اور اللہ تعالی (سب کے ایمان اور کفری) پیری (ان کی حکمت ای پوری خبر رکھتے ہیں (اور دنیا میں جو پوری سز انہیں دیتے تو اس لئے کہ) کامل حکمت والے (بھی) ہیں (ان کی حکمت ای کا تقاضا کرتی ہے)

1001

ترجمہ:اے اہل کتاب! تم اپنے دین میں حدسے مت نکاواور خدا تعالیٰ کی شان میں غلط بات مت کہو، سے عیسیٰ ابن مریم تو اور پھی بھی نہیں، البتہ اللہ کے رسول ہیں اور اللہ تعالیٰ کے ایک کلمہ ہیں جس کواللہ تعالیٰ نے مریم تک پہنچایا تھا اور اللہ کی طرف سے ایک جان ہیں، سواللہ پر اور اس کے سب رسولوں پر ایمان لا وَاور یوں مت کہو کہ تین ہیں باز آ جا وَتمہارے لئے بہتر ہوگا۔ معبود حقیقی تو ایک ہی معبود ہے، وہ صاحب اولا دہونے سے منزہ ہے جو پھھ آسانوں اور زمین میں موجودات ہیں سب اس کی ملک ہیں اور اللہ تعالیٰ کا رساز ہونے میں کا فی ہیں۔

ربط: اوپر بہودکوخطاب تھا، ابنصاری کوخطاب ہے۔

#### نصاری سےخطاب:

اے اہل کتاب (یعنی انجیل والو!) تم اپنے دین (کے بارے) میں (صیح اور حق عقیدہ کی) مدے مت نکاو، اور اللہ تعالیٰ کی شان میں غلط بات مت کہو (کرنعوذ باللہ وہ صاحب اولاد ہے، جیسا کہ بعض کہتے تھے المسیح ابن الله یا وہ

خداؤل کے مجموعہ کا ایک جزء ہے، جبیما کہ بعض کہتے تھے إن الله ثالث ثلاثة اور باقی دو جزایک حضرت عیسیٰ علیه السلام کو كت تصاورايك معزت جرئيل عليه السلام كوجيها كه اللي آيت مين ﴿ وَكُلَّ الْمُكَانِّكُةُ الْمُقَرِّبُونَ ﴾ كروهاني معلوم ہوتا ہے اور بعض حضرت مریم کوجیسا کہ ﴿ النَّحِنْ اُوْنِيْ وَ أُمِّي ﴾ ہے معلوم ہوتا ہے۔ یا وہ عین مسیح ہے جیسا کہ بعض كہتے تھے:﴿ اِ تَ اللّٰهُ هُوَ الْمُسِيْعُ ابْنُ مُرْيَمٌ ﴾ غرض بيسب عقيدے باطل ہيں المسے عيسى بن مريم تواس کے سوا کچھ بھی نہیں کہ صرف اللہ کے رسول ہیں، اور اللہ تعالیٰ کے ایک کلمہ (کی پیدائش) ہیں جس کو اللہ تعالیٰ نے (حضرت) مریم تک (حضرت جرئیل علیه السلام کے واسطہ ہے) پہو نیجایا تھااور اللہ تعالیٰ کی طرف ہے ایک جان ( دار چیز) ہیں (کماس جان کوحفرت مریم کےجسم میں حضرت جرئیل علیہ السلام کی پھوٹک کے واسطہ سے پہو نجادیا تھا، باقی نہوہ ابن اللہ ( لیعنی اللہ کے بیٹے ہیں نہوہ خود ) اللہ ہیں، نہ تین میں کے ایک ہیں جبیبا کہ مذکورہ بالاعقائد میں لازم آتا ہے) تو (جب سیسب باتیں غلط ہیں توسب سے توبہ کرواور) اللہ پراوراس کے سب رسولوں پر (ان کی تعلیم کے مطابق) ایمان لا وُ( اوروہ توحید پرموتوف ہےتو صرف توحید کاعقیدہ رکھو )اور یوں مت کہو کہ ( خدا ) تین ہیں ( مقصود شرک سے منع كرنا ہے جوسب مندرجہ بالاعقيدول ميں مشترك ہے، اس شرك سے) باز آجاؤ (يهي) تمہارے لئے بہتر ہوگا (اور توحید کے قائل ہوجاؤ، کیونکہ)حقیقی معبود توایک ہی معبود ہے (اور) وہ صاحب اولا دہونے سے یاک وہری ہے جو کچھ آسانوں اور زمین میں موجودات ہیں،سباس کی ملیت ہیں (اوران کا اپنی خدائی میں تمام شریکوں سے یاک ہونااور مطلق مالک ہونا توحید کی دلیل ہے جس کی تفصیل ووضاحت سورہ بقرہ کے انتالیسویں معاملہ میں گذریجی ہے )اور (ایک دلیل بہےکہ)اللہ تعالی کارساز ہونے میں کافی ہیں (اوران کےسواسب کارساز ہونے میں ناکافی اور دوسرے کھتاج اورایک حدیر جاکرعاجز ہیں)اور یہ کفایت کمال والی صفات میں سے ہےاور صفات کا کمال الوہیت یعنی خدائی کے لئے لازمی باتوں سے ہےاور جب بیر بات اللہ کےعلاوہ میں نہیں یائی جاتی توان سب کی الوہیت یعنی خدائی کی بھی نفی ہے، لہذا توحيرثابت ٢

فائدہ: روح المعانی میں نصاری کے اقوال مع رد کے تفصیل کے ساتھ لکھے ہیں اور اس میں یہ بھی لکھا ہے کہ ان اقوال میں سے بعض کا اس وقت نصاری کوا نکار ہے تویا تو وہ اس وقت ان اقوال کے قائل ہوں گے، آگے بیسلسلہ بند ہو گیا یعنی وہ ان اقوال کے قائل ہوں گے، آگے بیسلسلہ بند ہو گیا یعنی وہ ان اقوال کے قائل ندر ہے، ایسے عقید ہے چھوڑ دیئے یا ان کے اقوال سے بیعقید ہے لازم آتے ہیں اور کھلا لازم ملزوم کی مانند ہوتا ہے۔

﴿ لَنْ لَيْسُتَنَكِعَ الْمَسِيْرُ أَنْ يَكُوْنَ عَبُدُا لِللهِ وَلَا الْمَلَلِكَةُ الْمُقَرِّبُونَ مُ وَمَنْ لَيُسْتَنَكِفُ عَنْ عِبَادَتِهِ وَلِيسْتَكُلِيز فَسَيَحَشُّرُهُمُ إِلَيْهِ جَمِينِعًا ﴿ فَأَمَّا الَّذِيْنَ الْمُنْوَا وَعَبِلُوا الصَّلِحْتِ فَيُوفِّ نِيهِمْ اُجُوْرَهُمْ وَيَزِيْهُهُمْ مِّنْ فَصْلِهِ ۚ وَاكَا الَّذِيْنَ اسْتَنْكُفُوا وَاسْتَكُبْرُوا فَيُعَنِّ بُهُمْ عَذَا اللَّهِ وَلِيًّا وَّلَا نَصِيْدًا ﴿ ﴾ اللَّهُ مِنْ دُونِ اللهِ وَلِيًّا وَّلَا نَصِيْدًا ﴿ ﴾

ترجمہ: سے ہرگز خدا کے بندے بننے سے عارنہیں کریں گے اور نہ مقرب فرشتے۔ اور جو تحص خدا تعالیٰ کی بندگ سے عارکرے گا اور تکبر کرے گا تو خدا تعالیٰ ضرور سب لوگوں کواپنے پاس جمع کریں گے، پھر جولوگ ایمان لائے ہو نکے اور انھوں نے اچھے کام کئے ہو نکے تو ان کوتو ان کا پورا ثو اب دیں گے، اور ان کواپنے نفل سے اور زیادہ ویں گے۔ اور جن لوگوں نے عارکیا ہوگا اور تکبر کیا ہوگا تو ان کو تحت در دنا ک سزادیں گے۔ اور وہ لوگ سی غیر اللہ کو اپنایار اور مددگار نہ پاویں گے۔ ربط : اوپر جن تعالیٰ کی شرک سے پاکیزگی کو ثابت اور عیسیٰ علیہ السلام کی الوہیت یعنی خدائی کو باطل کیا ہے، اب اس مضمون کی تقریر وتا کید کے لئے عیسیٰ علیہ السلام و ملا تکہ کا خود عبد یعنیٰ بندہ ہونے کا اقر اربے۔ انکار کرنے والوں کے لئے وعدہ کے بیان فرماتے ہیں کہ جن کو خدائی میں شریک کیا جا تا ہے، وہ خود عبد و بندہ ہونے کا اقر ارکرنے والوں کے لئے وعدہ کے بیان فرماتے ہیں کہ جن کو خدائی میں شریک کیا جا تا ہے، وہ خود عبد و بندہ ہونے کا اقر ارکرنے والوں کے لئے وعدہ کے بیان فرماتے ہیں کہ جن کو خدائی میں شریک کیا جا تا ہے، وہ خود عبد و بندہ ہونے کا اقر ارکر نے والوں کے لئے وعدہ کے بیان فرماتے ہیں کہ جن کو خدائی میں شریک کیا جا تا ہے، وہ خود عبد و بندہ ہونے کا اقر ارکر نے والوں کے لئے وعدہ کے بیان فرماتے ہیں کہ جن کو خدائی میں شریک کیا جا تا ہے، وہ خود عبد و بندہ ہونے کا اقر ارکر نے والوں کے لئے ویک ہونے کا اقر ارکر نے والوں کے لئے ویک میان فرمانے ہیں کہ جن کو خدائی میں شریک کیا جا تا ہے، وہ خود عبد و بندہ ہونے کا اقرار کرتے ہیں۔

# عيسى عليه السلام اور ملائكه كاعبديت وبندگى كا قراراوراقر اروا نكار كابدله:

فائدہ(۱):بظاہرایک شبہ ہوتا ہے کہ ان لوگول کوتو اللہ تعالیٰ کی عیادت سے نہ عارتھانہ تکبر، مگر عیسائیول کو خوداس نہ کورہ مضمون کے عبادت کا جز اور اللہ کی طرف سے ہونے میں ''کلام' 'تھا۔جواب یہ ہے کہ ان احوال کے مجموعہ سے بیامر ثابت ہے کہ ان برحق واضح ہوگیا تھا، جیسا کہ ارشاد ہے ﴿ یُعُرِفُونَ کُلُکا یَعُرِفُونَ کَا بُنگاءَ هُمُ ﴾ مگر رسول الله مِنالِيَّا اللهُ عَلَيْ اللهُ کی عبادت ہے، البندا آپ کے اتباع سے عارہ ونا بقیناً الله کی عبادت سے عارہ ۔

فائدہ(۲):﴿ لَنْ قَیسْتَنْکِعِتَ ﴾ کا ترجمہ مضارع مستقبل میں کیا گیاہے، یہ حقیقی معنی کے اعتبار سے ہے، اگریہ کہا جائے کہ مقصود ماضی ہے جس کومجاز کے طور پر مستقبل سے تعبیر کر دیا گیا تو بھی گنجائش ہے اور اس میں مبالغہ کا نکتہ ہوگا، یعنی ان کو اس عار سے اسی قدر دوری ہے کہ جس زمانہ میں یعنی ماضی میں اس کا واقع نہ ہونا محقق ہوچ کا ہے، اس میں تو واقع ہونے کا کیااحمال ہے؟ البتہ ابھی اس کا واقع نہ ہونا محقق نہیں ہوااس میں بھی احمال نہیں ہے۔خوب سمجھ لو۔

﴿ يَا يَهُمَا النَّاسُ قَلْ جَاءَكُمْ بُرُهَا نَ مِّنَ رَبِّكُمْ وَ انْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوْرًا مُّبِينًا ﴿ فَا الَّذِيْنَ اللَّهِ إِن اللَّهِ مَا اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ

ترجمہ:اےلوگویقیناً تمہارے پاس تمہارے پروردگاری طرف سے ایک دلیل آچکی ہےاور ہم نے تمہارے پاس ایک صاف نور بھیجا ہے،سوجولوگ اللہ پرایمان لائے اور انھوں نے اللہ کومضبوط پکڑا،سوایسوں کو اللہ تعالی اپنی رحمت میں داخل کریں گے اور اپنے فضل میں۔اور اپنے تک ان کوسیدھارات ہتلادیں گے۔

ربط: اوپرنصاری کے عقائد کا باطل ہونا اقر اراورانکار کرنے والوں کے جزاء وسز اسمیت بیان ہو چکا، اب خطاب عام کے ذریعہ ان مضامین کا اور ان مضامین کی تعلیم دینے والے رسول اور قرآن کا سے ہونا اور تقدیق کرنے والوں کی فضیلت بیان فرماتے ہیں جس طرح یہود کے ساتھ بحث ودلائل کے ختم پراس طرح خطاب عام فرمایا تھا ﴿ یَکَ یُکُوکُمُ النّکُ اللّکُ اللّکُ

## رسول اورقرآن كى تقىدىق كتعلق سے عام خطاب:

اے (تمام) لوگو! تمہارے پاس تمہارے پروردگاری طرف سے ایک (کافی) دلیل آچکی ہے (وہ رسول اللہ سِلُولِیَا اِللهِ سِلُولِی اللهِ اِللهِ اِللهِ اللهِ اللهُ ا

داخل کریں گے۔اوراپنے فضل میں (لے لیں گے یعنی جنت میں داخلہ کے علاوہ اور بھی عظیم نعمتیں دیں گے، جن میں دیا آلی دیدارِ الٰہی بھی داخل ہے) اوراپنے تک (پہو نچنے کا)ان کوسیدھاراستہ بتادیں گے (لیعنی دنیا میں انہیں رضاوخوشنو دی کے طریقہ پر قائم وٹابت رکھیں گے اوراس سے ایمان واعمالِ صالحہ ترک کرنے والوں کی حالت معلوم ہوگئی کہ ان کو بیٹمرات نہیں ملیں گے)

فائدہ: اگر کسی کوشبہ ہوکہ رضا کاوہ طریقہ عین ایمان اور اعمال ہیں پھراس کوثمرہ کہنا بخصیل حاصل ہے۔ اس کا جواب سیہے کہ ایمان اور زمانۂ گذشتہ کاعمل سبب ہے اور ایمان اور ستفتل کاعمل مسبب ہے، اس لیخ صیل حاصل لازم نہیں آیا، حاصل سیہے کہ اطاعت کی برکت اطاعت پر ثابت قدمی کی توفیق عطا ہوتی ہے۔

﴿ يَسْتَفْتُوْنَكَ مَ قُلِ اللهُ يُفْتِيكُمْ فِي الْكَلْلَةِ مِإِنِ امْرُؤُا هَلَكَ لَيْسَ لَكَ وَلَهُ وَلَهُ الْحُتُ الْحُتُ فَلَهَا وَلَكُ مَ وَإِنْ كَانَتُ اللهُ وَلَهُ الْحُتُ اللهُ اللهُ وَلَكُ مَ وَإِنْ كَانَتُا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَكُ مَ وَإِنْ كَانَتُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلِهُ مَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللهُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَالّ

ترجمہ: لوگ آپ سے دریا فت کرتے ہیں۔ آپ فر مادیجے کہ اللہ تعالیٰ تم کوکلالہ کے باب میں حکم دیتا ہے، اگر کوئی مختص مخص مرجاوے جس کے اولا دنہ ہواور اس کے ایک بہن ہوتو اس کواس کے تمام ترکہ کا نصف ملے گا، اور وہ خص اس کا وارث ہوگا اگر اس کے اولا دنہ ہو، اور اگر بہنیں دو ہوں تو ان کواس کے کل ترکہ میں سے دو تہائی ملیں گے۔ اور اگر وارث چند مھائی بہن ہوں مرداور عورت تو ایک مردکو دو عور توں کے حصہ کے برابر۔

ربط: سورت کے شروع میں میراث کے احکام بیان ہوئے تھے، پھروہاں سے کافی آ گے چل کر دوسرے احکام کے تین ساتھ میراث کے تھم کی طرف پھرلوٹے تھے اور اس سورت کے ختم پر پھرائی طرف لوٹے ہیں۔ ان مسائل واحکام کے تین جگہ کرنے کی شاید یہ صلحت ہو کہ اسلام سے پہلے میراث کے بارے میں بہت ظلم وزیادتی ہوتی تھی، لہذا سورت کے شروع میں درمیان میں اور آخر میں اس کا ذکر فرمانے سے خاطب لوگوں کو اس بارے میں بلیغ یعنی کافی اہتمام اور مزید توجہ ہوگی، جس سے وہ بھی زیادہ اہتمام کریں گے۔ واللہ اعلم ۔ اور اس کا شان نزول حضرت جابر رضی اللہ عنہ کا استفتا ہے کہ اس وقت صرف ان کی بہنیں وارث تھیں، اس کو نسائی نے روایت کیا ہے اور لباب میں ابن مردویہ سے حضرت عمرضی اللہ عنہ کا سوال کرنا بھی شان نزول کے طور پر قل کیا ہے۔

# ميراث كي طرف داپسي:

لوگ آپ سے (کلالہ کی میراث کے بارے میں لینی جس کے نہاولا دہونہ ماں باپ ہوں) تھم دریافت کرتے ہیں، آپ (جواب میں) فرماد بیجئے کہ اللہ تعالی تمہیں کلالہ کے بارے میں تھم دیتے ہیں کہا گرکوئی شخص مرجائے جس کے اولاد نہ ہور ایسی نہ ندکر نہ مؤنٹ اور نہ ہی ماں باپ ہوں ) اور اس کی ایک حقیقی یا علاقی بہن ہوتو اس (بہن) کو اس کے تمام ترکہ کا نصف ملے گا (یعنی پہلے کے حقوق کے بعد اور اگر کوئی عصبہ ہوتو باتی نصف اس کو دیا جائے گا، ور نہ پھر اسی کو دے دیا جائے گا) اور وہ خض اس (اپنی بہن) کا وارث (کل ترکہ کا) ہوگا اگر وہ بہن مرجائے اور اس کی اولا دنہ ہو (اور والدین بھی نہ ہوں) اور اگر (ایسی) بہنیں دو (یا زیادہ ہوں) تو ان کو اس کے کل ترکہ میں سے دو تہائی ملیس گے (اور ایک تہائی عصبہ کو ور نہ باتی بھی انہی کو ل جائے گا) اور اگر (ایسی میت کے جس کے نہ اولا دے نہ والدین خواہ وہ میت نہ کر ہویا مؤنث) چند وارث (یعنی ایک سے زیادہ بھائی بہن ہوں، مردو عورت تو، ترکہ اس طرح تقسیم ہوگا کہ ) ایک مردکو دو عور تو ل کے حصہ کے برابر (یعنی بھائی کو دو ہرا اور بہن کو اکہر الیکن عینی بھائی سے علاقی بھائی بہن سب ساقط ہوجاتے ہیں، اور عینی بہن صدے برابر (یعنی بھائی کو دو ہرا اور بہن کو اکہر الیکن عینی بھائی سے علاقی بھائی بہن سب ساقط ہوجاتے ہیں، اور عینی بہن سے بھی وہ ساقط ہوجاتے ہیں، کو حصہ گھٹ جاتا ہے، جس کی تفصیل فرائض و میراث کی کتابوں میں ہے)

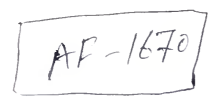
﴿ يُبَدِّنُ اللهُ لَكُمْ أَنْ تَضِلُّوا مُوَاللهُ بِكُلِّ شَى عِ عَلِيُدُّ ﴾

2002

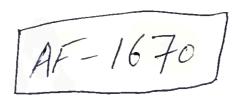
ترجمہ:اللہ تعالیٰتم سےاس لئے بیان کرتے ہیں کہتم گمراہی میں نہ پڑو،اوراللہ تعالیٰ ہر چیز کوخوب جانتے ہیں۔ ربط: چونکہ اس سورت میں یہاں تک بہت سارے اصول وفر وع کی تفصیل ہے،اس لئے آخر میں ایک مجمل عنوان کے تحت تمام تر تفصیل کودوبارہ یا دولا کر شریعتوں کے بیان میں اوران شریعتوں کی حکمت کی رعایت میں اپنے احسان کا ذکر فرما کر سورت کوختم فرماتے ہیں۔

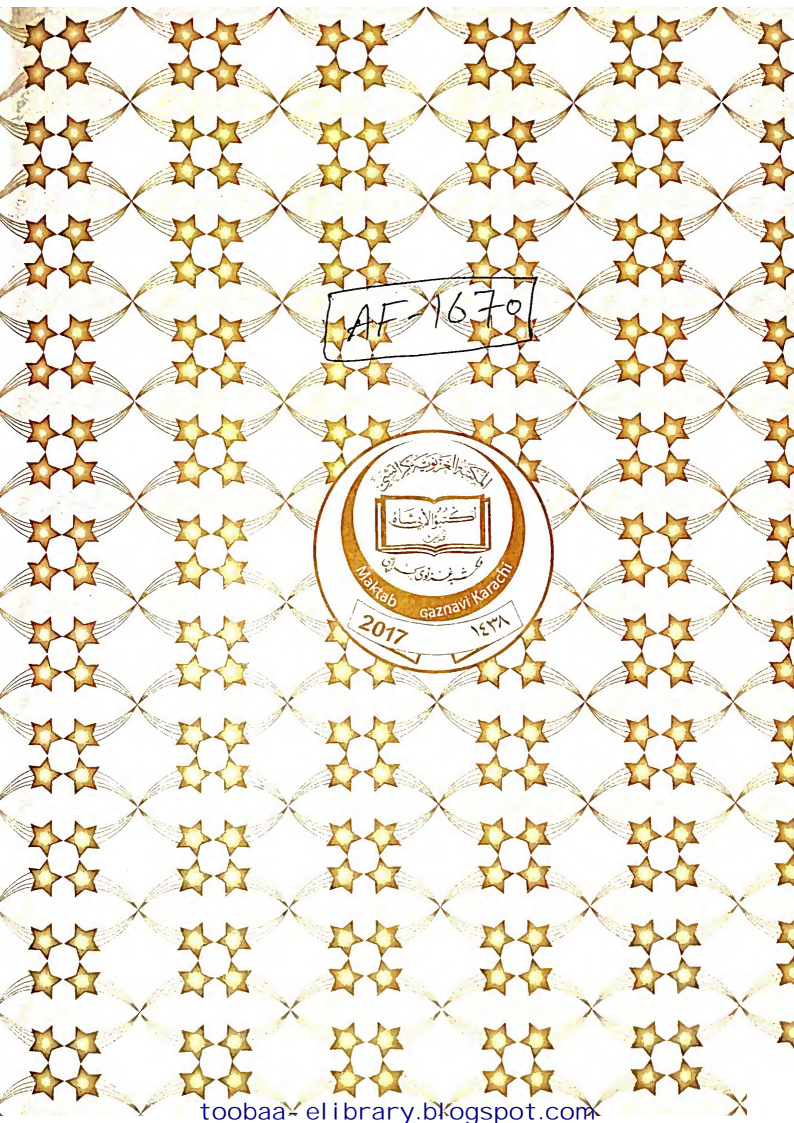
شريعتوں ميں حكمت اوراحسان كااظهار:

الله تعالیٰتم سے (دین کی باتیں) اس لئے بیان فرماتے ہیں کہتم (واقف نہ ہونے کی وجہ سے) گرائی میں نہ پڑو (بیہ تویاد دہانی اوراحدال ہر چیز کوخوب جانتے ہیں (چنانچیا حکام کی مصلحتوں سے بھی باخبر ہیں اوراحکام میں ان کی رعایت کی جاتی ہے، بیٹ کل بیان ہے)













# تفسیر هدایت القرآن منظرعام پرآگئی ہے

الله کی توفیق سے حضرت الاستاذ مفتی سعید احمد صاحب پالن پوری مظلّم شخ الحدیث وصدرالمدرسین وارالعلوم دیو بندکی مایه ناز تصنیف " تفسیر هدایت القرآن " ۸ جلدوں میں منظرعام پرآگئ ہے، ہندوستان میں مکتبہ عجاز دیو بنداور پاکستان میں مکتبہ غزنوی کرا چی نے اُسے شاکع کر دیا ہے۔ واضح رہے! حضرت مفتی صاحب وامت برکاتہم نے تدریس وتصنیف اور تحقیق ومطالعہ کے میدان میں تقریباً پچپن سالہ تجربہ کے بعد تفسیر هدایت القرآن تحریر فرمائی ہے، اس تفسیر میں ہر سورت کے شروع میں اُس کا تعارف وخلاصہ پیش کرنے کے ساتھ ساتھ آیات وسورتوں کے درمیان ربط اور ہر لفظ کے سامنے اس کا لفظی واضح ترجمہ، پھرتفسیر اور آخر میں بامحاورہ ترجمہ کا اہتمام کیا گیا ہے، حواثی میں مشکل الفاظ کی لغوی، صرفی اور نحوی تحقیق بھی اختصار کے ساتھ شامل کی گئے ہے۔

امیدتوی ہے کہ اس تفیر سے اساتذہ کرام، امکہ مساجد، عزیز طلب اورعام مسلمان بھائی سب استفادہ کرسکیس گے۔ والله ولی التوفیق۔

عبدالرؤف غربنوی عفاالله عنه خادم حدیث نبوی جامعه علوم اسلامیه علاً مه بنوری ٹاؤن کراچی ۱۲۲۲/۲۲ه



مرکتبر کی اعلام بنوری ٹا ون کرا ہی

toobaa-elibrary.blogspot.com